#### لجنت نشالشتا فإلاسبيلامية



مضاف إليه تخريج الحافظ العراق

#### لجنت نشالشتا فإلائي لامية



الجزءالخامس

مضاف إليه تخريج الحافظ العراق

### الباب الرابع

#### فى الإحسان فى المعاملة

وقد أمر الله تعالى بالعدل والاحسان جميعاً. والعدل سبب النجاة فقط، وهو يجرى من التجارة التجارة مجرى رأس المال. والاحسان سبب الفوزو نيسل السعادة ، وهو يجرى من التجارة مجرى الربح ، ولا يعد من العقلاء من قنع فى معاملات الدنيا برأس ماله ، فكذا فى معاملات الآخرة ، فلا ينبنى للمتدين أن يقتصر على العدل واجتناب الظلم ، ويدع أبواب الاحسان وقد قال الله (وَأَحْسِنُ كُمَا أَحْسَنَ الله لُه إليك (۱) وقال عز وجل (إنَّ الله يَأْمُر بالعَدْلِ وَقد قال الله (وَأَحْسِنُ كَمَا أَحْسَنَ الله وَأَرْبُ بِالْعَدْلِ وَالْمُحْسَنِينَ (۲) وقال سبحانه (إنَّ رَحْعَة الله قريب مِنَ المُحْسِنِينَ (۲) ونعنى بالاحسان فعل ما ينتفع به المعامل ، وهو غير واجب عليه ، ولكنه تفضل منه . فان الواجب يدخل في باب العدل و ترك الظلم ، وقد ذكر ناه ،

وتنال رتبة الاحسان بواحد من ستة أمور

الأول. في المغابنة . فينبني أن لاينبن صاحبه عا لايتغاب به في العادة . فأما أصل المغابنة فأذون فيه ، لان البيع للربح ، ولا يمكن ذلك الابغبن ما . ولكن يراعى فيه التقريب : فان بذل المشترى زيادة على الربح المعتاد ، أمالشدة رغبته ، أو لشدة حاجته في الحال اليه فينبني أن يمتنع من قبوله . فذلك من الاحسان . ومهما لم يكن تلبيس لم يكن أخذ الزيادة فللما : وقد ذهب بعض العلماء الى أن الغبن عايزيد على الثلث يوجب الحيار . ولسنا نرى ذلك ولكن من الاحسان أن يحدا ذلك الغبن

يزوى انه كان عند يونس بن عبيد حلل مختلفة الأثمان ضرب قيمة كل حلة منها أربعمائة وضرب كل حلة منها أربعمائة وضرب كل حلة قيمتها ما ثتان : فمر الى الصلاة وخلف ابن أخيه فى الدكان : فجاء أعرابي وطلب حلة بأربعمائة ، فعرض عليه من حلل المائتين ، فاستحسنها ورضيها فاشتراها ؟ فضى بها وهى على يديه ، فاستقبله يونس فعرف حلته ، فقال للاعرابي ، بكم اشتريت ؟ فقال باربعمائة فقال

<sup>﴿</sup> الباب الرابع في الاحسان في العاملة ﴾

<sup>(</sup>١) القصص : ٧٧ (٢) النحل : ٩٠ (٣) الأعراف : ٥٩

لانساوى أكثر من مائتين ، فارجع حتى تردها . فقال هذه تساوى فى بلدنا خمسمائة ،وأنا أرتضيها . فقال له يونس انصرف ،فإن النصح فى الدين خير من الدنيا بما فيها . ثم رده الى الدكان ، ورد عليه مائتى دره ، وخاصم ابن أخيسه فى ذلك وقائله ، وقال أما استحييت ؟ أما انقيت الله ؟ تربح مثل الثمن وتترك النصح للمسلمين ؟ فقال والله ما أخذها إلا وهو رانن بها . قال فهلا رصيت له بما ترضاه لنفسك ؟ وهذا ان كان فيه إخفاء سعر وتلبيس ، فهو من باب الظلم . وقد سبق

وفى الحديث (١) ﴿ غَبْنُ الْمُسْتَرْسِلِ حَرَامٌ ﴾

وكان الزبير بن عدى يقول ، أدركت ثمانية عشر من الصحابة ، ما منهم أحد يحسن يشترى لحما بدره . فغبن مثل هؤلاء المسترسلين ظلم . وان كان من غير تلبيس ، فهو من ترك الإحسان . وقلما يتم هذا إلا بنوع تلبيس ، واخفاء سعر الوقت . وإنما الإحسان الحيض ما نقل عن السرى السقطى ، انه اشترى كر لوز بستين ديناراً ، وكتب في روز نامجه ثلائة دنانير ربحه . وكأنه رأى أن يربح على المشرة نصف دينار . فصار اللوز بتسمين ، فأتاه الدلال وطلب اللوز ، فقال خذه ، قال بكم ، فقال بثلاثة وستين . فقال الذلال ، وكان من الصالحين ، فقد صار اللوز بتسمين ! فقال السرى ، قد عقدت عقدا لاأحله ، لست أبيمه إلا بشعين . فقال الدلال اشترى منه ، ولا السرى باعه . فهذا عض الإحسان من الجانبين . فإنه مع العلم بحقيقة الحال

وروى عن محمد بن المنكدر ، انه كان له شقق بعصها بخمسة ، وبعضها بعشرة . فباع في غيبته غلامه شقة من الخسيات بعشرة . فلما عرف لم يزل يطلب ذلك الأعرابي المشترى طول النهار ، حتى وجده . فقال له إن الغلام قد غلط فباعك ما يساوى خمسة بعشرة ، فقال ياهذا قد رضيت فقال . وإن رضيت فإنالا نرضى لك إلامانر ضاة لأنفسنا . فاختر احدى ثلاث يحصال ، إما أن تأخذ شقة من العشريات بدراهمك ، وإماأن نرد عليك خمسة ، وأما أن ترد شقتناو تأخذ دراهمك . فقال أعطني خمسة ، فرد عليه خمسة ، وانصرف الأعرابي يسأل ويقول شقتناو تأخذ دراهمك . فقال أعطني خمسة ، فرد عليه خمسة ، وانصرف الأعرابي يسأل ويقول

<sup>(</sup>۱) حدیث غبن السترسل حرام الطبرانی من حدیث أبی أمامة بسند ضعیف والبیهق ن حدیث جابر بسند جید و قال ر بابدل حرام

مَنْ هَذَا الشيخ ؟ فقيل له هذا محمد بن المنكدر . فقال لا إله إلا الله ، هذا الذي نسنستى به فى البوادى إذا قحطنا . فهذا احسان فى أن لا يربح على العشرة الانصفا أو واحدا، على ماجرت به العادة فى مثل ذلك المتاع فى ذلك المكان

ومن قنع بربح قليل كثرت معاملاته ، واستفاد من تكررها ربحا كثيرا ، وبه نظهر البركة . كان على رضى الله عنه يدور فى سوق الكوفة بالدَّرة ويقول ، معاشر التجار ، خذوا الحق تساموا لاتر دواقليل الربح فتحر مواكثيره . قيل لعبد الرحمن بن عوف رضى الله عنه ماسبب بسارك ؟ قال ثلاث ، مار ددت ربحافط ، ولا طلب منى حيوان فأخرت بيعه ، ولا بعت بنسيئة . ويقال إنه باع ألف ناقة فاربح إلاعقلها ، باع كل عقال بدرهم ، فربح فيها ألفا ، وربح من نفقته عليها ليومه ألفا

الثانى: في احتمال الغبن و والمشترى ان اشترى طعاما من ضعيف ، أوشياً من فقير ، فلا بأس أن يحتمل الغبن و يتساهل ، و يكون محسنا ، وداخلا في قوله عليه السلام « رَحِمَ اللهُ المرَ أَسَهْلَ الْبَيْعِ سَهْلَ الشِّرَاء » فأما إذا اشترى من غنى تاجر ، يطلب الربح زيادة على حاجته فاحتمال الغبن منه ليس محمودا . بل هو تضييع مال من غير أجرولا حمد ، فقدور دفي حديث من طريق أهل البيت (۱) « المُنهُونُ في الشِّراءِ لاَ مَحُودُ وَلاَما جُورُ » وكان إياس بن معاوية ابن قرة قاضى البصرة ، وكان من عقلاء التابعين يقول ، لست بخب، والخب لاينبنى ، ولا يغبن ابن سيرين ، ولكن يغبن الحسن ويغبن أبى ، يعنى معاوية بن قرة

والكمال في أن لا يغب ولا يغبن ، كما وصف بعضهم عمر رضى الله عنه فقال ، كان أكرم من أن يخدع ، وأعقل من أن يخدع . وكان الحسنوالحسين وغيرهمامن خيار السلف يستقصون في الشراء ، ثم يهبون مع ذلك الجزيل من المال ، فقيل لبعضهم تستقصى في شرائك على اليسير ثم تهب الكثير ولا تبالى ؟ فقال أن الواهب يعطى فضله ، وإذا وهبت يغن عقله . وقال بعضهم أعا أغبن عقلى و بصرى فلا أمكن الغابن منه . وإذا وهبت أعطى بنه ولا أستكثر منه شيئا .

<sup>(</sup>١) حديث من طريق أهل البيت المغبون لا محمود ولا مأجور الترمذى الحكيم فى النوادر من رواية عبيد الله من الحسن عن أبيه عن جده ورواه أبو يعلى من حديث الحسين بن على بر فعه قال الدهى هو منكر

التالث: في استيفاء الثمن وسائر الديون. والإحسان فيه مرة بالمسامحة وحط البعير ومرة بالإمهال والتأخير، ومرة بالمساهلة في طلب جودة النقد. وكل ذلك مندوب اليه ومحثوث عليه قال النبي صلى الله عليه وسلم (۱) « رَحِمَ اللهُ امْرًا سَهْلَ الْبَيْعِ سَهْلَ الشّراء سَهْلَ الْقَضَاء سَهْلَ الاقْتِضَاء » فليغتنم دعاء الرسول صلى الله عليه وسلم. وقال صلى الله عليه وسلم (۱) « اسْمَحْ يُسْمَحُ لَكَ »وقال صلى الله عليه وسلم (۱) « مَنْ أَنْظَرَ مُعْسِرًا أَوْ تَرَك لهُ حَاسَبهُ اللهُ حِسابًا يَسِيرًا » وفي لفظ آخر « أَظَلَّهُ اللهُ تَحْتَ ظِلِّ عَرْشِهِ يَوْمَ لَاظِلَّ إِلَا نِنْلَهُ »

وذكر رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢٠) رجلاكان مسرفاعلى نفسه ، حوسب فلم يوجد له حسنة ، فقيل له هل عملت خيرا قط ؟ فقال لا ، إلا أبى كنت رجلا أداين الناس ، فأقول لفتيانى سامحوا الموسر وأنظروا المعسر . وفي لفظ آخر ، وتجاوزوا عن المعسر ، فقال الله تعالى (نَحْنُ أَحَنُ بِذَلِكَ مِنْكَ فَتَجَاوَزَ اللهُ عَنْهُ وَعَفَرَ لهُ ) وقال صلى الله عليه وسلم (٢٠ هـمَنْ أَحَنُ بِذَلِكَ مِنْكَ فَتَجَاوَزَ اللهُ عَنْهُ وَعَفَرَ لهُ ) وقال صلى الله عليه وسلم أفرض ديناراً إلى أجل فله بيكل يوم مصدقة إلى أجله ، فإذا حل الأجل فانظره بعده فله بيكل يوم مثل ذلك الدين صدقة ، وقد كان من السلف من لا يحب أن يقضى غريته الدين لأجل هذا الحبر ، حتى يكون كالمتصدق بجميعه في كل يوم . وقال صلى الله عليه وسلم الدين لأجل هذا الحبر ، حتى يكون كالمتصدق بجميعه في كل يوم . وقال صلى الله عليه وسلم الله عنى باب الحلّة متكنوبًا الصدّفة أبمشر أمثالها والقرّض بيثمان عشرة ، فقيل

<sup>(</sup>١) حديث رحم الله سهل البع سهل الشراء : تقدم في الباب قبله

<sup>(</sup> ٢ ) حديث اسمح يسمح لك :الطبراني من حديث أبن عباس ورجاله ثقاث

<sup>(</sup>٣) حديث من أنظر مُعسرا أو ترك له حاسبه الله حسابا يسبرا وفي لفظ آخر أظله الله تخت صله يوم لانشل إلا ظله: مسلم باللفظ الناني من حديث أبي اليسر كعب من عمرو

<sup>(</sup> ٤ ) حدیث ذکر رحلاکان مسرفا علی نفسه حوسب فلم یوجد له حسنة فغیل له هل عمات خبرا فعل فعال لا إلا أنی کنت رجلا أداین الناس فأقول لفتیانی ساعوا الموسر سالحدیث مسلم من حدیث أبی مسعود الأنصاری و هو متفق علیه بنحوه من حدیث حذیفة

<sup>(</sup> o ) حديث من أقرض دينا الى أجل فله بكل يوم صدفة آلى أجله فادا حل الأجل فأنظره بعده فله بكل يوم عديث بريدة من أنظر معسراكان له مثله كل يوم صدقة ومن أنظره بعد أجله كان له مثله فى كل يوم صدقة وسنده ضعيف ورواه أحمد والحاسم وقال صحيح على شزط الشيخين

<sup>(</sup>٦) جديث رأيت على باب الجنة مكتوبا الصدقة بعشر أمثالها والقرض بثمانى عشرة :ابن ماجه من حديث أنس باسناد ضعيف

فى معناه إن الصدقة تقع فى يد المحتاج وغير المحتاج ، ولا يتحمل ذل الاستقراض إلامحتاج و معناه إن الصدقة تقع فى يد المحتاج وغير المحتاج ، ولا يتحمل ذل الاستقراض إلى محل الله عليه وسلم الى رجل يلازم رجلا بدين (١) ، فأومأ إلى صاحب الدين يده ان ضع الشطر ، ففعل . فقال للمديون « قُمْ فَأَعْطِهِ »

وكل من باع شيئا و ترك عنه في الحال ، ولم يرهق الى طلبه ، فهو في معنى المقرض . وروى أن الحسن البصرى باع بغلة له بأربعائة دره ، فاما استوجب المال قال له المشترى ، اسمح يا أبا سعيد ، فقال قد وهبت السمح يا أبا سعيد ، فقال قد وهبت لك مائة أخريك . فقبض من حقه مائني دره . فقيل له يا أبا سعيد هذا نصف الثمن !فقال لك مائة أخريك . فقبض من حقه مائني دره . فقيل له يا أبا سعيد هذا نصف الثمن !فقال هكذا يكون الاحسان والا فلا . وفي الحبر (٢) « خُذْ حَقَّكُ في كَفَاف وَعَفَاف وَاف أَوْ عَيْر وَاف يَكُون الاحسان والا فلا . وفي الحبر (٢) « خُذْ حَقَّكُ في كَفَاف وَعَفَاف وَاف أَوْ عَيْر وَاف يَكُون الاحسان والا فلا . وفي الحبر (٢) « خُذْ حَقَّكُ في كَفَاف وَعَفَاف وَاف أَوْ عَيْر وَاف يَكُون الاحسان والا فلا . وفي الحبر (٢) « خُذْ حَقَّكُ في كَفَاف وَعَفَاف وَاف إِلَى الله عَيْر وَاف يُكُون الاحسان والا فلا . وفي الحبر (٢) « خُذْ حَقَّكُ في كَفَاف وَعَفَاف يَوْ وَاف يُعْرِ وَاف يُحَاسِبْكَ الله وَ حَسَابًا يَسيراً »

الرابع: في توفية الدين . ومن الاحسان فيه حسن القضاء ، وذلك بأن يمشي الى صاحب الحق ولا يكلفه أن يمشي اليه يتقاضاه . فقد قال صلى الله عليه وسلم (" « خُيرُكُم أُحسَنُكُم قضاء » ومهما قدر على قضاء الدين فليبادر اليه ، ولو قبل وقته . وليسلم أجود مما شرطعليه وأحسن . وإن عجز فلينو قضاءه مهما قدر : قال صلى الله عليه وسلم (" » من ادّان دَيْناً وَهُو يَنْوي قَضاءه وَ وَكُل الله به وكان جماعة من يَنُوي قَضاءه وَ وَكُل الله به وكان جماعة من السلف يستقرضون من غير حاجة لهذا الخبر . ومهما كله صاحب الحق بكلام خشن فليحتمله وليقابله باللطف ، اقتداء برسول الله صلى الله عليه وسلم ، اذ جاءه صاحب الدين عند حلول الأجل ، ولم يكن قد انه ق قضاؤه . فجمل الرجل يشدد البكلام على رسول الله صلى الله عليه ولله عليه وسلم ، اذ جاءه صاحب الدين عند حلول

<sup>(</sup>١) حديث أوماً الى صاحب الدين بيده ضع الشطّر سالحديث: منفق عليه من حديث كعب بن مالك

<sup>(</sup>٢) حديث خد حقك في عفاف ــالحديث : ان ماجه من حديث أبي هريرة باسنادحسن دون قوله محاسبك، الله حسابا يسيرا وله ولابن حبان والحاكم وصححه نحوه من حديث ابن عمر وعائشة.

<sup>(</sup> ٣ ) حديث خيركم أحسنكم قضاء : متفق عليه من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup> ٤ ) حديث من أدان دينا وهو ينوى قضاءه وكل به ملائنكة بحفظونه ويدعون له حتى يقضيه أحمد من حديث عائشة مامن عبد كانت له نية فى أداء دينه الاكان معه من الله عون وحافظوفى رواية للطيرانى فى الأوسط الاكان معه عون من الله عليه رحتى يقضيه عنه ،

· وسلم ، فهم به أصحابه . فقال (١) « دَعُوهُ فَإِنَّ لِصاحبِ الْحُقَّ مَقَالًا»

و مهما دار الكلام بين المستقرض والمقرض، فالإحسان أن يكون الميل الاكتر المتوسطين الى من عليه الدين. فإن المقرض يقرض عن غنى . والمستقرض يستقرض عن حاجة . وكذلك ينبغى أن تكون الاعانة المشترسيك أكثر . فإن البائع راغب عن السلعة يبنى ترويجها والمشترى عتاج اليها . هذا هو الأحسن ، الاأن يتعدى من عليه الدين حده ، فعند ذلك نصرته فى منعه عن تعديه واعانة صاحبه ، اذ قال صلى الله عليه وسلم "" « انصر أخال ظالميا وسلم " في منعه عن تعديه واعانة صاحبه ، اذ قال صلى الله عليه وسلم " في شرة أخال نظاليا و مظارما ، فقيل كيف ننصره ظالما ؟ فقال «مَنْعُكُ إيّاهُ مِنَ الظلم في أَصْرَة لَهُ ،

الخامس:أن يقيل من يستقيله . فانه لايستقيل إلا متندم مستنصر بالبيع . ولاينبني أن يرضى لنفسه أن يكون سبب استضرار أخيه . قال صلى الله عليه وسسلم (٢) « مَن ْ أقَالَ نَادِمًا صَفَقْتَهُ أَقَالُهُ اللهُ عَثْرَتَهُ يَوْمَ الْقِيامَة » أو كما قال

السادس: أن يقصد في معاملته جماعة من الفقراء بالنسيئة . وهو في الحال عازم على أن لايطالبهم ان لم تظهر لهم ميسرة . فقد كان في صالحي السلف من له دفتران للمحساب، أحدهما ترجمته مجهولة ، فيه أسماء من لا يعرفه من الضعفاء والفقراء . وذلك ان الفقير كان يرى الطعام أوالفاكهة فيشتهيه ، فيقول أحتاج الى خمسة أرطال مثلا من هذا وليس معى ثمنه ، فكان يقول خذه واقض ثمنه عند الميسرة . ولم يكن يعدهذا من الخيار بل عدمن الخيار من لم يكن شبت اسمه في الدفتر اصلاو لا يجعله دينا: لكن يقول خذما تريد ، فان يسر لك فاقض، و إلا فأنت في حل منه وسعة فهذه طرق تجارات السلف وقد اندرست ، والقائم به عي لهذه السنة . وبالجلة التجارة عك الرجال ، وبها يمتحن دين الرجل وورعه ، ولذلك قيل .

لايغرنك من المر \* عقيص رقعه أوازارفوق كعب الساق منه رفعه أوجبين لاح فيه \* أثر قد قلعه ولدى الدرهم فانظر \* غيه أوورعه.

<sup>(</sup>١) حديث دعوه فان لصاحب الحق مقالا :متفق عليه من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup>٢) حديث انصر أخاك ظالما أو مظاوماً الحديث متفق عليه من حديث أنس

<sup>(ُ</sup>٣) حديث من أقال نادما صفقته أقاله الله عثرته يوم القيامة:أبو داود والحاكم من حديث أبى هريرة رُ وقال صحيح على شرط مسلم

ولذلك قبل اذا أثنى على الرجل جيرانه فى الحضر، وأصحابه في السفر، ومعاملوه فى الأسواق فلا تشكوا فى صلاحه . وشهد عند عمر رضى الله عنه شاهد ، فقال ائتنى بمن يعرفك فأتاه برجل فأثنى عليه خيرا . فقال له عمر أنت جاره الأدنى الذى بعرف مدخله و مخرجه ؟ قال لا . فقال كنت رفيقه فى السفر الذى بستدل به على مكارم الأخلاق ؟ فقال لا . قال فعاملته بالدينار والدره الذى يستبين به ورع الرجل ؟ قال لا . قال أظنك رأيته قاتما فى المسجد يهمهم بالقر آن يخفض رأسه طوراو يرفعه أخرى ؟ قال نعم فقال اذهب فلست تعرفه وقال الرجل اذهب فائتنى بمن يعرفك

#### الباب الخامس

## فى شفقة التاجر على دينه فيما يخصه ويعم آخرته

ولاينبغى للتاجر أن يشغله معاشه عن معاده . فيكون عمره صائما وصفقته خاسرة في وما يفوته من الربح في الآخرة لايني به ماينال في الدنيا . فيكون ممن اشترى الحياة الدنيا ، فيكون ممن اشترى الحياة الدنيا ، فيكون من اشترى الحياة الدنيا ، وشفقته على نفسه محفظ رأس ماله ورأس ماله دينه وتجارته فيه . قال بعض السلف ، أولى الأشياء بالعاقل أحوجه اليه في العاجل مواحوج شيء اليه في العاجل أحمده عافية في الآجل . وقال معاذ بن جبل رضى الله عنه في واحوج شيء اليه في العاجل أحمده عافية في الدنيا ، وأنت الى نصيبك من الآخرة أحوج ، فابدأ وسيبك من الآخرة أحوج ، فابدأ وكل تنس نصيبك من الدنيا فتنظمه . قال الله تعالى وكل تنس في الدنيانصيبك من الدنيا فتنظمه . قال الله تعالى الآخرة ، وفيها تكتسب الحسنات ، واغا تنم شفقة التاجر على دينه عراعاة سبعة أمور في الآول حسن النية والعقيدة في ابتداء التجارة . فلينو بها الاستعفاف عن السؤال، وكف الطمع عن الناس استثناء بالحلال عتهم ، واستعانة عما يكسبه على الدين ، وقياما بكفاية السال ، ليكون من جملة المجاهدين به

ولينو النصح للمسلمين، وأن يحبُّ لسائر الخلق مايحب لنفسه

﴿ البابِ الحامس في شفقة النَّاجِر على دينه ﴾

<sup>(</sup>۱) القصص: ۲۷

أولينو اتباع طريق العدل والاحسان في معاملته كما ذكرناه

ولينو الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في كل مايراه في السوق

فاذا أضمر هذه العقائد والنياتكان عاملا في طريق الآخرة . فان استفاد ١٠لا فهو منهد، وان خسر في الدنيا ربح في الآخرة

الثانى أن يقصد القيام فى صنعته أو تجارته بفرض من فروض الكفايات. فان الصناعات والتجارات لو تركت بطلت المعايش ، وهلك أكثر الخلق . فانتظام أمر الكل بتعاون الكل ، وتكفل كل فريق بعمل . ولو أقبل كلهم على صنعة واحدة لتعطلت البواقى وهلكوا وعلى هذا حمل بعض الناس قوله صلى الله عليه وسلم (۱) « اخْتِلاَفُ أُمّتى رَحْمَة » أى اختلاف همهم فى الصناعات والحرف .

ومن الصناعات ما هي مهمة ، ومنها ما يستغنى عنها لرجوعها إلى طلب الندم والترين في الدنيا . فليشتغل بصناعة مهمة ، ليكون في قيامه بها كافياعن المسلمين ، مهما في الدنيا . فيكل ذلك صناعة النقش والصياغة وتشييد البنيان بالجص ، وجميع ما تزخر ف به الدنيا . فيكل ذلك كرهه ذوو الدين فأما عمل الملاهي والآلات التي يحرم استعمالها ، فاجتناب ذلك من قبيل ترك الظلم . ومن جملة ذلك خياطة الخياط القباء من الابر بسم للرجال ، وصياغة الصائغ مراكب النهب أوخواتيم الذهب للرجال . فيكل ذلك من المعاصي ، والاجرة المأخوذة عليه حرام ، ولذلك أوجبنا الزكاة فيها ، وأن كنالا نوجب الزكاة في الحلى ، لابه إذا قعمدت للرجال فهي محرمة ، وكونها مهيأة للنساء لا يلحقها بالحلي الباح مالم يقسمد ذلك بها ، فيكتسب حكمها من القصد

وقد ذكرنا أن بيع الطعام وبيع الأكفان مكروه . لأنه يوجب انتظار موت الناس وحاجتهم بغلاء السعر ويكره أن يكون جزارا لما فيه من قساوة القلب . وأن يكون حجاما أوكناسا لما فيه من منامرة السجاسة ، وكذا الدباغ ومافى معناه . وكره ابن سيرين الدلال ، وكره قتادة أجرة الدلال ، ولعل السبب فيه قلة استغناء الدلال عن الكذب، والافراط في الثناء على السلمه لترويجها ، ولان العمل فيه لا يتقدر ، فقد يقل وقد يكثر ، ولا ينظر في قدار

<sup>(</sup> أ )حديث اختلاف أمتى رحمة تقدم في العلم

الاجرة إلى عمله، بل إلى قدرقيمة الثوب، هذا هو العادة، وهو ظلم · بل بنبغى أن ينظر الى قدر التعنية وكرهوا شراء الحيوان للتجارة ، لان المشترى يكره قضاء الله فيه ، وهو الموت الذى بصدره لا محالة و حلوله ، وقيل بع الحيوان واشتر الموتان .

وكرهوا الصرف لان الاحتراز فيه عندقائق الربا عسير ، ولانه طلب لدقائق الصفات فيما لا يقصد أعيانها ، وانحا يقصد رواجها ، وقلما يتم للصير في ربح الاباعماد جهالة معامله بدقائق النقد ، فقلما يسلم الصير في وان احتاط ، ويكره للصير في وغيره كسر الصحيح والدنانير (۱) الاعند الشك في جودته ، أو عند ضرورة ، قال أحمد بن حنبل رحمه الله، ورد مهى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وعن أصحابه في الصياغة من الصحاح وأنا أكره الكسر ، وقال يشترى بالدنانير دراه ، ثم يشترى بالدراه ذهبا و يصوغه

واستحبوا تجارة النز. قال سعيد بن المسيب، مامن تجارة أحب الى من البز مالم يكنَ فيها أيمان وقد روي ('` « خَيْرُ بِجَارَتِكُمُ الْبَرُّ وَخَيْرُ صِنَاعَتِكُمُ الْمُرْزُ، وفي حديث آخر ('') « لَوَ الْجَرَ أَهْلُ النَّارِ لاَ نَجْرُ وا في الصَّرْفِ ، «لَوِ النَّجَرَ أَهْلُ النَّارِ لاَ نَجْرُ وا في الصَّرْفِ ،

وقد كان غالب أعمال الأخيار من السلف عشر صنائع: الخرز، والتجارة، والحمل، والخياطة، والحذو، والحفاف، وعمل الحديد، وعمل المغازل، ومعالجة صيد البر والبحر، والوراقة. قال عبدالوهاب الوراق، قال لى أحمد بن حنبل ماصنعتك ؟ قلت الوراقة، قال كسب طيب، ولو كنت صانعا بيدى لصنعت صنعتك: ثم قال لى لات كتب الا مواسطة واستبق الحواشي وظهور الأجزاء

<sup>(</sup>١) حسديث النهى عن كسر الدينار والدرهم أبو داود والترمذى وابن ماجه والحاكم من رواية علقمة بن عبد الله عن أبيه قال نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن تكسر سكة المسلمين الجائزة بينهم الامن بأس زاد الحاكم أن يكسر الدرهم فيجعل فضة ويكسر الدينار فيجعل, ذهبا وضعفه ابن حبان

<sup>(</sup> ٢ ) حديث خير تجارتكم البز وخير صنائعكم الحرز لم أقف له على اسناد وذكره صاحب الفردوس من حديث على ابن أبي طالب .

<sup>(</sup>٣) حديث لواتجرأهل الجنة لاتجروا فى البر ولو اتجر أهل النار لاتجروا فى الصرف أبو منصورالديلى فى مسند الفردوس من حديث أبى سعيد بسند ضعيف وروى أبو يعلى والعقيلى فى الضعفاء الشطر الاول من حديث أبي بكر الصديق

وأربعة من الصناع موسومون عند الناس بضعف الرآى: الحاكة ، والقطانون ، والمفازليون والمعلمون ولعل ذلك لان أكثر بخالطتهم مع النساء والصبيان ، ومخالطة ضعفاء العقول تضعف العقل ، كما ان مخالطة العقلاء تزيد في العقل ، وعن مجاهد أن مريم عليها السلام مرت في طلبها لعيسى عليه السلام محاكة ، فطلبت الطريق ، فأرشدوها غير الطريق ، فقالت اللهم لنزع البركة من كسبهم وأمتهم فقراء ، وحقره في أعين الناس . فاستجيب دعاؤها وكره السلف أخذ الأجرة على كل ماهو من قبيل العبادات وفروض الكفايات ، كفسل الموتى ودفهم ، وكذا الأذان وصلاة التراويح ، وان حكم بصحة الاستنجار علية وكذا تعليم القرءان ، وتعليم علم الشرع ، فان هذه أعمال حقها أن يتجر فيها للآخرة وأخذ الاجرة عليا المتبدال بالدنيا عن الآخرة ، ولا يستحب ذلك

الثالث أن لاعنمه سوق الدنيا عن سوق الآخرة. وأسواق الآخرة المساجد. قال الله تمالى (رِجَالَ لاَ تُلْمِيمِمْ تَجِارَةٌ وَلاَ بَيْعٌ عَنْ ذَكْرِ اللهِ وَإِقَامُ الصَّلاَةِ وَإِيتَاءِ الزَّ كَاةٍ (١) وقال الله الله تمالى (في بُيُوت أَذِنَ الله أَنْ تُر فَعَ وَيَذْ كَرَ فِيهَا السَّمُهُ (١) فينبنى أن يجعل أول النهار الى وقت دخول السّوق لآخرته ، فيلازم المسجد ، ويواظب على الأوراد . كان عمر رضى الله عنه يقول التجار ، اجملوا أول نهاركم لآخرتكم، ومابعده لدنيا كم . وكان صالحوالسلف الله عنه يقول النهارو آخره للآخرة ، والوسط المتجارة . ولم يكن ببيع المريسة والر و من بكرة الا الصبيان وأهل النه ، لانهم كانوا في المساجد بعد . وفي الحبر (١) و إنَّ اللّهَ يُعلَّمُ اللهُ عَنْهُ النّهُ عَنْهُ النّهُ وَعَنْد طُلُوعِ مَا يُولِ وَلَى النّهُ وَعَنْد عُلُوعِ اللهُ وَعَنْد عُلُوعِ النّهُ وَعَنْد عُلُوعِ النّهُ وَعَنْد عُلُوعِ النّهُ وَعَنْد عَلَامُ وَهُو أَعْلَمُ بِهِم كَيْفَ ثَرَ كُمُ عَبَادِي ؟ والنّهُ وَعْدَد عَلَامُ عَنْهُ وَعْدَد عَلَاهِ وَالنّهُ اللّهُ وَعْدَد عَلَامُ عَنْهُ النّهُ وَعْدَد عَلَاهِ وَالنّهُ وَعْدَد عَلَامُ وَاللّهُ وَعْدَد عَلَامُ عَنْهُ عَنْهُ النّهُ وَعْدَد عَلَامُ وَهُو أَعْلَمُ بِهُمْ كَيْفَ ثَرُ كُمْ عَبَادِي ؟ وَالْمُعْمُ وَعْدَد عَلَاهِ وَالنّهُ وَعْدَد عَلَاهُ وَهُو أَعْلُمُ بِهُمْ كَيْفَ ثَرَ كُمْ عَبَادِي ؟ وَالْمَد وَعْدَد عَلَاهُ وَهُو أَعْلَمُ بِهُمْ كَيْفَ ثَرَ كُمْ عَبَادِي ؟ وَقَالُ اللهُ تَمَالَى وَهُو أَعْلَمُ بِهُمْ كَيْفَ ثَرَّ كُمْ عَبَادِي ؟ وَعْدَد عَلَاهُ وَهُو أَعْلَمُ بَهُمْ كَيْفَ ثَرَاكُمُ عَبَادِي ؟ وَعْدَد عَلَاهُ عَنْهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ تَمَالَى وَهُو أَعْلَمُ بِهُمْ كَيْفَ ثَرَاكُمُ عَبَادِي ؟ وَالنّهُ وَالنّهُ وَالنّهُ وَالنّهُ وَالْمُ اللّهُ كَمَالًى وَهُو أَعْلَمُ بَهُمْ كَيْفَ ثَرَاكُمُ عَبَادِي ؟ وَالْمُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ لَاللّهُ لَاللّهُ لَاللّهُ لَاللّهُ لَاللّهُ لَاللّهُ لَاللّهُ لَا لَاللّهُ لَاللّهُ لَا لَاللّهُ لَاللّهُ لَاللّهُ لَا لَاللّهُ لَا لَاللّهُ لَا لَاللّهُ لَاللّهُ لَا لَالْهُ لَاللّهُ لَا لَاللّهُ لَاللّ

<sup>(</sup>١) حديث إن الملائكة إذا صعدت بصحيفة العبد وفى أول النهار وآخر. ذكر وخير كفر الله مابينها من سيء الأعمال أبو يعلى من حديث أنس بسند ضعيف بمعنا.

<sup>(</sup> ٢ ) حديث يلتّق مّلائكة الليل وملائكة النهار عند طلوع الفجر وعند صلاة العصر فيقول الله وهو أعلم كيف تركم عبادى الحديث متفق علبه من حديث أبى هريرة يتعافبون فيكم ملائسكة بالليل وملائسكة بالنهار ويجنمعون في صلاة الغداه وصلاة العصر الحديث

١١ لو ر: ٣٧ (٢) النور: ٣٩

فَيَقُو لُونَ تَرَكْنَاهُمْ وَهُمْ يُصَلُّونَ وَجِئْنَاهُمْ وَهُمْ يُصَلُّونَ . فَيَقُولُ اللهُ سُبْعَانَهُ وَلَمَّالُهُ وَلَمَّالُهُ وَلَمُّالُونَ . فَيَقُولُ اللهُ سُبْعَانَهُ وَلَمَّالُهُ وَلَمُّالُهُ مُّ اللهُ مُنْ اللهُ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ اللهُ مُنْ اللهُ اللهُ

ثم مهماسمع الاذان في وسط النهار للاولى والعصر ، فينبغى أن لايعرج على شغل، ويترعج عن مكانه ويدع كل ما كان فيه. فما يفو ته من فضيلة التكبيرة الاولى مع الامام في أول الوقت لا توازيها الدنيا عا فيها. ومهما لم يحضر الجماعة عصى عند بعض العلماء . وقد كان السلف يبتدرون عند الاذان ، و يخلون الاسواق المصبيان وأهل الذمة . وكانوا يستأجرون بالقراريط لحفظ الحوانيت في أوقات الصلوات ، وكان ذلك معيشة لهم وقد جاء في تفسير قوله تعالى لا تُنهيهم تيجارة ولا يبيع عن ذكر الله (لا تُنهيهم تيجارة ولا يبيع عن ذكر الله (لا تكبيه عنه عنه المنه المطرقة ، أو غرز الاشفى فسمع الاذان ، لم يخرج الا شفى من المنرز ، ولم يوقع المطرقة ورمى بها ، وقام الى الصلاة

بي الرابعة أن لا يقتصر على هذا بل يلازم ذكر الله سبحانه في السوق، ويشتغل بالتهليل والتسبيح. فذكر الله في السوق بين الغافلين أفضل · قال صلى الله عليه وسلم لا ذَا كِرُ الله في الغافلين كَالْمُ فالنّ في الغافلين كَالْمُ في الغافلين كَالْمُ في الغافلين كَاللّه عليه وسلم (١) لا مَنْ دَخَلَ السّوق فقال لا إله إلا الله والمن الله عليه وسلم (١) لا مَنْ دَخَلَ السّوق فقال لا إله إلا الله وحدة لا تشريك له له أنه الملك و له الملك و كه الله يكي و يُميت وهو حقي لا يموت يبده الله بعد الله ، على كُلِّ شَيْء قدير كتب الله كه أنه أنه أنه النه خوء كنوء القمر ، وبرهان كبرهان السمس . ومن استغفر الله في السوق غفر الله له بعدد أهلها

وكَانَ عَمَرَ رضى الله عنه اذا دخل السوق قال اللهم انى أعوذ بك من الكفر والفسوق ومن شر مأأحاطت به السوق . اللهم انى أعوذ بك من يمين فاجرة وصفقة خاسرة .

<sup>(</sup> ١ ) حديث من دخل السوق فقال لا إله إلا الله وحده لاشريك له الحديث تقدم في الأذكار

<sup>(</sup>۱) النور : ۳۷

وقال أبوجعفر الفرغاني، كنا وماعند الجنيد، فجرىذكر ناس يجلسون في المساجدويتشهون بالصوفية ، ويقصرون عما يجب عليهم من حق الجلوس ، ويعيبون من يدخل السوق. فقال الجنيد، كم ممن هو في السوق حكمه أن يدخل المسجد ويأخذ باذن بعض من فيه فيخرجه ويجلس مكانه! وانى لأعرف رجلايدخل السوق ورده كل يوم ثلثمائة ركمة وثلاثون ألف تسبيحة . قال فسبق الى وهمي أنه يعني نفسه

فهكذا كانت تجارة من يتجر لطاب الكفاية لاللتنعم في الدنيا . فان من يطلب الدنيا للاستعانة بها على الآخرة ، كيف يدعر بح الآخرة، والسوق والمسجد والبيت له حكم واحد وانما النجاة بالتقوى . قال صلى الله عليه وسلم (١) « ا تَق اللهَ حَيْثُ كُنْتَ » فوظيفة التقوى لاتنقطع عن المتجردين للدين كيفها تقلبت بهم الأحوال . وبه تكون حياتهم وعيشهم . إذ فيه يرون تجارتهم وربحهم . وقد قيل من أحب الآخرة عاش ، ومن أحب الدنيا طاش ، والأحمق يغدو وبروح في لاش ، والعاقل عن عيوب نفسه فتاش .

الخامس:أن لايكون شديد الحرص على السوق والتجارة ، وذلك بأن يكون أول داخل، وآخر خارج، وبأن يركب البحر في التجارة، فهما مكروهان. يقال أن من ركب البحر فقد استقصى في طلب الرزق. وفي الخبر (٢) « لاَ يُرْ كُبُ الْبَحْرُ إِلاَّ بِحِبَّ أَوْ مُمْرَةٍ أَوْ غَزُو ، وكان عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما يقول ، لا تكن أول داخل في السوقّ، ولا آخر خارِج منها ، فان بها باضَ الشيطانُ وفرخ . روى عن معاذ بن جبل ، وعبدالله بن عمر ، أن ابليس يقول لولده زلنبور ، سر بكتاً ثبك فأت أصحاب الأسواق زين لهم الكذب والحلف، والخديمة والمكر والخيانة، وكن مع أول داخل وآخر خارج منها. وفي الخبر (١٠) ﴿ شَرُّ الْبِقاعِ الْأَسْوَاقُ وَشَرُ أَهْلِهَا أَوَّ لَهُمْ دُخُولًا وَآخِرُهُمْ خُرُوجاً » وتمام هذا الاحتراز أن يراقب وقت كفايته ، فاذا حصل كفاية و قته انصرف، واشتغل

<sup>(</sup>۱) حدیث اتق الله حیثا کنت الترمذی من حدیث أبی ذر و صححه

<sup>(</sup> ٢ ) حديث لاتركب البحر إلا لحجة أو عمرة أو غزو أوداود من حديث عبدالله ن عمر ووقيل إنه منقطع

<sup>(</sup>٣) حديث شر البقاع الأسواق وشر أهلها أولهم دخولا وآخرهم خروجا تقدم صدر الحديث في الباب السادس من العلم وروي أبو نعيم في كتاب حرمة المساحد من حديث ابن عباس أبغض البقاع إلى الله الأسواق وأبغض أهلها إلى الله أولهم دخولا وآخرهم خروجا

پتجارة الاخرة . هكذا كان صالحو السلف . فقد كان منهم مين إذا دج وانقاالي و انساعة به وكان حماد بن سلمة يبيع الخز في سفط بين يديه فكان إذار بح حبتين وقع سقطه وأنصر قبه وقال ابراهيم بن بسار ، قلت لا براهيم بن أدم رحمه الله ، أمر اليوم أعمل في الطين ؟ فقال باابن بسار ، إنك طالب ومطاوب ، يطلبك من لا تفوته ، وتطلب ماقد كفيتة . أماراً يت حريصا محروما ؟ وضيفا مرزوقا ؟ فقلت إن لى دانقا عند البقال ، فقال عن على بك تملك دانقا و تطلب العمل ! وقد كان فيهم من ينصرف بعد الظهر . ومنهم بعد العصر ومنهم من ينصرف بعد الظهر . ومنهم بعد العصر ومنهم من المعمل في الأسبوع إلا يوما أو يومين . وكانو يكتفون به

السادس. أن لا يقتصر على اجتناب الحرام، بل يتقى مواقع الشمات ومظان الريب. ولا ينظر إلى الفتاوى، بل يستفتى قلبه، فاذا وجد فيه حزازة اجتنبه. وإذا حمل اليه سلمة را به أمرها سأل عنها، حتى يعرف، وإلا أكل الشبهة وقد حمل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم (۱) لبن فقال « مِنْ أَيْنَ لَكُمْ هَذَا ؟ » فقالوا من الشاة. فقال « وَمِنْ أَيْنَ لَكُمْ هَذَا ؟ » فقالوا من الشاة. فقال « وَمِنْ أَيْنَ لَكُمْ هَذَا ؟ » فقال « إِنَّا مَعَاشِرَ الْأُنْبِياء أُمِرْ نَا أَنْ لَكُمْ هَذَا أَنْ لَكُمْ لَا الله وَمِنْ أَيْنَ لَكُمْ لَا لَا الله وَمِنْ أَيْنَ لَكُمْ لَا لَا الله وَمِنْ أَيْنَ لَكُمْ لَا لَا لَهُ الله الله وَمِنْ الله وَمِنْ أَيْنَ الله الله والله والله

<sup>(</sup>١) حديث سؤاله عن اللبن والشاة وقوله إنا معاشر الأنبياء أمرنا أن لانأكل إلا طيبا ولانعمل الاصالحا الطبراني من حديث أم عبد الله أخت شداد بن أوس بسند ضعيف

<sup>(</sup> ٢ ) حديث أن الله أمر المؤمنين عا أمر به الرسلين الحديث مسلم من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup>٣) حديث كان لايسأل عن كل مايحمل اليه أحمد من حديث جابر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لقمة فلم وأصحابه مروا بامرأة فذبحت لهم شاة الحديث فأخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم لقمة فلم يستطع أن يسيغها فقال هذه شاة ذبحت بغير اذن أهلها الحديث وله من حديث أبى هريرة كان اذا أتى بطعام من غير أهله سأل عنه الحديث وأسنادها جيد وفي هذا أنه كان لايسأل عما أنى به من عند أهله والله أعلم

<sup>(</sup>١) المِقرة : ١٧٢

ظلم أو خيانة أو سرقة أو ربا فلا يعامله . وكذا الأجناد والظامة لايعاملهم البتة ، ولا يعامل أصابهم وأعوامهم لأنه معين مذلك على الظلم

وحكى عن رجل أنه تولى عمارة سور لثغر من الثغور ، قال فو قع فى نفسى من ذلك شي-وإن كان ذلك العمل من الخيرات ، بل من فرائض الاسلام ، ولكن كان الأمير الذي تولى في محلته من الظامة . قال فسألت سفيان رضي الله عنه ، فقال لاتكن عونًا لهم على قليل ولا كثير . فقلت هذا سور في سبيل الله للمسلمين . فقال نم ، ولكن أقل مايدخل عليك أن تحب بقاءهم ليوفوك أجرك، فتكون قد أحببت بقاء من يعصى الله . وقد جاء في الخبر (١) تَمَنْ دَعَا لِظَالِمٍ بِالْبَقَاءِ فَقَدْأُحَتَّ أَنْ يُعْضَى اللهُ فِي أَرْضِهِ ، وفي الحديث (٢٠ م إِنَّ اللهَ لَيَغْضَتُ إذَا مُدِحَ الْفَاسِقُ ﴾ في حديث آخر (" ومَنْ أَكْرَمَ فَاسِقاً فَقَدْ أَعَانَ عَلَى هَدْمِ الْإِسْلاَمِ \* - ودخل سفيان على المهدى وبيده درج أبيض ، فقال ياسفيان أعطني الدواة حتى أكتب فقال أخبرني أي شيء تكتب ، فإن كان حقا أعطيتك . وطلب بعض الامراء من بعض العلماء المحبوسين عنده أن يناوله طينا ليختم به الـكتاب، فقال ناولني الـكتاب أولاحتي أنظر مافيه فهكذا كانو يحترزون عن معاومة الظلمة ،ومعاملتُهم أشد أنواع الاعانة . فينبغي أن يجتنبها ذوو الدين ماوجدوا اليــه سبيــــلا

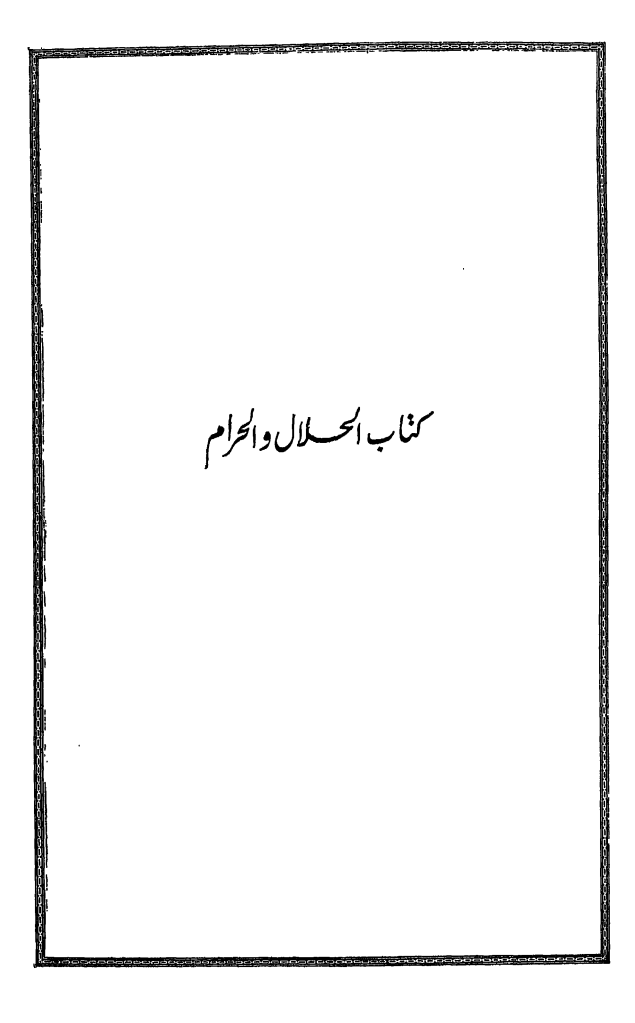
وبالجلة فينبغي أن ينقسم الناس عنده الى من يعامل ومن لايعامل ، وليكن من يعامله أقل ممن لايعامله في هذا الزمان. قال بعضهم أتى على الناس زمان كان الرجل يدخل السوق ويقول ، من ترون لي أن أعامل من الناس؟ فيقال له عامل من شنَّت . ثم أتى زمان آخر كانوا يقولون عامل من شئت إلا فلانا وفلانا. ثم أتى زمان آخر فكان يقال لانعامل أحدا إلا فلانا وفلانا . وأخشى أن يأتى زمان بذهب هذا أيضا . وكأنه قد كان الذي كان يحذر أن يكون . إنا لله وإنا اليه راجعهون

<sup>(</sup>١) حديث من دعا لظالم بالبقاء فقد أحب أن يعصى الله في أرضه لم أجده مرفوعا وانمارواه إبن أبي الدنيا في كتاب الصمت من قول الحسن وقد ذكره المصنف هكذا على الصواب في آفات اللسان (٢) حديث إن الله ليغضب اذا مدح الفاسق ابن أبي الدنيا في الصمت وابن عدى في الكامل وأبويعلى والبهبي في الشعب من حديث أنس بسند ضعيف

<sup>(</sup>٣) حديث من أكرم فاسقا فقد أعان على هدم الاسلام غريب سهذا اللفظو المعروف، ن وقر صاحب بدعة الحديث رواه ابن عدى من حديث عائشة والطبر اني في الأوسط وأبو نعيم في الحلية من حديث عبد الله بن يسر بأسانيد ضعيفة قال ابن الجوزي كلها موضوعة

السابع: ينبغى أن يراقب جميع مجارى معاملته مع كل واحد من معامليه. فإنه مراقب ومحاسب، فليعد الجواب ليوم الحساب والعقاب، في كل فعلة وقولة انه لم أقدم عليها، ولأجل ماذا، فإنه يقال إنه يوقف التاجريوم القيامة مع كل رجل كانباعه شيئاوقفة ويحاسب عن كل واحد محاسبة، على عدد من عامله. قال بعضهم رأيت بعض التجار في النوم فقلت ماذا فعل الله بك؟ فقال نشر على خمسين ألف صيفة، فقلت هذه كلها ذنوب؟ فقال هذه معاملات الناس، بعدد كل انسان عاملته في الدنيا، لكل انسان صيفة مفردة فيا يني وينه من أول معاملته الى آخرها

فهذا ماعلى المكتسب في عمله من العدل والإحسان والشفقة على الدين، فإن اقتصر على العدل كان من الصالحين. وإن أضاف اليه الإحسان كان من المقربين. وان راى مع ذلك وظائف الدين كما ذكر في الباب الخامس ، كان من الصديقين والله أعلم بالصواب تم كتاب آداب الكسب والمعيشة بحمد الله وميّه



#### مناب الحسلال والحرام ا

وهو الكتاب الرابع من ربع العادات من كتاب إحياء علوم الدين

# بسسم الدالرحن الرضيم

الحمد لله الذى خلق الانسان من طين لازب وصلصال، ثم ركب صورته في أحسن تقويم وأثم اعتدال ، ثم غذاه في أول نشوه بلبن استصفاه من بين فرث ودم سائغا كالماء الزلال ثم حاه بما آناه من طيبات الرزق عن دواعي الضعف والانحلال ، ثم قيد شهوته المعادية له عن السطوة والصيال ، وقهرها بما افترضه عليه من طلب القوت الحلال ، وهزم بكسرها جند الشيطان المتشمر للاضلال ، ولقد كان يجرى من ابن آدم مجرى الدم السيال ، فضيق عليه عزة الحلال المجرى والمجال ، اذا كان لايبذرقه الى أعماق العروق الا الشهوة المائلة الى الغلبة والاسترسال، فبق لما زمت بزمام الحلال خائبا خاسراماله من ناصر ولاوال. والصلاة على محمدالهادى من الضلال ، وعلى آله خير آل ، وسلم تسليا كثيرا .

أمابعد: فقد قال صلى الله عليه وسلم (۱) ه طَلَبُ الْخَلاَلِ فَرِيضَةٌ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ » رواه ابن مسعود رضى الله عنه . وهذه الفريضة من بين سائر الفرائض أعصاها على العقول فهما ، واثقلها على الجوارح فعلا ولذلك اندرس بالكلية علما وعملا ، وصار غموض علمه سببالاندراس عمله إذ ظن الجهال أن الحلال مفقود ، وأن السبيل دون الوصول اليه مسدود ، وأنه لم يبق من الطيبات الاالماء الفرات ، والحشيش النابت في الموات ، وماعداه فقد أخبئته الأيدى العادية وأفسدته المعاملات الفاسدة . وإذا تعذرت القناعة بالحشيش من النبات ، لم يبق وجه سوى وافسدته المعاملات الفاسدة . وإذا تعذرت القناعة بالحشيش من النبات ، لم يبق وجه سوى الاتساع في المحرمات . فرفضوا هذا القطب من الدين أصلا ، ولم يدركوا بين الأموال فرقا وفصلا . وهيهات هيهات ، فالحلال بين والحرام بين و بينهما أمور مشتبهات . ولا تزال هذه وفصلا . وهيهات هيهات ، فالحلال بين والحرام بين و بينهما أمور مشتبهات . ولا تزال هذه الثلاثة مقترنات كيفما تقلبت الحالات . ولما كانت هذه بدعة عم في الدين ضررها ، واستطار

<sup>﴿</sup> كتاب الحلال والحرام ﴾

<sup>(</sup>١) حديث ابن مسعود طلب الحلال فريضة على كل مسلم: تقدم في الزكاة دون توله على كل مسلم وللطبراتي في الأوسط من حديث أنس واجب على كل مسلم وإسناده ضعيف

في الخلق شررها ، وجب كشف الغطاء عن فسادها ، بالإرشادإلى مدرك الفرق بين الحلال والحرام والشبهة على وجه التحقيق والبيان ، ولا يخرجه التضييق عن حيز الامكان. ونحن نوضح ذلك في سبمة أبواب

الباب الأول: في فضيلة طاب الحلال ومذمة الحرام: ودرجات الحلال والحرام الباب الثاني : في مراتب الشبهات ومثاراتها ، وتمييزها عن الحلل والحرام الباب الثالث : في البحث والسؤال والهجوم والاهملل ، ومظانها في الحلالوالحرام الباب الرابع: في كيفية خروج التائب عن المظالم المالية الباب الخامس : في ادرارات السلاطين وصِلاتهم ومايحل منها ومايحرم الباب السادس: في الدخول على السلاطين ومخالطتهم الباب السابع: في مسائل متفرقة

#### الباب الأول

فى فضيلة الحلال ومذمة الحرام وبيان أصناف الحلال ودرجاته وأصناف الحرام ودرجات الورع فيه

# فضنيلة الحلال ومذمته الحرام

قال الله تعالى (كُلُوا منَ الطَّيِّبَات وَاعْمَلُوا صَالِحًا (١) أمر بالأكلمن الطيبات قبل العمل ،وقيل أن المراد به الحلال .وقال تعالى ( وَلَا تَأْ كُلُوا أَمْوَ الْكُمْ ۚ يَنْكُمْ إِلْبَاطِل (٧) وقال تعالى ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَأْ كُلُونَ أَمْوَ الْ الْيَتَاكَى ظُلْمُ ۖ ۗ ﴾ الآية وقال تعسالي ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ ۗ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَذَرُوا مَا بَتِي مِنَ الرُّبَا إِنْ كُنتُهُمْ مُؤْمِنِينَ (١) ثُمَّ قَالُ ( فإنْ لَمْ تَفَعْلُوا فَأَذَّنُوا بِحَرْبِ مِنَ اللهِ وَرَسُولِهِ (٥٠) ثم قال (وَ إِنْ تَبْتُمْ فَلَكُمْ رُوسُ أَمْوَ الِكُمْ (٢٠) ثم قال ( وَمَنْ عَادَ

<sup>﴿</sup> البابِ الأول في فضيلة طلب الحلال ﴾

<sup>(</sup>١) المؤمنون : ١٥ (٢) البقرة : ١٨٨ (٣) النساء : ١٠ (١) البقرة : ٢٧٨ (١) البقرة : ٣٧٩

<sup>(</sup>٦) القرة : ٢٧٩

فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فيها خَالِدُونَ (١) جعل آكل الربا أول الأمر مؤذنا بمحار بةالله ، وفي آخره متعرضا للنار . والآيات الواردة في الحلال والحرام لاتحصى

وروى ابن مسعود رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال « طَلَتُ الْحَلَلُولُ قَرِيضَة عَلَىٰ كُلَّ مُسْلِمٍ » ولما قال صلى الله عليه وسلم (١) « طَلَبُ الْعِـلْمِ فَرِيضَة مَعَلَى كُلِّ مُسْيِلِمٍ » قال بعض العلماء ، أراد به طلب علم الحلال والحرام ، وجعل المرادباً لحديثين واحدا وقالٌ صلى الله عليه وسلم (٧) « مَنْ سَمَى عَلَىٰ عيا لِهِ منْ حِلَّهِ فَهُوَ كَالْمُجَاهِدِ في سَبِيلِ اللهِ وَمَنْ طَلَّبَ الدُّنْيَا حَلَالًا فِي عَفَافٍ كَانَ فِي دَرَجَةِ الشُّهَدَاءِ ، وقال صلى الله عليه وسُلم « مَنْ أَكُلَ الْخُلَالَ أَرْبَعِينَ يَوْمًا نَوَّرَ اللهُ قَلْبَهُ وَأَجْرَى يَنَا بِيعَ الْحِصَمَةِ مِنْ قَلْبِهِ عَلَى لِسَانِهِ »وفي رواية « زَهَّدَهُ اللهُ فِي الدُّنْياَ » وروى ان سعدا سأل رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) أن بسأل الله تمالي أن مجمله مجاب الدعموة . فقال له « أَطِبْ طَعْمَتَكَ تُسْتَجَبْ دَعْوَ تِنْكَ » ولمـاذكر صلى الله عليهوسلم الحريص علىالدنياقال (° « رُبُّ أَشْعَتَ أَغْبَرَ مُشَرَّدٍ فِي الْأَسْفَارَ مَطْعَمُهُ حَرَامٌ وَمَلْبَسُهُ حَرَامٌ وَغُذِّي بِالْحَرَامِ يَرْفَعُ يَدَيُّهِ فَيَقُولُ يَارَبِّ يَارَبِّ فَأَنَّى يُسْتَجَابُ لِفَالِكَ » وفي حديث ابن عباس عن النبي صلى الله عليه وسلم (٦) « إِن يَنْهِ مَلَكًا عَلَى بَنْتِ المَقْدِسِ يُنَادِي كُلَّ لَيْلَةِمَنْ أَكُلَ حَرَامًا لَمْ يَقْبَلُ مِنْهُ صَرْف وَلاعَدل »

(١) حديث طلب العلم فريضة على كل مسلم: تقدم في العلم

(٢) حديث من سعي علي عياله من حله فهو كالمجاهد في سبيل الله ومن طلب الدنيا في عفاف كان في درجة الشهداء:الطَّرانىفى الأوسط من حديث أبى هريرة من سي على عياله فني سبيل الله ولأبى منصور في مسند الفردوس من طلب مكسبة من باب حلال يَكف بهاوجه عن مسألة الناس وولده وعياله جاه يوم القيامة مع النبين والصديقين واسنادها ضعيف

(٣) حديث من أكل الحلال أربعين يوما نور الله قلبه وأجرى ينابيع الحسكة من قلم على لسانه: او نعيم في الحلية من حديث أبي أبوب من أخلص لله أربعين يوما ظهرت ينابع الحسكمة من قلبه على لسانه ولا بن عدى عوه من حديث أبي موسى وقال حديث منكر

(٤) حديث ان سعدًا سأل النبي صلى الله عليه وسلم ان يسأل الله أن يجعله مجاب الدعوة فقال له أطب طعمتك تستجدءوتك: الطبراني في الأوسط من حديث ابن عباس وفيه من لاأعرافه

(٥) حديث رب أشف مشرد في الأسفار مطعمه حرام وملبسه حرام: الحديث مسلم من حديث الى عربرة بلفظتم ذكر الرجل يطيل السفر أشعث أغبرالحديث

(٦) حديث ابن عباس إن لله ملسكا على بيت القدس ينادى كل ليلة من أكل حراماً لم يقبل منه صرف ولا عدل: لم أقف له على أصل ولأنى منصور الديلمي في مسندالفردوس من حديث ابن مسعود من أكل لفعة من حرام لم تقبل منه صلاة أربعين ليلة الحديث وهو منكر

(١) القرة: ٢٧٥

<sup>(</sup>۱) حدیث من اشتری ثوبا بضرة دراهم فی ثمنه درهم حرام لم یقبل الله صلاته وعلیه منه شیه: أحمد من حدیث ابن عمر بسند ضعیف

<sup>(</sup> ٢ ) حديث كل لحم نبت من الحرام فالنار أولى به:الترمذي من حديث كعب بن عجرة وحسنه وقد تقدم

<sup>(</sup>٣) حديث من لم يبال من أين اكتسب المال لم يبال الله عز وجلمن أن أدخله النار: أبو منصور الديلمي، في مسند الفردوس من حديث ابن عمر قال ابن العربي في عارضة الأحوذي شرح الترمذي أنه باطل لم يصم ولا يصم

<sup>(</sup>٤) حديث العبادة عشرة أجزاء فتسعة منها فى طلب الحلال: أبو منصور الديلمي من حديث أنس إلا أنه قال تسعة منها فى الصمت والعاشرة كسب اليد من الحلال وهو منكر

<sup>(</sup> o ) حديث من أمسي وانيا من طلب الحلال بات مغفورا له وأصبح والله عنه راض الطبراني في الأوسط من حديث أبن عباس من أمسى كالا من عمل يديه أمسى مغفورا له وفيه ضعف

<sup>(</sup>٦) حديث من أصاب مالاً من مأثم فوصل به رحما أو تصدق به أو أنفقه فى سبيل الله جمعالله ذلك جميعاً. ثم قذفه فى النار: أبو داود فى المراسيل من رواية القاسم بن غيمرة مرسلا

<sup>(</sup> ٧) حديث خير دينكم الورع : تقدم في العلم

<sup>(</sup> ٨ ) حديث من لتي الله ورعا أعطاه بواب الاسلام كله: لم أقف له على أصل

<sup>(</sup> ٩ ) حديث درهم من ربا أشد عند الله من ثلاثين زنية فى الاسلام: أحمد، والدارقطنى من حمديث عبد الله بن حنظلة وقال ستة وثلاثين ورجاله ثقات وقيل عن حنظلة الزاهد عن كعب مرفوعا وللطبرانى فى الصغير من حديث ابن عباس ثلاثة وثلاثين وسنده ضعيف

رضى الله عنه (١) ه المعدّةُ حَوْضُ الْبَدَنِ وَالْمُرُوقُ إِلَيْهَا وَارِدَةٌ فَإِذَا صَحَّتِ الْمَعِدَةُ صَدَرَتْ الْمُرُوقُ إِلَيْهَا وَارِدَةٌ فَإِذَا صَحَّتِ الْمَعِدَةُ صَدَرَتْ السَّقِمَ» ومثل الطعمة من الدين مثل صَدَرَتْ بِالسَّقِمَ» ومثل الطعمة من الدين مثل الأساس من البنيان فاذا ثبت الأساس وقوى استقام البنيات وارتفع واذا ضعف

الأساس واعوج انهار البنيان ووقع وقال الله عن الله (١) الآية وفي الحديث (٢) وقال الله عز وجل (أَفَمَنْ أَسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَى تَقُوَى مِنَ اللهِ كُمْ يُقْبَلُ مِنْهُ وَإِنْ تَرَكَهُ وَمَالُهُ مَنْ حَرَامٍ فَإِنْ تَصَدَّقَ بِهِ لَمْ يُقْبَلُ مِنْهُ وَإِنْ تَرَكَهُ وَرَاءُهُ كَانَ زَادَهُ إِلَى النَّارِ »

ورائه ال رائه إلى المارية المسالة المسالة الكسب تكشف عن فضيلة الكسب الحلال المحدد وقد ذكر نا جملة من الأخبار في كتاب آداب الكسب تكشف عن فضيلة الكسب عبده ، (وأما الآثار) فقد ورد أن الصديق رضى الله عنه ، (الله شرب لبنا من كسب عبده ، الله عبده ، فقال عبده ، فقال تكهنت لقوم فأعطونى . فأدخل أصابعه في فيه وجعل يتى وحتى ظننت أن نفسه ستخرج . ثم قال ، اللهم انى اعتذر اليك مما حملت العروق وخالط الامعاء وفي بعض الأخبار: أنه صلى الله عليه وسلم أخبر بذلك ، فقال أو ماعلمتم أن الصديق لا يدخل جوفه إلا طيبا ؟ وكذلك شرب عمر رضى الله عنه من لبن إبل الصدقة غلطا ، فأدخل أصبعه وتقيأ . وقالت عائشة رضى الله عنه ، انكم لتغفلون عن أفضل العبادة هو الورع . وقال عبد الله بن عمر رضى الله عنه ، لوصليتم حتى تكونوا كالحنايا ، وصمتم حتى تكونوا كالحنايا ، وصمتم حتى تكونوا كالحوار ، لم يقبل ذلك منكم إلا بورع حاجر .

<sup>(</sup>١) حديث أبى هريرة المعدة حوض البدن والعروق اليها واردة ــ الحديث:الطبرانى فى الأوسطوالعقيلى فى الضعفاء وقال باطل لاأصل له

<sup>(</sup>۲) حديث من اكتسب مالا من حرام فان تصدق به لم يقبل منه و إن تركه وراءه كان زاده الى الــار أحمد من حديث ابن مسعود بسند ضعيف ولا بن حبان من حديث أبى هريرة من جمع مالا من حرام ثم تصدق به لم يكن له فيه أجر وكان اصره عليه

<sup>(</sup>٣) حديث ان أبا بكر شرب لبنا من كسب عبده ثم سأله فقال تكهنت لقوم فأعطوني فأدخل أصبعه في فيه وجعل يقيء وفي بعض الأخبار أنه صلى الله عليه وسلم لما أخبر بذلك قال أو ماعلمتم أن الصديق لايدخل جوفه الاطيبا البخاري من حديث عائشة كان لأبي بكرغلام يخرج له الخراج وكان أبو بكر يأكل من خراجه فجاء يوما بشيء فأكل منه أبو بكر فقال له الغلام أتدرى ماهذا فقال وما هو قال كنت تكهنت لانسان في الجاهلية فذكره دون المرفوع منه فلم أجده

<sup>(</sup>۱) التوبة ۱۰۹

وقال ابراهيم بن أدم رحمه الله: ما أدرك من أدرك الا من كان يمقل ما يدخل جوفه يوقال الفضيل: من عرف ما يدخل جوفه كتبه الله صديقا ، فانظر عند من تفطر يامسكين وقيل لا براهيم بن أدم رحمه الله ، لم لا نشرب من ماء زمزم ؟ فقال لو كان لى دلو شربت منه . وقال سفيان الثورى رضى الله عنه ، من أنفق من الحرام فى طاعة الله كان كمن طهر الثوب النجس بالبول . والثوب النجس لا يطهره إلا الماء ، والدنب لا يكفره إلا الحلال . وقال يحيى بن معاذ ، الطاعة خزانة من خزائن الله ، إلا أن مفتاحها الدعاء ، وأسنانه لقم الحلال . وقال ابن عباس رضى الله عنهما : لا يقبل الله صلاة امرى عنى جوفه حرام . وقال مبل التسترى ، لا يبلغ العبد حقيقة الإ عان حتى يكون فيه أربع خصال : أداء الفرائض مبل التسترى ، لا يبلغ العبد حقيقة الإ عان حتى يكون فيه أربع خصال : أداء الفرائض بالسنة ، وأكل الحلال بالورع ، واجتناب النهى من الظاهر والباطن ، والصبر على ذلك بالموت . وقال : من أحب أن يكاشف بآيات الصديقين فلا يأكل إلا حلالا ، ولا يممل إلا في سنة أو ضرورة .

ويقال من أكل الشبهة أربعين يوما أظلم قلبه . وهو تأويل قوله تعالى (كلّا بَلُ رُانُ عَلَى تُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ (١) وقال ابنالمبارك: ردّدرهمن شبهة أحب الى من أن أتصدق عائة ألف دره ، ومائة ألف ألف ، ومائة ألف حتى بلغ الى سمّائة ألف وقال بعض السلف إن العبد يأكل أكلة فيتقلب قلبه ، فينغل كما ينغل الآديم ولايعود إلى حاله أبداً . وقالسهل رضى الله عنه . من أكل الحرام عصت جوارحه ، شاء أم أبى ، علم أو لم يعلم . ومن كانب طعمته حلالا أطاعته جوارحه ، ووفقت للخيرات . وقال بعض السلف ، إن أول لقمة يأكلها العبد من حلال ، ينفر له ما سلف من ذنو به . ومن أقام نفسه مقام ذل فى طلب الحلال ، تساقطت عنه ذنو به كنساقط ورق الشجر

وروى فى آثار السلف ان الواعظ كان اذا جلس الناس. قال العاماء ، تفقدوامنه ثلاثا، فإن كان معتقدا لبدعة فلا تجالسوه ،فإنه عن لسان الشيطان ينطق . وإن كانسيى الطعمة فعن الهوى ينطق . فان لم يكن مكين العقل فانه يفسد بكلامه أكثر مما يصلح ،فلا تجالسوه وفى الأخبار المشهورة عن على عليه السلام وغيره ، ان الدنيا حلالها حسابٍ ، وحرامه عذاب ، وزاد آخرون،وشبهما عتاب ،

<sup>(</sup>١) الطففين : ١٤

وروى آن بعض الصالحين دفع طعاما الى بعض الأبدال فلم يأكل ، فسأله عن ذلك ، فقال نحن لا نأكل إلا حلالا ، فلذلك تستقيم قلوبنا ، ويدوم حالنا ، و نكاشف الملكوت و نشاهد الآخرة . ولو أكنا مما تأكلون ثلاثة أيام ، لما رجعنا الى شىء من علم اليقين و لنشاهد الآخرة . ولو أكنا مما تأكلون ثلاثة أيام ، لما رجعنا الى شىء من علم اليقين ولنهب الخوف والمشاهدة من قلوبنا . فقال له الرجل ، فإنى أصوم الدهم وأختم القرءان فى كل شهر ثلاثين مرة . فقال له البدل ، هذه الشربة التى وأبتنى شربتها من الليل ، أحب الى من ثلاثين ختمة فى ثلمائة ركمة من أعمالك . وكانت شربته من لبن ظبية وحشية . وقد كان بين أحمد بن حنبل ويحيى بن معين صعبة طويلة ، فهجره أحمد إذ سمعه يقول : انى لاأسأل أحدا بين أحمد بن حنبل ويحيى بن معين صعبة طويلة ، فهجره أحمد إذ سمعه يقول : انى لاأسأل أحدا بين أحمد بن حنبل ويحيى بن معين صعبة طويلة ، فهجره أحمد إذ سمعه يقول : انى لاأسأل أحدا بين أعمد بن واعطانى الشيطان شيئا لأكلته ، حتى اعتذر محيى وقال ، كنت أمن ح . فقال تمزح بالدين ! أما علمت أن الأكل من الدين ؟ قدمه الله تعالى على العمل الصالح ، فقال (كُلُوا مِنَ الطبيّبات وَاعْمَلُوا صالح ) .

وفي الخبر أنه مكتوب في التوراة ، من لم يبال من أين مطعمه ، لم يبال الله من أي أبواب النبران أدخله . وعن على رضي الله عنه ، أنه لم يأكل بعد قتل عان وبهب الدار طعاما إلا عنوما ، حذرا من الشبه . واجتمع الفضيل بن عياض ، وابن عيينة ، وابن المبارك ، عندوهيب بن الورد عكم . فذكر وا الرطب . فقال وهيب ، هو من أحب الطعام الى ، إلا أنى لا آكله لاختلاط رطب مكم ببساتين زيدة وغيرها . فقال له ابن المبارك ، ان نظرت في مثل هذا ضاق عليك الخبز . قال وما سببه ؟ قال إن أصول الفي اع قد اختلطت بالصواف . فغشى على وهيب فقال سفيان قتلت الرجل . فقال ابن المبارك ، ما أردت إلا أن أهون عليه . فاما أفاق قال فله على أن لا آكل خبزا أبداً حتى ألقاه . قال فكان يشرب اللبن . قال فأتت أمه بلبن فسألما ، فقالت هو من شأة بني فلان . فسأل عن تمها وأنه من أين كان لهم ، فذكرت فلما أدناه من فيه قال ، بتى أنها من أين كانت ترعى ، فسكنت . فلم يشرب ، لأنها كانت ترعى من موضع فيه حتى المسلمين . فقالت أمه اشرب ، فان الله ينفي لك . فقال ما أحب أن ينفر له من أين تأكل ؟ فقال من حيث تأكلون ، ولكن بشر الحافى رحمه الله من الورعين ، فقيل له من أين تأكل ؟ فقال من حيث تأكلون ، ولكن ليس من يأكل وهو يسكن

كن يأكل وهو يضحك . وقال يد أقصر من يد ، ولقمـة أصعر من لقمة . وهكذا كانوا يحترزون من الشبهات .

# أصناف الحلال وملاخلير

اعلم ان تفصيل الحلال والحرام اعا يتولى بيانه كتب الفقه . ويستنى المريد عن تطويله بأن يكون له طعمة معينة ، يعرف بالفتوى حلما ، لا يأكل من غيرها . فأما من يتوسع فى الأكل من وجوه متفرقة ، فيفتقر إلى علم الحلال والحرام كله كما فصلناه فى كتب الفقه . ونحن الآن نشير إلى خبامعه فى سياق تقسيم ، وهو أن المال اعما يجرم إما لمعنى فى عينه ، أو لحلل فى جهة اكتسابه

القسم الأول : الحرام لصفة في عينه كالخمر والخنزير وغيرهما

و تفصيله. أن الأعيان المأكولة على وجه الأرض لاتمدو ثلاثة أقسام ، فإنها إماأن تكون من المعادن كالملح والطين وغيرهما ، أو من النبات ، أو من الحيوانات

أما المعادن: فهى أجزاء الأرض وجميع ما يخرج منها ، فلا يحرم أكله إلا من حيث انه يضر بالآكل ، وفي بعضها ما يجرى السم . والخبز لوكان مضرا لحرم أكله والطين الذي يمتاد أكله لا يحرم مع انه لا يؤكل ، انه لو وقع شيء منها في مرقة أو طعام ما نع لم يصر به محرما

وأما النبات: فلا يحرم منه إلا مايزيل العقل، أو يزيل الحياة أوالصحة. فمزيل العقل البنج والحمر وسائر المسكرات. ومزيل الحياة السموم ومزيل الصحة الأدوية في غير وقها: وكان بحموع هذا يرجع إلى الضرر، إلاالحمر والمسكرات، فإن الذي لا يسكر منها أيضا حرام مع قلته لعينه ولصنته وهي الشدة المطربة، وأما السم: فاذا خرج عن كونه مضرا لقلته أو لعجنه بنيره فلا يجرم

وأما الحيوانات: فتنقسم إلى ما يؤكل و إلى ما لا يؤكل . وتفصيله فى كتاب الأطعمة . والنظر يطول فى تفصيله ، لاسيما فى الطيور الغريبة وحيوانات البر والبحر ، وما يحل أكله منها فإنما يحل إذا ذبح ذبحا شرعيا ، روعى فيه شروط الذابح والآلة والمذبح وذلك مذكور فى كتاب الصيد والذبائح ، وما لم يذبح ذبحا شرعيا أومات فهو حرام . ولا يحل إلامينتان السمك والجراد .

وفى ممناها ما يستحيل من الأطعمة كدود التفاح والحل والجبن ، فإن الاحتراز منهما غير مكن . فأما إذا أفردت وأكلت ، في كمها حكم الذباب والخنفساء والعقرب ، وكل ماليس له نفس سائلة ، لاسبب في تحريمها إلا الاستقذار . ولو لم يكن لكان لا يكره . فإن و بحد شخص لا يستقذره لم يلتفت إلى خصوص طبعه ، فإنه التحق بالخبائث لعموم الاستقذار ، فيكره أكله . كما لو جمع المخاط وشربه كره ذلك . وليست الكراهة لنجاسها ، فإن الصحيح أنها لا تنجس بالموت ، إذ أمر وسول الله صلى الله عليه وسلم (۱) بأن يقل الذباب في الطعام إذا وقع فيه . وربا يكون حارا ، ويكون ذلك سبب موته . ولو نهرت نالة أو ذبابة في قدر لم يجب إراقتها . إذ المستقذر هو جرمه إذا بني له جرم ، ولم ينجس حتى يحرم بالنجاسة . وهذا يمدل على ان تحريمه للاستقذار . ولذلك نقول لو وقع جزء من آدى ميت في قدر ، ولو وزن دلكن لأن أكله عرم احتراما لا استقذارا

وأما الحيوانات الما كولة إذا ذبحت بشرط الشرع فلا تحل جميع أجزائها، بل يحرم منها الدم والفرث، وكل مايقضى بنجاسته منها. بل تناول النجاسة مطلقا محرم ولكن ليس في الأعيان شيء محرم نجس إلا من الحيوانات. وأما من النبات، فالمسكرات فقطة دون مايزيل العقل ولايسكر، كالبنج، فإن نجاسة المسكر تغليظ للزجر عنه، لكو نه في مظنة النشوف، ومهما وقعت قطرة من النجاسة، أو جزء من نجاسة جامدة في مرقة أو طعام أو دهن، حرم أكل جميعه، ولا يحرم الانتفاع به لغير الأكل، فيجوز الاستصباح بالدهرف النجس، وكذا طلامالسفن والحيوانات وغيرها

فهذه مجامع مايحرم لصفة في ذاته

القسم التأتى: ما يحرم لخلل فى جهة إثبات اليد عليه . وفيه يتسع النظر فنقول أخذ المال إما أن يكون باختيار المالك ، أو بغير اختياره . فالذى يكون بغير اختياره كالإرث . والذي يكون باختيارته إما أن لا يكون من مالك • كنيل المادن، أو يكون من مالك • والذى أجذ من مالك فإما أن يؤخذ قهرا ، أو يؤخذ تراضيا • والمسأخوذ قهرا إما أن يكون لسقوط عصمة المالك ، كالفنائم ، أو لاستحقاق الأخذ كزكاة المتنعين، والنفقات في يكون لسقوط عصمة المالك ، كالفنائم ، أو لاستحقاق الأخذ كزكاة المتنعين، والنفقات في المنافر بان يقل الذاب في الطعام اذا وقع فيه : البخاري من حديث أبي هريرة

الواجبة عليهم . والمـأخوذ تراضيا إما أن يؤخذ بعوض ،كالبيع والصداق،والأجرة ، وإما أن يؤخذ بغير عوض ،كالهبة والوصية . فيحصل من هذا السياق ستة أقسام

الأول: ما يؤخذ من غير مالك ، كنيل المادن ، وإحياء الموات، والاصطياد والاحتطاب والاستقاء من الأنهار ، والاحتشاش، فهذا حلال ، بشرط أن لا يكون المأخوذ مختصابذى حرمة من الآدميين . فإذا انفك من الاختصاصات ملكها آخذها وتفصيل ذلك في كتاب إحياء الموات

الثانى: المأخوذ قهرا ممن لاحرمة له، وهو النيء والغنيمة، وسائر أموال الكفار والمحاربين. وذلك حلال للمسلمين إذا أخرجوا منها الحنس. وقسموها بين المستحقين بالعدل ولم يأخذوها من كافر له حرمة وأمان وعهد. وتفصيل هذه الشروط في كتاب السير، من كتاب النيء والغنيمة، وكتاب الجزية

الثالث: ما يؤخذ قهرا باستحقاق عند امتناع من وجب عليه ، فيؤخذ دون رضاه وذلك حلال إذا تم سبب الاستحقاق ، وتم وصف المستحق الذي به استحقافه ، واقتصر على القدر المستحق ، ولستوفاه بمن علك الاستيفاء ، من قاض أو سلطان أو مستحق . وتفصيل ذلك في كتاب تفريق الصدقات ، وكتاب الوقف ، وكتاب النفقات ، إذ فيها النظر في صفة المستحقين للزكاة والوقف والنفقة وغيرها من الحقوق . فإذا استوفيت شرائطها كان المأخوذ حلالا

الرابع: ما يؤخذ تراضيا بمعاوضة . وذلك حلال، إذا روعى شرطالموضين، وشرط العاقدين وشرط اللفظين ، أعنى الإيجاب والقبول ، مع ما تعبد الشرع به من اجتناب الشروط المفسدة ويبان ذلك في كتاب البيع والسلم والإجارة، والحوالة والضمان والقراض، والشركة والمساقاة والشفعة ، والصلح والخلع والكتابه . والصداق وسائر المعاوضات

الخامس: ما يؤخذ عن رضا من غيرعوض. وهو حلال الذا روعى فيه شرط المعقود عليه ، وشرط العاقدين ، وشرط العقد ، ولم يؤد الى ضرر بوارث أو غيره. وذلك مذكور في كتاب الهبات والوصايا والصدقات

السادس: ما يحصل بغير اختيار كالميراث. وهو حلال اذا كان المورث قد اكتسب المال

من بعض الجهات الحمس على وجه حلال ، ثم كان ذلك بعد قضاء الدين ، وتنفيذ الوصايا ، وتعديل القسمة بين الورثة ، وإخراج الزكاة ، والحج ، والكفارة ، إن كان واجبا . وذلك مذكور في كتاب الوصايا والفرائض

فهذه مجامع مداخل الحلال والحرام ، أوماً نا إلى جملتها ، ليملم المريد أنه إن كانت طعمته متفرقة لامن جهة ممينة فلا يستغنى عن علم هذه الأمور فكل ما يأكله من جهة من هذه الجهات ينبغى أن يستفتى فيه أهل العلم ، ولا يقدم عليه بالجهل . فإنه كما يقال للعالم لم خالفت علمك ، يقال للجاهل كم لازمت جهلك ولم تتعلم ، بعد أن قيل لك طلب العلم فريضة على كل مسلم

درجات الحلال والحرام

اعلم أن الحرام كله خبيث ، لكن بعضه أخبث من بعض ، والحلال كله طيب ، ولكن بعضه أطيب من بعض ، وأصنى من بعض ، وكما أن الطبيب يحكم على كل حلو بالحرارة ولكن يقول بعضها حار فى الدرجة الأولى كالسكر ، وبعضها حار فى الثانية كالفانيذ، و بعضها حار فى الثالثة كالدبس ، وبعضها حار فى الرابعة كالعسل ، كذلك الحرام بعضه خبيث فى الدرجة الأولى ، وبعضه فى الثانية أو الثالثة أو الرابعة . وكذا الحلال تتفاوت درجات صفاته وطيبه، فلنقتد بأهل الطب فى الاصطلاح على أربع درجات تقريبا، وإن كان التحقيق لا يوجب هذا الحصر ، إذ يتطرق إلى كل درجة من الدرجات أيضا تفاوت لا ينحصر، فإن من السكر ماهو أشد حرارة من سكر آخر ، وكذا غيره

فلذلك نقول الورع عن الحرام على أربع درجات :

ورع العدول. وهو الذي يجب الفسق بانتحامه و تسقط العدالة به، و يثبت اسم العصيان والتعرض للنار بسببه. وهو الورع عن كل ماتحرمه فتاوى الفقهاء

الثانية:ودع الصالحين،وهو الامتناع عما يتطرق اليه احتمال التحريم ولكن المفتى يرخص قى التناول بناء على الظاهر، فهو من مواقع الشبهة على الجلة ، فلنسم التحرج عن ذلك ورع الصالحين ، وهو فى الدرجة الثانية

إلثالثة ; مالا تحرمه الفتوى ولا شبهة في حله ، ولكن يخاف منه أداؤه إلى محرم.

وهو تركمالا بأس به مخافة بما به بأس . وهذا ورع المتقين . قال صلى الله عليه وسلم "الله لا يَبْلُغُ الْمَبْدُ دَرَجَةَ الْمُتَقِينَ حَتَّى يَدُعَ مَالاً بَأْسَ بِهِ كَافَةَ مَا بِهِ بَأْسُ»

الرابعة:مالا بأس به أصلاً ، ولا يخاف منه أن يؤدى إلى مابه بأس ، ولكنه يتناول لغير الله ، وعلى غير نية التقول به على عبادة الله . أو تتطرق إلى أسبابه المسهلة له كراهية أومعصية. والامتناع منه ورع الضديقين

فهذه درجات الحلال جملة إلى أن نفصلها بالأمثلة والشواهد

وأما الحرام الذى ذكر ناه فى الدرجة الأولى ، وهو الذى يشترط التورع عنه فى المدالة وإطراح سمة الفسق ، فهو أيضا على درجات فى الحبث . فالمأخوذ بعقد فاسد ، كالماطاة مثلا فيالايجوز فيه المعاطاة حرام ، ولكن ليس فى درجة المفصوب على سبيل القهر . بل المفصوب أغلظ ، إذ فيه ترك طريق الشرع فى الاكتساب ، وإيداء النير . وليس فى المعاطاة إلى المفصوب أغلظ ، إذ فيه ترك طريق التعبد فقط ، ثم ترك طريق التعبد بالمعاطاة أهون من تركه بالربا إيذاء ، وإنما فيه ترك طريق التعبد بالمعاطاة أهون من تركه بالربا وهذا التفاوت يدرك بتسديد الشرع ووعيده وتأكيده فى بعض المناهى ، على ماسيأتى فى وهذا التوبة ، عند ذكر الفرق بين الكبيرة والصفيرة بل المأخوذ ظلما من فقير أوصالح أو مِن يتيم ، أخبث وأعظم من المأخوذ من قوى أو غنى أو فاسق . لأن درجات الإيداء تختلف باختلاف درجات المؤذى

فهذه دقائق في تفاصيل الخبائث لا ينبني أن يذهل عنها. فاو لا اختلاف درجات العصاة لما اختلفت دركات النار . و إذا عرفت مثارات التغليظ فلا حاجة إلى حصره في ثلاث درجات أو أربعة . فإن ذلك جار بجرى التحكم و التشهى ، وهو طلب حصر فيما لاحاصر له . ويدلك على اختلاف درجات الحرام في الخبث ماسياً في قدارض المحذو رات ، و ترجيح بعضها على بعض ، حتى إذا اضطر إلى أكل ميتة ، أو أكل طعام الغير ، أو أكل صيد الحرم فإنا نقدم بعض هذا على بعض

المربن التربع في الورع وشواهدها

أما الدرجة الأولى، وهي ورع العدول، فكل مااقتضي الفتوى تحريمه، مما يدخل

(١) حديث لايبلغ العبد درجة المتفين حتى يدع مالابأس به غافة مابه بأس:ابن ماجه وقد تقدم

فى المداخل الستة التي ذكر ناهامن مداخل الحرام، لفقد شرطمن الشروط، فهو الحرام المطلق الذي ينسب مقتحمه إلى الفسق والمصية. وهو الذي نريده بالحرام المطاق. ولا يحتاج إلى أمثلة وشو اهد وأما الدرجة الثانية ، فأمثلتها كل شهة لانوجب اجتنابها ، ولكن يستحب اجتنابها كما سيأتي في باب الشهات. إذ من الشهات ما يجب اجتنابها فتلحق بالحرام، ومنهاما يكره اجتنابها ، فالورع عنها ورع الموسوسين ، كمن يمتنع من الاصطياد ، خوفًا من أن يكون الصيد قد أفلت من إنسان أخذه وملكه . وهذا وسواس . ومنها مايستحب اجتنابها ولا يجب، وهو الذي ينزل عليه قوله صلى الله عليه وسلم (١) « دَعْ مَا يَرِيبُكَ إِلَى مَا لاَ يَرِيبُكَ » ونحمله على نهى التنزيه. وكذلك قوله صلى الله عليه وسلم (٢) « كُلْ مَا أَصْمَيْتَ وَدَعْ مَا أُنْمَيْتَ ، والإعاء أن يجرح الصيد فيغيب عنه ، ثم يدركه ميتاً . إذ يحتمل أنه مات بسقطة أو بسبب آخر .والذي نختاره كاسيأتي أن هذا ليس بحرام . ولكن تركمن ورع الصالحين.وقوله دع مايريبك أمر تنزيه . إذ ورد في بعض الروايات ، كل منه وإن غاب عنك مالم تجد فيه أثرا غبر سهمك . ولذلك قال صلى الله عليه وسلم لعدى بن حاتم فى السكاب المعلم « وَ إِنْ أَكُلُّ فَلاَ تَأْكُلْ ، فإنى أخاف أن يكون إعا أمسك على نفسه على سبيل التنزيه لأجل الخوف ، إذ قال لأبي ثملية الخشني (") « كُلْ منه منه عقال وإن أكل منه ؟ فقال «وَ إِنْ أَكُلَ » وذلك لأن حالة أبي ثملية وهو فقير مكتسب ، لأتحتمل هذا الورع . وحال عدى كان محتمله

يحكى عن ابن سيرين أنه ترك لشريك له أربعة آلاف دره، لأنه حال فى قلبه شيءمم اتفاق الماماء على أنه لا بأس به فأمثلة هذه الدرجة ندكرها في التمرض لدرجات الشبهة. فكل ماهوشهة لايجب اجتنابه فهو مثال هذه الدرجة

أما الدرجة الثالثة ، وهي ورع المتقين ، فيشهد لها قوله صلى اللهعليه وسلم (، ^ لاَ يَبْلُغُمُ الْعَبْدُ دَرَجَةَ الْتَقِينَ حَتَّى بَدَعَ مَالاً بَأْسَ بِهِ عَنَا فَةَ مَا بِهِ بَأْسُ ، وقال عمر رضي الله عنه

(٢) حديث كل ما أصمت ودع ماأعيت: الطيراني في الاوسط من حديث ابن عباس والبيرقي موقو فاعليه وقال ان الرفوع ضعيف

(٣) حديث قال لأبي تعلُّبة كل منه فقال وأن أكل قال وأن أكل: أبوداود من رواية عمرو بنشعُب هن أبيه عن جدمً ومن حديث أبي ثعلبة أيضاً عنصراً وإسنادها جيدوالببهق وقو فاعليه وقال

إن الرفوع ضعيف ﴿ ٤) جديث لايبلغ العيد درجة المنقين حتى ندع مالا بأس به خافة مابه بأس ؛ ابن ماجه وقد تقدم

<sup>(</sup>١) حديث دع ما يربك إلى مالايربيك النسائي والترمذي والحاكم وصححاه من حديث الحسن بن على

كناندع تسمة أعشار الحلال مخافة أن نقع فى الحرام . وقيل إن هذا عن ابن عباس رضى الله هنهها . وقال أبو الدرداء ، إن من تمام التقوى أن يتني العبد فى مثقال ذرة ، حتى يترك بعض مايرى أنه حلال خشية أن يكون حراما ، حتى يكون حجابا بينه وبين النار . ولهذا كان لبعضهم مائة دره على إنسان ، فحملها إليه ، فأخذ تسمة وتسمين ، وتورع عن استيفاء الكل خيفة الزيادة . وكان بعضهم يتحرز ، فكل مايستوفيه يأخذه بنقصان حبة ، وما يعطيه يوفيه فريادة حبة ، ليكون ذلك حاجزا من النار

ومن هذه الدرجة الاحتراز عما يتسامح به الناس ، فإن ذلك حلال في الفتوى ، ولكن يخاف من فتح با به أن ينجر إلى غيره ، و تألف النفس الاسترسال و تترك الورع . فن ذلك ماروى عن على بن معبد أنه قال : كنت ساكنا في يبت بكراء . فكتبت كتابا ، وأردت أن آخذ من تراب الحائط لأتر به وأجففه . ثم قلت الحائط ليس لى . فقالت لى نفسى، ومأ قدر تراب من حائط ؟ فأخذت من التراب حاجتي . فلما نمت ، فإذا أنابشخص واقف يقول تقدر تراب من حائط . ولعل معنى ذلك أنه يرى ياعلى بن معبد ، سيملم غدا الذي يقول وما قدر تراب من حائط . ولعل معنى ذلك أنه يرى كيف يحط من منزلته . فإن التقوى درجة تفوت بفوات ورع المتقين . وليس المراد به أن يستحق عقوبة على فعله

ومن ذلك ماروى أن عمر رضى الله عنه وصله مسك من البحرين. فقال وددت لو أن امرأة وزنت حتى أقسمه بين المسلمين. فقالت امرأته عانكة، أنا أجيد الوزن. فسكت عنها، ثم أعاد القول، فأعادت الجواب. فقال لاأحببت أن تضعيه بكفة، ثم تقولين فيها، أثر الغبار، فتمسحين بها عنقك، فأصيب بذلك فضلا على المسلمين. وكان يوزن بين بدى عمر بن عبد العزيز مسك للمسلمين، فأخذ بأنفه حتى لاتصيبه الرائحة. وقال وهل ينتفع بنه إلا بريحه ؟ لما استبعد ذلك منه. وأخذ الحسن رضى الله عنه (١) تمرة من تمر الصدقة وكان صغيرا، فقال صلى الله عليه وسلم «كَخُ كَخْ » أى ألقها

<sup>(</sup>١) حديث أخذ الحسن. بن على تمرة من الصدقة وكان صغيرا فقال النبي صلى الله عليه وسلم كن كنم ألفها البخاري من حديث أبي هريرة

ومن ذلك ماروى بعضهم أنه كان عند محتضر ، فات ليلا . فقال اطفئوا السراج ، فقد حدث للورثة حق في الدهن . وروى سليان التيمى عن نعيمة العطارة قالت ، كان عمر رضى الله عنه يدفع إلى امرأته طيبا من طيب المسلمين لتبيعه ، فباعتنى طيبا ، فجملت تقوم و تربد و تنقص و تكسر بأسنانها ، فتعلق بأصبعها شي منه ، فقالت به هكذا بأصبعها ، ممسحت به خمارها . فدخل عمر رضى الله عنه فقال ، ماهذه الرائحة ؟ فأخبرته ، فقال طيب المسلمين تأخذينه ؟ فاتنزع الحار من رأسها ، وأخذ جرة من الماء ، فعل يصب على الحمار ، ثم يدلكه في التراب ويشمه ، حتى لم يبق له ريح . في التراب ، ثم يشمه ، ثم يصب الماء ، ثم يدلكه في التراب ويشمه ، حتى لم يبق له ريح . قالت ثم أنيبها مرة أخرى ، فلما وزنت علق منه شيء بأصبعها . فأدخلت أصبعها في فيها ثم مسحت به التراب . فهذا من عمر رضى الله عنه ورع التقوى ، لخوف أداء ذلك إلى غيره وإلا فنسل الحمار ماكان يعيد الطيب إلى المسلمين . ولكن أتلفه عليها زجرا و ردعا، واتقاء من أن يتعدى الأمر إلى غيره

ومن ذلك ما سئل أحمد بن حنبل رحمه الله ، عن رجل يكون في المسجد ، محمل بخرة لبعض السلاطين ، و ببخر المسجد بالعود ، فقال ينبنى أن يخرج من المسجد ، فإنه لا ينتفع من العود إلا برائعته . وهذا قد يقارب الحرام . فإن القدر الذي يعبق بنو به من رائحة الطيب قد يقصد ، وقد يبخل به فلا يدرى أنه يتسامح به أم لا . وسئل أحمد بن حنبل عمن سقطت ورقة فيها أحاديث ، فهل لمن وجدها أن يكتب منها ثم يردها ؟ فقال لا ، بل يستأذن ثم يكتب . وهذا أيضا قد يشك في أن صاحبها هل يرضى به أم لا فا هو في محل الشك والأصل يحريمه ، فهو حرام . و تركه من الدرجة الاولى

ومن ذلك التورع عن الزبنة ، لأنه يخاف منها أن تدعو إلى غيرها ، وإن كانت الزينة مباحة فى نفسها . وقد سئل أحمد بن حنبل عن النمال السبتية ، فقال أما أنا فلا أستعملها ولكن إن كان للطين فأرجو ، وأما من أراد الزينة فلا

ومن ذلك أن عمر رضى الله عنه لماولى الخلافة ، كانت له زوجة يحبها فطلقها خيفة أن تشير عليه بشفاعة في باطل ، فيطيعها ويطلب رضاها . وهمذا من ترك ما لا بأس به مخافة مما به البأس ، أي مخافة من أن يفضي إليه

وأكثر المباحات داعية إلى المحظورات وقي استكثار الأكل ، واستعمال الطيب المستزب ، فإنه يحرك الشهوة ، ثم الشهوة تدعو إلى الفكر ، والفكر يدعو إلى النظر ، والنظر يدعو إلى النظر إلى دور الأغنياء وتجملهم مباح في نفسه ، ولكن يبيج الحرص ، ويدعو إلى طلب مثله ، ويازم منه ارتكاب ما لا يحل في تحصيله . وهكذا المباحات كلها ، إذا لم تؤخذ بقدر الحاجة في وقت الحاجة ، مع التحرز من غوائلها بالموفة أولا ، ثم بالحذر ثانيا ، فقلما تخلو عاقبتها عن خطر ، وكذا كل ماأخذ بالشهوة فقلما يخلو عن خطر ، حتى كره أحمد بن حنبل تجصيص الحيطان ، وقال آما تجصيص الأرض فيمنع التراب ، وأما تجصيص الحيطان فزينة لافائدة فيه ، حتى أنكر تجصيص المساجدو تزيينها ، واستدل عا روى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه سئل (۱) أن يكحل المسجد، فقال ولاعريش كمريش مُوسَى وَ إِنّا هُو شَي بمثلُ الكُمُلِي مُللى به عنه المرحص رسول الله صلى الله عليه وسلم فيه ، وكره السلف الثوب الرقيق وقالوا من رق وبه رق دينه وكل ذلك خوفا من سريان اتباع فيه ، وكره السلف الثوب الرقيق وقالوا من رق وبه رق دينه وكل ذلك خوفا من سريان اتباع فيه ، وكره السلف الثوب الرقيق وقالوا من رق وبه رق دينه وكل ذلك خوفا من سريان اتباع تسميم النفس بشهوة واحدة . وإذا تسميم النفك عن مثل هذه المخالفة ، فهو الحلال الطيب في الدرجة الثالثة ، وهوكل ما لا كناف أداؤه الى معصية ألبتة.

أما الدرجة الرابعة ، وهو ورع الصديقين ، فالحلال عنده كل ما لاتقدم في آسبانه معصية ، ولا يستعان به على معصية ، ولا يقصد منه في الحال والمآل فضاء وطر ، بل يتناول لله تعالى فقط ، وللتقوى على عبادته ، واستبقاء الحياة لأجله . وهؤلاء هم الذين يرون كل ما ليس لله حراما ، امتثالا لقوله تعالى ( قُلِ اللهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ في خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ (١) وهذه رتية الموحدين المتجردين عن حظوظ أنفسهم ، المنفردين لله تعالى بالقصد . ولاشك في الموحدين يتورع عما يوصل إليه أو يستعان عليه عمصية ، ليتورع عما يوصل إليه أو يستعان عليه عمصية ، ليتورع عما يقترن بسبب اكتسابه معصية أو كراهية .

<sup>(</sup>١) حديث أنه سئل أن يكحل المسجد فقال لاعريش كعريش موسى:الدار قطنى فى الافراد من حديث أبى الدرداء وقال غريب

<sup>(</sup>۱) الانعام: ۹۱

فن ذلك ماروى عن يحيى بن كثير أنه شرب الدواء، فقالت له امرأته لو تمشيت في الدار قليلاحتى يعمل الدواء ؟ فقال هذه مشية لا أعرفها ، وأنا أحاسب نفسى منذ ثلاثين منة ، فكأنه لم تحضره نية في هذه المشية تتعلق بالدين ، فلم بجز الإقدام عليها ، وعن سري رحمه الله أنه قال : انتهيت إلى حشيش في جبل ، وماء يخرج منه ، فتناولت من الحشيش ، وشربت من الماء ، وقلت في نفسى ، إن كنت قد أكلت يوما حلالا طيبا فهو هذا اليوم فهتف بي هاتف ، إن القوة التي أوصلتك إلى هذا الموضع من أين هى ؟ فرجعت وندمت ومن هذا ماروى عن ذى النون المصرى أنه كان جائما محبوسا ، فبعث إليه امرأة صالحة طعاما على يد السجان . قلم يأكل ، ثم اعتذر وقال ، جاءني على طبق ظالم . يعني أن التوة التي أوصلت الطعام إلى لم تكن طيبة . وهذه الغاية القصوى في الورع

ومن ذلك أن بشرا رحمه الله ، كان لايشرب الماء من الأنها التي حفرها الأمراء . فإن النهر سبب لجريان الماء ووصوله إليه ، وان كان الماء مباحا في نفسه ، فيكون كالمنتفع بالنهر المحفور بأعمال الأجراء ، وقد أعطوا الأجرة من الحرام . ولذلك امتنع بعضهم من العنب الحلال ، من كرم حلال ، وقال لصاحبه أفسدته إذ سقيته من الماء الذي يجرى في النهر الذي حفرته الظامة . وهذا أبعد عن الظلم من شرب نفس الماء ، لأنه احتراز من استمداد العنب من ذلك الماء . وكان بعضهم إذا من في طريق الحج لم يشرب من المصانع التي عملتها الظامة من أن الماء مباح ، ولكنه بقي محفوظا بالمصنع الذي عمل به بمال حرام ، فكأنه انتفاع به . وامتناع ذي النون من تناول الطعام من يد السجان أعظم من هذا كله ، لأن يد السجان لا توصف بأنها حرام ، بخلاف الطبق المنصوب إذا حمل عليه ولكنه وصل إليه بقوة اكتسبت بالغذاء الحرام . ولذلك تقياً الصديق رضي الله عنه من اللبن ، خيفة من أنه شربه عن جهل ، وكان لا يجب إخراجه . ولكن خاية البطن عن الخبيث من ورع الصديقين

ومن ذلك التورع من كسب حلال اكتسبه خياط يخيط في المسجد. فإن أحمد رحمه الله كره جلوس الخياط في المسجد، وسئل عن المغازئي يجلس في تية في المقابر، في وقت يخاف

من المطر، فقال إنما هي من أمر الآخرة، وكره جلوسه فيها. وأطفأ بعضهم سراجا أسرجه غلامه من قوم يكره مالهم. وامتنع من تسجير تنور للخبز وقد بتى فيسه جر من حطب مكروه. وامتنع بعضهم من أن يحسكم شسع نعله في مشعل السلطان. فهذه دقائق الورع عند سالكي طريق الآخرة

والتحقيق فيه أن الورع له أول، وهو الامتناع عما حرمته الفتوى ، وهو ورع العدول وله غاية ، وهو ورع الصديقين ، وذلك هو الامتناع من كل ما ليس لله ، مما أخذ بشهوة ، أو توصل إليه بمكروه ، أو اتصل بسببه مكروه . وبينهما درجات في الاحتياط . فكلا كان العبد أشد تشديدا على نفسه كان أخف ظهر إيوم القيامة ، وأسرع جوازا على الصراط، وأبعد عن أن تترجح كفة سيئاته على كفة حسناته . وتتفاوت المنازل في الآخرة بحسب تفاوت هذه الدرجات في الورع . كما تتفاوت دركات النار في حق الظامة بحسب تفاوت درجات الحرام في الخبث . وإذا عامت حقيقة الأمر فاليك الحيار ، فإن شئت فاستكثر من الاحتياط ، وإن شئت فرخص ، فلنفسك تحتاط ، وعلى نفسك ترخص والسلام

#### الباب الثاني

#### ف مراتب الشبيات ومثاراتها وتمييزها عن الحلال والحرام

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (۱) «الحَلَالُ بَيِّنْ وَالَحْرَامُ بَيِّنْ وَيَنْهُمَا أَمُورْ مُشْتَبِهَاتُ لَا يَعْلَمُهَا كَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ. فَمَنِ اتَّقَى الشَّبُهَاتِ فَقَدِ اسْتَبْراً لِعِرْضِهِ وَدِينِهِ وَمَنْ وَقَعَ فِي الشَّبُهَاتِ وَاقَعَ الحُرَامَ كَالرَّاعِي حَوْلَ الحِلْتِي يُوشِكُ أَنْ يَقَعَ فِيهِ » فهذا الحديث نص في الشَّبُهَاتِ وَاقَعَ الحُرَامَ كَالرَّاعِي حَوْلَ الحِلْتِي يُوشِكُ أَنْ يَقَعَ فِيهِ » فهذا الحديث نص في إثبات الأقسام الثلاثة. والمشكل منها القسم المتوسط الذي لا يعرفه كثير من الناس، وهو الشبهة ، فلا بد من بيانها ، وكشف الفطاء عنها ،فإن مالا يعرفه الكثير فقد يعرفه القليل فنقول السبهة ، فلا بد من بيانها ، وكشف الفطاء عنها ،فإن مالا يعرفه التحريم في عينه ، وانحل عن العلم الملت . هو الذي خلا عن ذاته الصفات الموجبة للتحريم في عينه ، وانحل عن أسبأ به ما تطرق اليه تحريم أو كراهية . ومثاله الماء الذي يأخذه الإنسان من المطر ، قبل أن

<sup>﴿</sup> الباب الثابى في مراتب الشبات ﴾ ﴿ الباب الثابى في مراتب الشبات ﴾ ﴿ ١ ﴾ حديث النمان بن بشير

يقع على ملك أحد، ويكون هو واقفا عند جمعه ، وأخذه من الهواء في ملك نفسه. أو في أرض مباحة .

والحرام المحض هو ما فيه صفة محرمة لايشك فيها، كالشدة المطربة في الحمر ، والنجاسة في البسول . أو حصل بسبب منهى عنه قطعا ، كالمحسل بالظلم والربا و نظائره . فهذا فهذا في طرفان ظاهران .

ويلتحق بالطرفين ماتحقق أمره ولكنه احتمل تغيره ، ولم يكن لذلك الاحتمال سبب مدل عليه . فإن صيد البر والبحر حلال . ومن أخذ ظبية فيحتمل أن يكون قد ملكها صياد، ثم أفلتت منه، وكذلك السمك يحتمل أن يكون قد تزلق من الصياد، بعد وقوعه في يده وخريطته فمثل هذا الاحتمال لايتطرق الى ماء المطر المختطف من الهواء ، ولكنه في معنى ماء المطر ، والاحتراز منه وسواس ، ولنسم هـذا الفن ورع الموسوسين ، حتى تلتحق به أمثاله . وذلك لأن هذا وهم مجرد لادلالة عليه ، نعم لو دل عليه دليل ،فإن كات قاطمًا ، كما لو وجد حلقة في أذن السمكة ، أو كان محتملا ، كما لو وجد على الظبيــة جراحــة يحتمل أن يكون كيّالايقدر عليه إلا بعد الضبط، ويحتمل أن يكون جرحا ،فهذا موضع الورع. وإذا انتفت الدلالة من كل وجه ، فالاحتمال المعدوم دلالته كالاحتمال الممدوم في نفسه ، ومن هذا الجنس من يستعير دارا ، فينسب عنه المعير ، فيخرج ، ويقول لعله مات وصار الحق للوارث ، فهذا وسواس ، إذ لم يدل على موته سبب قاطع أو مشكك ، إذ الشبهة المحذورة ماتنشأ من الشك . والشك عبارة عن اعتقادين متقاباين نشأ عن سببين. فما لاسبب له لايثبت عقده في النفس ، حتى يساوي العقد المقابل له ، فيصير شكا . ولهـذا نقول من شك أنه صلى ثلاثًا أو أربعا أخذ بالثلاث . إذ الأصل عدم الزيادة . ولو ســـــّـــّـل إنسان أن صلاة الظهر التي أداها قبل هذا بمشر سنين كانت ثلاثًا أو أربعا؟ لم يتحقق قطما أنها أربعة ، وإذا لم يقطع جوز أن تكون ثلاثة ، وهذا التجويز لايكون شكا إذ لم يحضره سبب أوجب اعتقاد كونها ثلاثًا . فلتفهم حقيقة الشك ، حتى لايشتبه الوهم والتجويز بنير. سبب. فهذا يلتحق بالحالال المطلق ويلتحق بالحرام المحض ماتحقق تحريمه ، وإن أمكن طريان محلل ، ولكن لم يدل عليه سبب كمن في يده طعام لمورثه الذي لاوارث له سواه ، فغاب عنه ، فقال يحتمل أنه مات وقد انتقل المك إلى فا كله . فإقدامه عليه إقدام على حرام محض ، لأنه احمال لامستندله . فلا ينبغى أن يعدهذا النمطمن أقسام الشبهات . وإنحا الشبهة نعني بها مااشتبه علينا أمره ، بأن تعارض لنا فيه اغتقادان ، صدرا عن سببين مقتضيين للاعتقادين

ومثارات الشبهة خمسة:

# المثار الأول

الشك في السبب المحلل والمحرم

وذلك لا يخلو إما أن يكون متعادلا ، أو غلب أحد الاحتمالين فإن تعادل الاحتمالان، كان الحكم لما عرف قبله فيستصحب ، ولا يترك بالشك . وإن غلب أحد الاحتمالين عليه بأن صدر عن دلالة معتبرة ، كان الحكم للغالب . ولا يتبين هذا إلا بالأمثال والشواهد . فلنقسمه إلى أقسام أربعة

القسم الأول أن يكون التحريم معلوما من قبل ، تم يقع الشك في المحلل . فهذه شبهة يجب اجتنابها ، ويحرم الأقدام عليها

مثاله أن برمى الى صيد فيجرحه ، ويقع فى الماء فيصادف ميتا ، ولا يدرى آنه مات بالغرق أو بالجرح ، فهذا حرام . لأن الأصل التحريم ، إلا اذا مات بطريق معين ، وقد وقع الشك فى الطريق ، فلا يترك اليقين بالشك . كما فى الأحداث والنجاسات ، وركمات الصلاة وغيرها . وعلى هذا ينزل قوله صلى الله عليه وسلم (۱) لعدى بن حاتم « لا تأكله فلمله قتله فير كلبك » فلذلك كان صلى الله عليه وسلم (۱) اذا أتى بشىء اشتبه عليه انه صدقة أو هدية ، سأل عنه ، حتى يعلم أيهما هو . وروى أنه صلى الله عليه وسلم (۱) أرق ليلة فقال مدقة أو هدية ، سأل عنه ، حتى يعلم أيهما هو . وروى أنه صلى الله عليه وسلم (۱) أرق ليلة فقال له بعض نسأنه أرقت يارسول الله فقال «أجَل ، وَجَدَّتُ عَنْ قَفَضَيتُ أَنْ تَكُونَ مَنَ الصَّدَقَة »

<sup>(</sup>١) حديث لاتاً كله فلمله قتله غير كلبك قاله لعدي بن حاتم متفق عليه من حديثه

<sup>(</sup> ٢ ) حديث كان إذا أنى بشيء اشتبه عليه انه صدقة أوهبة يسأل عنه: البخاري من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup>٣) حديث أنه أرق ليلة فقال له بعض نسائه أرقت بارسول الله فقال أجل وجدت تمرة فأ كلها ُفتيب أن تكون من الصدقة أحمد من رواية عمر وبن شعيب عن أبيه عن جسده باسناد حسن

### وِفِي رُواية « فَأَ كَلْتُهَا فَخَشِيتُ أَنْ تَكُونَ مِنَ الصَّدَقَة »

ومن ذلك ماروى عن بعضهم أنه قال ، (١) كنا في سفر مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فأصابنا الجوع ، فنزلنا منزلا كثيرا لضباب ، فيينا القدور تغلى بها . إذ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « أُمَّة مُسيحت مِنْ بني إِسْرَائِيلَ أَخْشَى أَنْ تَكُونَ هَذِه » فأ كفأنا القدور . ثم أعلمه الله بعد ذلك ، أنه (١) لم يمسخ الله خلقا فجعل له نسلا . وكان امتناعه أولا لأن الأصل عدم الحل ، وشك في كون الذبح محللا

القسم الثانى : أن يعرف الحل ، ويشك في المحرم فالأصل الحل ، وله الحكم ، كما إذا نكح امرأتين رجلان وطار طائر . فقال أحدهما ، ان كان هذا غرابا فامر أتى طالق ، وقال الآخر إن لم يكن غرابا فامرأتي طالق ، والتبس أمر الطائر فلا يقضى بالتحريم في واحدة منهما، ولا يلزمهما اجتنابهها . ولكن الورع اجتنابهما و تطليقهما ، حتى يحلا لسائر الأزواج ، وقد أمر مكحول بالاجتناب في مده المسأله ، وأفتى الشعبى بالاجتناب ، في رجلين كانا قد تنازعا ، فقال أحدهما للآخر ، أنت حسود ، فقال الآخر ، أحسدنا زوجته طالق ثلاثا . فقال الآخر نم وأشكل الأمر . وهذا إن أراد به اجتناب الورع فصحيح ، وان أراد التحريم المحقق فلا وجه له ، إذ ثبت في المياه والنحاسات والاحداث والصاوات ، أن اليقين لا يجب تركه بالشك وهذا في معناه

فإن قلت: وأى مناسبة بين هذا وبين ذلك ؟ فاعلم أنه لا يحتاج الى المناسبة فانه لازم من غير غلك في بعض الصور • فانه مها تيقر طهارة الماء ثم شك في نجاسته ، جازله أن يتوسنا به فكيف لا يجوزله أن يشربه ! وإذا جوز الشرب ، فقد سُلم أن اليقين لا يزال بالشك إلا أن ههنا دقيقة ، وهو أن وزان الماء أن يشك في أنه طلق زوجته أم لا ، فيقال الأصل أنه ما ما الله

<sup>(</sup>۱) حدیث کنا فی حسفر مع رسول الله صلی الله علیه وسلم فاصابنا الجوع فنزلنا منزلاکثیر الضباب فیینا القدور تغلی بها اذ قال رسول الله صلی الله علیه وسلم أمة من بنی اسرائیل مسخت فأخاف أن تحمون هذه فأ كفأناالقدور : ابن حبان والبهق من حدیث عبدالر جمن و حسنه و روی أبودار دوالنسائی و ابن ماجه من حدیث تابت بن زید نجوه مع اختلاف قال البخاری و حدیث نابث أصح (۲) حدیث أنه لم یسخ الله خلقا فجعل له نسلا: مسلم من حدیث ابن مسعود ...

ووزان مسألة الطائر أن يتحقق نجاسة أحد الإناءين، ويشتبه عينه، فلا يجوز أن يستعمل أحدها بغير اجتهاد، لأنه قابل يقين النجاسة بيقين الطهارة، فيبطل الاستصحاب فكذلك ههنا قدوقع الطلاق على إحدى الزوجتين قطعا، والتبس عين المطلقة بغير المطلقة

فنقول: اختلف أصحاب الشافعي في الإناء بن على ثلاثة أوجه ، فقال قوم يستصحب بغير الجهاد . وقال قوم بعد حصول يقين النجاسة في مقابلة يقين الطهارة يجب الاجتناب، ولا يغنى الاجتهاد . وقال المقتصدون يجتهد . وهو الصحيح . ولكن وزانه أن تكون له زوجتان فيقول إن كان غرابا فزينب طالق ، وإن لم يكن فعمرة طالق . فلا جرم لا بجوزله غشيانهما بالإستصحاب، ولا يجوز الاجتهاد ، إذلا علامة . و نحرمهما عليه لأنه لو وطئهما ، كان مقتحما للحرام قطعا ، وإن وطي و إحداها وقال أقتصر على هذه كان متحكا بتعيينها من غير ترجيح في هذا افترق حكم شخص واحد أو شخصين ، لأن التحريم على شخص واحدمتحقق بخلاف الشخصين ، إذ كل واحد شك في التحريم في حق نفسه

فإن قيل: فلوكان الاناءان لشخصين،فينبغي أن يستغنى عن الاجتهاد و يتوضأ كل واحد بإنائه ، لأنه تيقن طهارته، وقد شك الآن فيه

فنقول: هذا محتمل فى الفقه. والأرجح فى ظنى المنع. وأن تعدد الشخصين همنا كاتحاده، لأن صعة الوضو و لا تستدعى ملكا . بل وضو و الانسان عادغيره فى رفع الحدث كوضو ته بماء نفسه فلا يتبين لا ختلاف الملك و اتحاده أثر ، بخلاف الوطون وجة النير فإنه لا يحل. ولأن للعلامات مدخلا فى النجاسات، والاجتهاد فيه ممكن ، بخلاف الطلاق فوجب تقوية الاستصحاب بعلامة ، ليدفع بها قوة يقين النجاسة المقابلة ليقين الطهارة . وأبو اب الاستصحاب والترجيحات من غوامض الفقه و دقائقه . وقد استقصيناه فى كتب الفقه ، ولسنا نقصد الآن إلاالتنبيه على قواعدها

القسم الثالث: أن يكون الأصل التحريم ، ولكن طرأ ماأوجب تحليله بظن غالب. فهو مشكوك فيه . والغالب حله . فهذا ينظر فيه ، فإن استند غلبة الظن إلى سبب معتبر شرعا ، فالذى نختار فيه أنه يحل ، واجتنابه من الورع

مثاله: أن يرمى إلى صيد فيغيب، ثم يدركه ميتا، وليس عليه أثر سوى سهمه ولكن يحتمل أنه مات بسقطة أو بسبب آخر . فإن ظهر عليه أثر صدمة أو جراحة أخرى التحق

بالقسم الأول. وقد اختلف قول الشافعي رحمه الله في هذا القسم. والمختار أنه حلال. لأن الجرح سبب ظاهر وقد تحقق. والأصل أنه لم يطرأ غيره عليه، فطر يانه مشكولة فيه ، فلا يدفع اليقين بالشك

فإن قبل: فقد قال ابن عباس: كل ماأصبت ودع ماأيمت، وروت عائشة رضى الله عنها أن رجلا أبى النبي صلى الله عليه وسلم (١) بأرنب، فقال رميتي عرفت فيها سهمي ، فقال ها أصيفت أو أ نتيت ؟ ، فقال بل أغيت قال «إن الليل خلن من خلق الله لا يُقدر قدر و الذي خلقة فَلَملة أعان عَلَى قتله شي » وكذلك قال صلى الله عليه وسلم (١) لمدى بن حاتم في كلبه الملم « وَإِنْ أَكَل فَلا تَأْكُل فَإِنَّ أَخَاف أَنْ يَكُونَ إِنَّما أَمْسَك عَلَى نفسه ، والغالب أن الكلب الملم لايسىء خلقه، ولا يسك إلا على صاحبه ، ومع ذلك نهى عنه . وهذا التحقيق ، وهو أن الحل إنما يتحقق إذا تحقق تمام السبب، وتمام السبب بأن يفضى إلى على الحرت سلما من طريان غيره عليه ، وقد شك فيه ، فيه وشك في تمام السبب ، حتى اشتبه أن مو ته على الحل أو على الحرمة. فلا يكون هذا في منى ما تحقق مو ته على الحل في ساعته "تم شك فيما يطر أعليه فالجواب: أن نهى ابن عباس ، ونهى رسول الله صلى الله عليه وسلم محمول على الورع فالجواب: أن نهى ابن عباس ، ونهى رسول الله صلى الله عليه وسلم محمول على الورع قالجواب: أن نهى ابن عباس ، ونهى الروايات أنه قال (٢) «كُن منه و إن غاب عنك ما أم وهد أثر العرف قد تعارض السبان بتعارض الظن . وإن لم يجد سوى جرحه حصل عابة للظن ، قيم منه على الاستصحاب ، كما يحم على الاستصحاب بخبر الواحد ، والقياس المظنون فيحكم به على الاستصحاب ، كما يحم على الاستصحاب بخبر الواحد ، والقياس المظنون في عمره منه على الاستصحاب بخبر الواحد ، والقياس المظنون والمه ومات المظنون نة ، وغيرها

<sup>(</sup>۱) حدیث عائشة ان رجلا أنی النبی صلی الله علیه وسلم بأرنب فقال رمیتی عرفت فیهاسهمی فقال أصمیت أو أنمیت قال بل أنمیت قال أن اللیل خلق من خلق الله لا یقدر قدره الا الذی خلقه لعله أعان علی قتله شیء: لیس هذامن حدیث عائشة و اندار واه موسی بن أبی عائشة عن أبی رزین قال جاور جل الی النبی صلی الله علیه و سلم بصید فقال إنی رمیته من اللیل فأعیا بی و وجدت سهمی فیه من الغد و عرفت سهمی فقال اللیل خلق من خلق الله عظیم لعله أعانك علیها شیء رواه أبو داود فی الراسیل والبیهتی و قال أبو رزین اسمه مسعود و الحدیث مرسل قاله البخاری

<sup>(</sup>٢) حديث قال لعدى فى كلمه العلم و ان أكل فلاتاً كل فانى أخاف أن يكون إنما أمسك على نفسه متفق عليه من حديثه

<sup>(</sup>٣) حدیث کل منه وان غاب عنك مالم تجد فیه أثر سهم غیرك:متفق علیه من حدیث عِدی بن حاتم

وأما قول القائل إنه لم يتحقق موته على الحل فى ساعة ، فيكون شكا فى السبب، فليس كذلك . بل السبب قد تحقق ، إذ الجرح سبب الموت ، فطريان الغير شك فيه . ويدل على صعة هذا الاجماع على أن من جرح وغاب ، فوجد ميتا ، فيجب القصاص على جارحه بل إن لم يغب يحتمل أن يكون موته بهيجان خلط فى باطنه ، كما يموت الإنسان فجأة . فينبغى أن لايجب القصاص إلا بحز الرقبة ، والجرح المذفف . لأن العلل القاتلة فى الباطن لاتؤمن ، ولأجلها يموت الصحيح فجأة ، ولا قائل بذلك ، مع أن القصاص مبناه على الشبهة وكذلك جنين المذكاة حلال . ولعله مات قبل ذبح الأصل ، لابسبب ذبحه ، أو لم ينفخ فيه الروح . وغرة الجنين تجب ، ولعل الروح لم ينفخ فيه ، أو كان قد مات قبل الجناية بسبب الموح . ولكن يبنى على الأسباب الظاهرة . فإن الاحتمال الآخر ، إذا لم يستند إلى دلالة تدل عليه ، التحق بالوه والوسواس كما ذكر ناه . فكذلك هذا

وأما قوله صلى الله عليه وسلم « أَغَاف أَنْ يَكُونَ إِنَّمَاأُمْسَكَ عَلَى نَفْسِهِ » فللشافعي رحمه الله في هذه الصورة قولان ، والذي نختاره الحكم بالتحريم ، لأن السبب قد تعارض . إذ السكلب الملم كالآلة والوكيل ، يسك على صاحبه فيحل . ولو استرسل المعلم بنفسه فأخذ لم يحل . لأنه يتصور منه أن يصطاد لنفسه . ومهما انبعث بإشارته ، ثم أكل ، دل ابتداء انبعائه على أنه نازل منزلة آلته ، وأنه يسعى في وكالته و نيابته ، ودل أكله آخرا على أنه أمسك لنفسه لالصاحبه . فقد تعارض السبب الدال ، فيتعارض الاحتمال ، والأصل التحريم أمسك لنفسه لالصاحبه . وهو كالو وكل رجلا بأن يشترى له جارية ، فاشترى فيستصحب ، ولا يزال بالشك . وهو كالو وكل رجلا بأن يشترى له جارية ، فاشترى جارية ، ومات قبل أن يبين أنه اشتراها لنفسه أو لموكله ، لم يحل للموكل وطؤها . لأن للوكيل قدرة على الشراء لنفسه ولموكله جميعا . ولا دليل مرجح ، والأصل التحريم ، فهذا يلتحق بالقسم الأول لا بالقسم الثالث

القسم الزابع: أن يكون الحل معلوما ، ولكن يغلب على الظن طريان محرم، بسبب معتبر في غلبة الظن شرعاً. فيرفع الاستصحاب، ويقضى بالتحريم. إذ بان لناأن الاستصحاب ضعيف ولا يبقى له حكم مع غالب الظن

ومثاله أن يؤدي اجتهاده إلى نجاسة أحد الإناءين ، بالاعتماد على علامة معينة توجب غلبة

الظن ، فتوجب تجريم شربه ، كما أوجبت منع الوضوء به ، وكذاإذاقال، إن قتل زيد عمرا أو قتل زيد صيدا ، منفردا بقتله ، فاحرأتي طالق : فجرجه وغاب عنه ، فوجد ميتا، حرمت روجته . لأن الظاهر أنه منفرد بقتله كما سبق . وقد نص الشافعي رحمه الله ، أن من وجد في الغدران ماء متغيرا ، احتمل أن يكون تغيره بطول المكث أو بالنجاسة ، فيستعمله ولو رأى ظبية بالت فيه ، ثم وجده متغيرا ، واحتمل أن يكون بالبول أو بطول المكث لم يجز استعماله إذ صار البول المشاهد دلالة مغلبة لاحتمال النجاسة ، وهو مثال ماذكر ناه وهذا في غلبة ظن استندإلى علامة متعلقة بعين الشيء

فاما غلبة الظن لامن جهة علامة تتماق بعين الشيء ، فقد اختلف قول الشافعي رضي الله عنه أن أصل الحل هل يزال به إذا اختلف قوله في التوضؤ من أواني المشركين ، ومد من الحمر، والصلاة في المقابر المنبوشة ، والصلاة مع طبن الشوارع ، أعني المقدار الزائد على ما يتعذر الاحتراز عنه ، وعبر الأصحاب عنه بأنه إذا تعارض الأصل والغالب فأيهما يعتبر . وهذا جار في حل الشرب من أواني مدمن الخر والمشركين ، لأن النجس لا يحل شربه فإذا مأخذ النجاسة والحل واحد ، فالتردد في أحدها يوجب التردد في الآخر ، والذي أختاره أن الاصل هو المعتبر ، وأن العلامة إذا لم تتعلق بعين المتناول لم توجب رفع الأصل وسيأتي يان ذلك وبرهانه في المثار الثاني للشبهة ، وهي شهة الخلط

فقد اتضح من هذا حكم حلال شك فى طريان محرم عليه أو ظن، وحكم حرام شك فى طريان محلل عليه أو ظن، و الشيء ، و بين في طريان محلل عليه أو ظن، و بان الفرق بين ظن يستند إلى علامة فى عين الشيء ، و بين مالا يستند إليه ، وكل ما حكمنا فى هذه الاقسام الاربعة بحله فهو حلال فى الدرجة الاولى والاحتياط تركه فالمقدم عليه لا يكون من زمرة المتقين والصالحين بل من زمرة العدول الذين لا يقضى فى فتوى الشرع بفسقهم وعصيانهم واستحقاقهم المقوبة إلا ما ألحقناه برتبة الوسواس ، فإن الاحتراز عنه ليس من الورع أصلا

# المثار الث اني للث بهة

شك منشوء الاختلاط

وذلك أن يختلط الحرام بالحلال، ويشتبه الأمر، ولا يتميز. والخلط لايخلو إماأن يقع بعدد

لا يحصر من الجانبين أومن أحدها ، أو بعدد محصور فإن اختلط عصور ، فلا يخلو إماأن يكون اختلاط امتزاج ، بحيث لايتميز بالإشارة ، كاختلاط المائمات ، أو يكون اختلاط استبهام مع التميز للأعيان، كاختلاط الأعبد والدور والأفراس. والذي يختلط بالاستبهام فلا يخلو إماأن يكون مما يقصد عينه كالعروض ،أو لا يقصد كالنقود. فيخرج من هذا التقسيم ثلاثة أقسام القسم الأول:أن تستبهم العين بعدد محصور كالواختلطت الميتة عـ ذكاة أو بعشر مذكيات أو اختلطت رضيعة بعشر نسوة ، أو يتزوج إحدى الأختين ثم تلتبس ، فهـذه شبهـة يجب اجتنابها بالإجماع . لانه لامجال للاجتهاد والعلامات في هذا . وإذا اختلطت بعدد محصور صارت الجلملة كالشيء الواحد، فتقابل فيه يقين التحريم والتحليل. ولا فرق في هــذا بين أن يثبت حل فيطرأ اختلاط بمحرم كما لو أوتع الطلاق على إحدى زوجتين في مسألة الطاثر أو يختلط قبل الاستحلال، كما لو اختلطت رضيعة بأجنبية ، فأراد استحلال واحدة . وهذا قد يشكل في طريان التحريم ، كطلاق إحدى الزوجتين لما سبق من الاستصحاب. وقد نهنا على وجه الجواب، وهو أن يقين التحريم قابل يقين الحل، فضعف الاستصحاب وجانب الخطر أغلب في نظر الشرع ، فلذلك ترجيح. وهذا إذا اختلط حلال محصور. بحرام محصور .فان اختلط حلال محضور بحرام غير محصور، فلا يخني أن وجوب الاجتناب أولى القسم الثاني:حرام محصور بحلال غير محصور . كما لو اختلطت رضيعة أو عشر رضائع بنسوة بلد كبير . فلا يلزم بهذا اجتناب نكاح نساء أهل البلد، بل له أن ينكح من شآء منهن . وهذا لايجوز أن يملل بكثرة الحلال ، إذ يلزم عليه أن يجوز النكاح إذا اختلطت واحدة حرام بتسع حلال ، ولا قائل به . بل العلة الغلبة والحاجة جميعاً . إذ كل من ضاع له رضيع أو قريب ، أو محرم عصاهرة أو سبب من الأسباب ، فلا يمكن أن يسد عليه باب النكاح . وكذلك من علم أن مال الدنيا خالطه حرام قطعا، لا يلزمه ترك الشراء والأكل فإن ذلك حرج، وما في الدين من حرج. ويعلم هذا بأنه لما سرق في زمان رسول الله صلى الله عليه وسلم مجن (١) ، وغل (٧) واحد في الغنيمة عباءة ، لم يمتنع أحدمن شراءالجان والعباء

<sup>(</sup>١) حديث سرقة المجن في زمان رسول الله صلى الله عليه وسلم: متفق عليه ابن عمر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قطع سارةا في عبن قيمته ثلاثة دراهم

<sup>(</sup>٢) حديث غل واحد من الغنائم عباءة :البخارى من حديث عبد الله بن عمرواسم الغال كركرة

فى الدنيا وكذلك كل ماسرق. وكذلك كان يمرف (١) أن فى الناس من يربى فى الدراهم والدنانير، وما ترك رسول الله صلى الله عليه وسلم ولاالناس الدراهم والدنانير بالكلية. وبالجملة إنما تنفك الدنيا عن الحرام إذا عصم الخلق كلهم عن المعاصى ، وهو محال . وإذا لم يشترط هذا في الدنيا لم يشترط أيضافي بلد، إلا إذا وقع بين جماعة محصورين. بل اجتناب هذا من ورع الموسوسين . إذ لم ينقل ذلك عن رَسول الله صلى الله عليه وسلم ، ولا عن أحـــد من الصحابة . ولا يتصور الوفاء به في ملة من الملل ، ولا في عصر من الأعصار

فإن قلت:فكل عدد محصور في علم الله ، فما حد المحصورُ ؟ ولو أراد الإنسان أن بحصر أهل بلد لقدر عليه أيضا إن تمكن منه، فاعلم أن تحديد أمثال هذه الأمور غير ممكن ، وإنما يضبط بالتقريب

فنقول:كل عدد لو اجتمع على صعيد واحد لمسر على الناظر عدده بمجر دالنظر ،كالألف والآلفين، فهو غير محصور. وما سهل، كالعشرة والعشرين، فهو محصور. وبين الطرفين أوساط منشابهة ، تلحق بأحد الطرفين بالظن . وما وقع الشك فيه استفتى فيه القلب ، فإن الإيم حز از القاوب. و في مثل هذا المقام قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لوابصة (٢) داستُفت ِ قُلْبَكَ وَإِنْ أَ فَتُواكُ وَأَ فَتُوكَ وَأَ فَتُوكَ ، وكذا الأقسام الأربعة التي ذكر ناها في المثار الأول يقع فها أطراف متقابلة ، واضحة في النفي والإثبات ، وأوساط متشابهة . فالمفتى يفتي بالظن وعلى المستفتى أن يستفتى قلبه ، فإن حاك في صدره شيء فهو الآثم بينه و بين الله ، فلا ينجيه في الآخرة فتوي المفتى ، فإنه يفتى بالظاهر ، والله يتولى السرائر

القسم الثالث:أن يختلط حرام لايحصر بحلال لايحصر . كحسكم الأموال في زمانسا هذا . فالذي يأخذ الأحكام من الصور قد يظن أن نسبة غير المحصور إلى غير المحصور كنسبة المحصور إلى المحصور ، وقد حكمنا ثُمَّ بالتحريم ، فلنحكم هنا به .والذي نختاره خلاف ذلك. وهو أنه لايحرم بهذا الاختلاط أن يتناول شيء بعينه ، احتمل أنه حرام وأنه حلال

<sup>(</sup>١) حديث إن في الناس من كان يربى في الدراهم والدنانير وماترك رسول الله صلى الله عليه وسلم ولاالناسُ الدراهمبالكلية هذا معروف وسيأتى حديث جابر بعده بحديثين وهو يدل على ذلك

<sup>(</sup> ٢ ) حديث استفت قلـك وإن أفتوك وأفتوك وأفتوك قالهلو ايصة تقدم

إلا أن يقترن بتلك المين علامة تدل على أنه من الحرام . فإن لم يكن فى المين علامة تدل على أنه من الحرام ، فتركه ورع ، وأخذه حلال لايفسق به آكله . ومن العلامات أن. . ومن العلامات أخذه من يد سلطان ظالم ، إلى غير ذلك من العلامات التي سيأتى ذكرها ، ويدل عليه الأثر والقياس .

فأما الأثر فما علم في زمن رسول الله صلى الله عليه وسلم والخلفاء الراشدين بعده. اذكانت أثمان الخمور ودراهم الربا من أيدى أهل الذمة مختلطة بالأموال . وكذا غلول الأموال .وكذا غلول الغنيمة . ومن الوقت الذي نهي صلى الله عليه وسلم عن الربا إذقال (١) ﴿ أُوَّالُ رَبَّا أَضَّعُهُ رِبَا الْعَبَأْسِ ﴾ ماترك الناس الربا بأجمعهم ،كما لم يتركوا شرب الحنور وسائر المعاصي . حتى روى أن بعض أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم باع الخر ، فقال عمر رضى الله عنه :لعن الله فلانا هو أول من سن بيع الحر . إذ لم يكن قد فهم أن تحريم الحر تحريم لثمنها. وقال صلى الله عليه وسلم (٢٠) « إِنَّ فُكَرَنَّا يَجُرُهُ فِي النَّارِ عَبَاءَةً قَدْ غَلَّهَا » (٢٠) وقتل رجل ففتشوا متاعه، فوجدوا فيه خرزات من خرز اليهود ، لاتساوى درهمين ، قد غلها . وكذلك أدرك أصاب رسول الله صلى الله عليه وسلم الأمراء الظلمة ، ولم يمتنع أحدمهم عن الشراء والبيع في السوق بسبب بهب المدينة ، وقد نهبها أصحاب يزيد ثلاثة أيام . وكان من يمتنع من تلك الأموال مشارا إليه في الورع -والأكثرون لم يمتنعوا ، مع الاختلاط وكثرة الأموال المنهوبة في أيام الظامة • ومن أوجب ما لم يوجبه السلف الصالح ، وزعم أنه تفطن من الشرع ما لم يتفطنوا له ، فهو موسوس مختل العقل · ولوجاز أن يزاد عليهم في أمثال هذا ، لجاز يخالفتهم في مسائل لا مستند فيها سوى اتفاقهم ، كقولهم إن الجدة كالأم في التحريم ، وابن الابن كالابن ، وشعر الخنزير وشحمه كاللحم المذكور تحريمه في القرءان، والرباجارفيماعدا الأشيَّاء الستة . وذلك محال ، فانهم أولى بفهم الشرع من غيرهم

وأما القياس: فهو أنه لو فتح هذا الباب لانسد باب جميع التصرفات، وخرب المالم .

<sup>(</sup> ١) حديث أول ربا أضعه ربا العباس: مسلم من حديث جابر

<sup>(</sup>٢) حديث أن فلانا في النار يجر عباءة قدغلها: البخاري من حديث عبدالله بن عمروتقدم قمله بثلاثة احاديث

<sup>(</sup>٣) حدیث قنل رجل ففتشوا متاعه فوجدوافیه خرزا من خرز الیهود لا یساوی در همین قدغاه أبوداود و النسائی و ابن ماجه من حدیث زید ابن خاله الجهی

إذِ الفسق يغلب على الناس ، ويتساهلون بسببه في شروط الشرع في العقود ، ويؤدي ذلك [لامحالة إلى الاختــلاط . فإن قيل : فقد نقلم أنه صلى الله عليه وسلم امتنع من الضب وقال « أَخْشَى أَنْ يَكُونَ مِمَّا مَسَخَهُ اللهُ » وهو في اختلاط غير المحصور ، قلنا يحمل ذلك على التنزه والورع ، أو نقول الضب شكل غريب ، ربما يدل على أنه من المسخ ، فهي دلالة في عين المتناول • فإن قيل:هذا معلوم في زمانرسول اللهصلي الله عليه وسلم ، وزمان الصحابة بسبب الربا والسرقة والنهب وغلول الننيمة وغيرها ، ولكن كانت هي الأقل بالإضافة إلى الحلال • فاذا نقول في زماننا ، وقد صار الحرام أكثر ما في أيدى الناس، لفسادالمعاملات وإهمال شروطها، وكثرة الربا وأموال السلاطين الظلمة، فمن أخذ مالاً لم يشهد عليه علامة معينة في عينه للتحريم ، فهل هو حرام أم لا ؟ فأقول : ليس ذلك حراما . وأنما الورع تركه ، وهذا الورع أهمن الورع إذا كان قليلا • ولكن الجواب عن هذا ، أن قول القائل أكثر الأموال حرام في زماننا غلط محض . ومنشؤه الغفلة عن الفرق بين الكثير والأكثر . فَأَكْثُرُ النَّاسُ ، بل أكثر الفقهاء ؛ يظنون أن ما ليس بنادرفهو الأكثر ، ويتوهمون أنهما " قسمان متقابلان ليس بينهما ثالث. وليس كذلك. بل الأقسام ثلاثة: قليل وهو النادر، وكثير، وأكثر. ومثاله :ان الخنثي فيما بين الخلق نادر، وإذا أضيف اليه المريض وجد كثيرا. وكذا السفر ، حتى يقال المرض والسفر من الأعذار العامة ، والاستحاضة من الأعذار النادرة . ومعلوم أن المرض ليس بنادر ، وليس بالأكثر أيضا . بل هو كثير . والفقيــه إذا تساهل وقال ، المرض والسفر غالب ، وهو عندر عام ، أراد به أنه ليس بنادر . فإن لم يرد هذا فهو غلـط. والصحيح والمقيم هو الأكثر . والمسافر والمريض كـثير . والمستحاضة والخنثي نادر .

فَإِذَا فَهُم هذا فنقول: قول القائل الحرام أكثر باطل. لأن مستند هذا القائل إما أذ. يكون كثرة الظلمة والجندية ، أوكثرة الربا والمعاملات الفاسدة ، أوكثرة الأيدى التي تكررت من أول الإسلام إلى زماننا هذا على أصول الأموال الموجودة اليوم

أما المستند الاول فباطل. فان الظالم كثير ، وليس هو بالأكثر. فانهم الجندية ، اذ لا يظلم الإذو غلبة وشوكة ، وهم إذا أضيفوا إلى كل العالم لم يبلغوا عشر عشيرهم. فكل سلطان

يجتمع عليه من الجنودمائة ألف مثلا ، فيملك إقليما يجمع ألف ألف وزيادة . ولعل بلدة واحدة من بلاد مملكته يزيد عددها على جميع عسكره . ولوكان عدد السالاطين أكثر من عدد الرعايا لهلك الكل ، إذ كان يجب على كل واحد من الرعية أن يقوم بعشرةمنهم مثلاً ، مع تنعمهم في المعيشة ، ولا يتصور ذلك . بل كفاية الواحد منهم تجمع من ألف من الرعية وزيادة . وكذا القول في السراق ، فإن البلدة الكبيرة تشتمل منهم علىقدر قليل وأما المستند الثاني ، وهو كثرة الربا والماملات الفاسدة ، فهي أيضا كثيرة، وليست بِالأَكْثِرِ . إِذَاكُثُرُ المسلمين يتعاملون بشروط الشرع ، فعدد هؤلاء أكثر . والذي يعامل بالربا أو غيره ، فلو عددت معاملاته وحده ، لكان عدد الصحيح منها يزيد على الفاســـد إلا أن يطلب الأنسان بوهمه في البلد مخصوصا بالمجانة والخبث وقلة الدن ، حتى يتصور أن يقال معاملاته الفاسدة أكثر . ومثل ذلك المخصوص نادر . و إن كان كثيرا، فليس بالأكثر لوكانكل معاملاته فاسدة ،كيف ولايخلو هو أيضا عن معاملات صيحة تساوي الفاسدة أو تزيد عليها!وهذا مقطوع بهلن تأمله.و إنما غلبهذاعلىالنفوس،لاستكثارالنفوسالفساد، واستبعادها إياه ، واستعظامها له ، وإن كان نادرا. حتى ربما يظن أن الزنا وشرب الخر قدشاع كما شاع الحرام، فيتخيل انهم الأكثرون وهوخطأ. فانهم الأقلون، وإن كانت فيهم كثرة. وأما المستند الثالث ، وهو أخيلها ، أن يقال الأموال إنما تحصل من المعادن والنبات والحيوان، والنبات والحيوان حاصلان بالتوالد. فاذا نظرنا إلى شاة مثلا، وهي تلد في كل. سنة ، فيكون عدد أصولها إلى زمان رسول الله صلى الله عليه وسلم قريبا من خمسمائة . ولا يخلو هذا أن يتطرق إلى أصل من تلك الأصول غصب أو معاملة فاسدة ، فكيف يقدر أن تسلم أصولها عن تصرف باطل إلى زماننا هذا؟ وكذا بذور الحبوب والفواكه ، تحتاج إلى خميهائة أصل ، أو ألف أصل مثلا ، إلى أول الشرع ، ولا يكون هذا حلالا ما لم يكن أصله وأصل أصله كذلك إلى أول زمان النبوة حلالاً . وأما المعادن ، فهي التي يمكن نيلها على سبيل الابتداء. وهي أقل الأموال، وأكثر ما يستسمل منها الدرام والدنانير، م ٧ خامس إحياء

ولاتخرج إلا من دار الضرب، وهي في أيدى الظامة مثل المعادن في أيديهم ، عنمون الناس منها، ويلزمون الفقراء استخراجها بالأعمال الشاقة، ثم يأخــذونهامنهم غصباً. فإِذا نظريُّ إلى هذا علم أن بقاء دينار واحد بحيث لايتطرق إليه عقد فاسد ، ولا ظلم وقت النيل ، ولا وقت الضرب في دار الضرب ، ولا بعده في معاملات الصرف والرباء بعيد نادر، أوعال. فلا يبقي إذاً حلال إلا الصيد، والحشيش في الصحاري الموات والمفاوز، والحطب المباح. ثم من يحصله لايقدر على أكله ، فيفتقر إلى أن يشترى به الحبوب والحيوانات التي لاتحصل إلا بالاستنبات والتوالد، فيكون قد بذل حلالا في مقابلة حرام. فهذا هوأشدالطرق تخيلا والجواب:أن هذه الغلبة لم تنشأ من كثرة الحرام المخلوط بالحلال ، فخرج عن النمطالذي نحن فيه ، والتحق بما ذكر ناه من قبل ، وهو تعارض الأصل والغالب . إذ الأصل في هذه الأموال قبولها للتصرفات ، وجواز التراضي عليها . وقد عارضه سبب غالب يخرجه عن الصلاح له فيضاهي هذا محل القولين للشافعي رضي الله عنه في حكم النجاسات. والصحيح عندنا ، أنه تجوز الصلاة في الشوارع ، إذا لم يجــد فيها نجاسة . فأن طين الشوارع طاهم . أ وأن الوضوء من أو أنى المشركين جائز، وأن الصلاة في المقابر المنبوشة جائزة. فنثبت هذا أولاً ، ثم نقيس مانحن فيه عليه : ويدل على ذلك توضؤ رسول الله صلى الله عليه وسلم من أ مزادة مشركة، وتوضو عمر رضى الله عنه من جرة نصرانية، مع أن مشربهم المن ومطعمهم الخنزير، ولايحترزون عما نجسه شرعنا. فكيف تسلم أوانيهم من أيديهم. بل تقول نعلم قطعاً أنهم كانوا يلبسون الفراء المدبوغة والثياب المصبوغة والمقصورة. ومن تأمل أحوال الساغين والقصارين والصباغين علم أن الغالب عليهم النجاسة ، والطهارة في تلك الثياب عال أو نادر . بل نقول: نعلم أنهم كانوا يأكلون خبز البر والشعمير ولا يغسلونه ، مع أنه يداس بالبقر والحيوانات ، وهي تبول عليه وتروث ، وقلما مخلص منها . وكانوا يركبون الدوابوهي تعرق، وماكانوا يغسلون ظهورها ، مع كثرة تمرَّعُها في النجاسات. بل كلدابة تخرج من بطن أمها وعليها رطوبات نجسة ،قد تريلها الأمطار وقد لاتريلها، وماكان يحترز عنها . وكانوا يمشون حفاة فالطرق وبالنعال،ويصلون ممها،و يجلسون على التراب، ويمشون فى الطين من غير حاجة. وكانوا لا يمشون فى البول والعذرة، ولا يجلسون عليها، ويستنزهون منه .ومتى تسلم الشوارع عن النجاسات مع كثرة الكلاب وأبوالها، وكثرة الدواب وأروائها ولا ينبنى أن نظن أن الا عصار او الا مصار تختلف فى مثل هذا، حتى يظن أن الشوارع كانت تعسل فى عصره ، أو كانت تحرس من الدواب . هيهات فذلك معلوم استحالته بالمادة قطعا . فدل على أنهم لم يحترزوا إلا من نجاسة مشاهدة ، أو علامة على النجاسة دالة على النين فأما الظن النالب الذى يستثار من رد الدراه إلى مجارى الأحوال فلم يعتبروه .وهذا فأما الظن النالب الذى يستثار من رد الدراه إلى مجارى الأحوال فلم يعتبروه .وهذا عند الشافى رحمه الله . وهو يرى أن الماء القليل ينجس من غير تغير واقع ، إذ لم نزل الصحابة يدخلون الحامات ، ويتوضأون من الحياض ، وفيها المياه القليلة ، والأيدى المختلفة تغمس فيها على الدوام . وهذا قاطع فى هذا الغرض. ومهما ثبت جواز التوضؤ من جرة نصرانية ، ثبت جواز شربه . والتحق حكم الحل بحكم النجاسة

فإن قيل: لا يجوز قياس الحل على النجاسة ، إذ كانوا يتوسمون في أمور الطهارات و يحترزون من شبهات الحرام غامه التحرز ، فكيف يقاس عليها ؟

قلنا. إن أريد به أنهم صاوامع النجاسة ، والصلاة معها معصية ، وهي عماد الدين ، فبتس الظن ، بل يجبأن نعتقد فيهم أنهم احترزواعن كل نجاسة وجب اجتنابها ، وإغانسا محواحث لم يجب وكان في محل تسامحهم هذه الصورة التي تعارض فيها الأصل والغالب . فبان أن الغالب الذي لايستند إلى علامة تتعلق بدين مافيه النظر مطرح . وأما تورعهم في الحلال فكان بطريق التقوى ، وهو ترك مالا بأس به مخافة ما به بأس ، لا أن أمر الأموال مخوف ، والنفس تميل اليها ان لم تضبط عنها . وأمر الطهارة ليس كذلك . فقد امتنع طائفة منهم عن الحلال المحض خيفة أن يشغل قلبه . وقد حكى عن واحد منهم أنه احترز من الوضوء بماء البحر ، وهو الطهور المحض . فالافتراق في ذلك لايقدح في الغرض الذي أجمعنا فيه . على أنا نجرى في هذا المستند على الجواب الذي قدمناه في المستند ن السابقين . ولا نسم ماذكروه من أن الا كثرهو الجرام . لأن المال وإن كثرت أصوله ، فليس بواجب أن يكون في أصوله عرام . بل الأموال الموجودة اليوم مما تطرق الظلم إلى أصول بعضها دون بعض . و كما أن

الذي يبتدأ غصبه اليوم هو الأفل بالإضافة إلى مالا يغصب ولا يسرق، فهكذا كل مال فى كل عصر، وفي كل أصل، فالمغصوب من مال الدنيا والمتناول في كل زمان بالفساد بالإضافة إلى غيره أقل. ولسنا ندرى أن هذا الفرع بعينه من أى القسمين، فلا نسلم أن الغالب تحريمه فإنه كما يزيد المغصوب بالتوالد، فيكون فرع الأكثر لاعلة في كل عصر وزمان أكثر. بل الغالب أن الحبوب المغصوبة تغصب للاكل لاللبذر. وكذا الحيوانات المغصوبة أكثرها يؤكل ولا يقتني للتوالد. فكيف يقال إن فروع الحرام أكثر ولم تزل أصول الحلال أكثر من أصول الحرام. وليتفهم المسترشد من هذا طريق معرفة الاكثر فانه مزلة قدم: وأكثر العلماء يغلطون فيه فكيف الموام ؟ هذا في المتولدات من الحيوانات والحبوب

قاما المادن: فاتها مخلاة مسبلة ، يأخذها في بلاد الترك وغيرها من شاء . ولكن قد يأخذ السلاطين بعضها منهم ، أو يأخذون الأقل لا عالة لاالأ كثر ومن حازمن السلاطين معدنا فظلمه بمنع الناس منه . فأما ما يأخذه الآخذمنه ، فيأخذممن السلطان بأجرة . والصحيح أنه يجوز الاستنابة في إثبات اليد على المباحات والاستئجار عليها . فالستأجر على الاستقاء إذا حزر الله دخل في ملك المستق له ، واستحق الأجرة . فكذلك النيل . فاذا فرعنا على هذا لم تحريم عين الذهب إلا أن يقدر ظلمه بنقصان أجرة العمل . وذلك قليل بالاضافة . ثم لا يوجب تحريم عين الذهب ، بل يكون ظالما بيقاء الأجرة في ذمته . وأما دار الضرب فليس الذهب الخارج منها من أعيان ذهب السلطان الذي غصبه وظلم به الناس ، بل التجار يحملون إليهم الذهب المسبوك ، أو النقد الردىء ، ويستأجرونهم على السبك والضرب يحملون إليهم الذهب المسبوك ، أو النقد الردىء ، ويستأجرونهم على العمل وذلك جائز . ويأخذون مثل وزن ماسلموه اليهم ، إلاشيئاقليلا يتركونه أجرة لهم على العمل وذلك جائز . ويأخذون مثل وزن ماسلموه اليهم ، إلاشيئاقليلا يتركونه أجرة لهم على العمل وذلك جائز . وأن فرض دنانير مضروبة من دنانير السلطان ، فه يأخذه السلطان عوض من حشمته نم الناس ، حتى توفر عليهم مال بحشمة السلطان ، فها يأخذه السلطان عوض من حشمته وذلك من باب الظلم وهو قليل بالإضافة إلى ما يخرج من دار الضرب . فلا يسلم لأهل دار الضرب والسلطان من جلة ما يخرج منه من المائة واحد ، وهو عشر العشير فكيف يكون الضرب والسلطان من جلة ما يخرج منه من المائة واحد ، وهو عشر العشير فكيف يكون الفرب والسلطان من جلة ما يخرج منه من المائة واحد ، وهو عشر العشير فكيف يكون الفرب والسلطان من جلة ما يخرج منه من المائة واحد ، وهو عشر العشير فكيف يكون الفرب والسلطان من جلة ما يخرج منه من المائة واحد ، وهو عشر العشير فكيف يكون السلم و المنافقة المناف

هو الأكثر ؟ فيذه أغاليط سبقت إلى القلوب بالوه ، وتشمر لتزييم جاعة بمن رق ديمهم حتى تبحوا الورع و سدوابا به ، واستقبحو اغيز من يميز بين مال ومال ، وذلك عين البدعة والضلال فإنقيل: فلو قدر غلبة الحرام ، وقد اختلط غير محصور بنير محصور ، فاذا تقولون فيه إذا لم يكن في المين المتناولة علامة خاصة ؟

فنقول:الذي تراه أن تركه ورع،وأنأخذه ليس بحرام. لأن الأصلِ الحل ، ولا يرفع إلا بعلامة معينة ،كمافي طين الشوارع و نظائر هابل أزيد

وأقول: لوطبق الحرام الدنيا ، حتى علم يقينا أنه لم يبق في الدنيا ، لكنت أقول استأنف تجهيد الشروط من وقتنا ، ونعفو عما سلف . ونقول ماجاوز حدم انعكس إلى ضده . فمها بحرم الكل حل الكل . وبرهانه أنه إذا وقعت هذه الوافعة ، فالاحتمالات خسة :

لُحدها:أن يقال يدع الناس الأكل حتى يموتوا من عند آخرهم .

الثانى :أن يقتصروا منها على قدر الضرورة وسد الرمق ، يزجون عليها أياما إلى الموت الثالث: أن يقال يتناولون قدر الحاجة كيف شاءوا، سرقة وغصبا وتراضيا من غير تمييز بين مال ومال وجهة وجهة

الرابع :أن يتبعو اشروط الشرع ويستناً نفوا قواعده من غير اقتصار على قدر الحاجة الخامس:أن يقتصروا مع شروط الشرع على قدر الحاجة

أما الاول: فلا يخني بطلانه

وأما الثانى: فباطل قطعا ، لإنه إذا اقتصر الناس على سد الرمق ، وزجوا أوقاتهم على الضعف ، فشا فيهم الموتان ، وبطلت الاعمال والصناعات ، وخربت الدنيا بالكلية ، وفى خراب الدنيا خراب الدين ، لانها مزرعة الآخرة. وأحكام الحلافة والقضاء والسياسات، بل أكثر أحكام الفقه ، مقصودها حفظ مصالح الدنيا ، ليتم بها مصالح الدين .

وأما الثالث: وهو الاقتصار على قدر الحاجة ، من غير زيادة عليه ، مع التسوية بين مالومال بالفصب والسرقة والتراضى وكيفها اتفق ، فهو رفع لسد الشرع بين المفسدين وبين أنواع الفساد ، فتمتد الأيدى بالفصب والسرقة وأنواع الظلم ، ولا يمكن زجره منه ، إذ يقولون ليس يتميز صاحب اليد باستحقاق عنا ، فإنه حرام عليه وعلينا ، وذو اليد له قدر الحاجة فقط ، فان كان هو محتاجا فاناأ يضا محتاجون ، وإن كان الذى أخذته فى حق زائدا على الحاجة فقد سرقته

ممن هوزائد على حاجته يومه وإذا لم يراع حاجة اليوم والسنة فما الذي نراعي ، وكيف يضبطه وهذا يؤدي إلى بطلان سياسة الشرع . وإغراء أهل الفساد بالفساد

فلايبق إلا الاحتمال الرابع، وهو أن يقال كل ذى يد على ما فى يده، وهو أولى به ، لا يجوز أن يؤخذ منه سرقة وغصبا، بل يؤخذ برضاه. والتراضى هو طريق الشرع، وإذا لم يجز إلا بالتراضى فللتراضى أيضا منهاج فى الشرع، تتعلق به المصالح. فان لم يعتبر، فلم يتعين أصل التراضى و تعطل تفصيله

وأما الاحتمال الخامس، وهو الاقتصار على قدر الحاجة، مع الاكتساب بطريق الشرع من أصحاب الأيدى، فهو الذي تراه لا ثقا بالورع لمن يريدساو في طريق الآخرة. ولكن لاوجه لإيجابه على الكافة، ولا لإدخاله في فتوى العامة. لان أيدى الظامة عقد إلى الزيادة على قدر الحاجة في أيدى الناس. وكذا أيدى السراق، وكل من غلب سلب. وكل من وجد فرصة سرق. ويقول لاحق له إلا في قدر الحاجة، وأنا محتاج. ولا يبقى إلاأن بجب على السلطان أن يخرج كل زيادة على قدر الحاجة من أيدى الملاك، ويستوعب بهاأهل الحاجة، ويدر على الكل الأموال يوما فيوما، أو سنة فسنة، وفيه تكليف شططو تضييع أموال أما تكليف الشطط: فهو أن السلطان لا يقدر على القيام بهذا مع كثرة الحاق. بل لا يتصور ذلك أصلا.

وأما التضييع:فهو أن ما فضل عن الحاجة من الفواكه واللحوم والحبوب ينبغى أن يلقى في البحر ، أو يترك حتى يتعفن فإن الذي خلقه الله من الفواكه والحبوب زائد على قدر توسع الخلق وترفههم ، فكيف على قدر حاجتهم

ثم يؤدى ذلك إلى سقوط الحج وانزكاة والكفارات المالية ، وكل عبادة نيطت بالغنى عن التاس إذا أصبح الناس لاعلكون إلا قدر حاجتهم . وهو فى غاية القبيح . بل أقول لو ورد نبى فى مثل هذا الزمان لوجب عليه أن يستأنف الأمر ، ويهد تفصيل أسباب الاملاك بالتراضى وسائر الطرق ، ويفعل ما يفعله لو وجد جميع الأموال حلالامن غير فرق وأعنى بقولى يجب عليه ، إذا كان النبى ممن بعث لمصلحة الخلق فى دينهم ودنياهم . إذ لا يتم الصلاح برد الكافة إلى قدر الضرورة والحاجة إليه . فإن لم يبعث للصلاح لم يجب هذا .

و نجن نجوز أن يقدر الله سبيا يهلك به الخلق عن آخرهم ، فيفوت دنياهم ، ويضاون في دنهم فا نه بضل من بشاء ، ويهدى من بشاء ، ويميت من بشاء ، ويحيى من يشاء ، ولكنا نقدر الأمر جاريا على ما ألف من سنة الله تعالى فى بعثة الانبياء لصلاح الدين والدنيا

ومالى أقدر هذا وقد كان ما أقدره ، فلقد بعث الله نبيناً صلى الله عليه وسلم على فترةمن الرسل ، وكان شرع عيسى عليه السلام قد مضى عليه قريب من سما أنه سنة، والناس منقسمون إلى مكذبين له من اليهود وعبدة الأوثان ، وإلى مصدقين له قد شاع الفسق فيهم كما شاع في زماننا الآن. والكفار مخاطبون بفروع الشريعة ، والاموال كانت في أيدىالكذبين له والمصدقين. أما الكذبون فكانوا يتعاملون بغيرشرع عيسي عليه السلام. وأماالمصدقون فكانوا يتساهلون مع أصل التصديق ، كما يتساهل الآن المسلمون ، مع أن العهد بالنبوة أقرب. فكانت الأموال كلها أو أكثرها أوكثير منها حزاما. وعفا صلى الله عليه وسلم عما سلف ، ولم يتعرض له ، وخصص أصحاب الايدى بالاموال ، ومهد الشرع . وما ثبت ا تحريمه في شرع لايتقلب حلالا لبعثةرسول.ولاينقلب حلالا بأن يسلم الذي في يده الحرام فإنا لانأخذ في الجزية من أهل النمة ما نعرفه بسينه أنه عن خمر أو مال ربا . فقد كانت أموالهم فى ذلك الزمان كأموالنا الآن . وأمر العرب كانأشد ،لعموم النهب والغارة فيهم . فبانأن الاحتمال الرابع متعين في الفتوى . والاحتمال الخامس هو طريق الورع . بل عام الورع الاقتصار في المباح على قدر الحاجة ، وترك التوسع في الدنيا بالكلية . وذلك طريق الآخرة. ونحن الآن نتكلم في الفقه المنوط بمصالح الخلق. وفتوى الظاهر له حكم ومنهاج على حسب مقتضى المصالح. وطريق الدين لايقدر على ساوكه إلا الآحاد، ولو اشتغل الخلق كلهم به لبطل النظام ، وخرب العالم ،فإن ذلك طلب ملك كبيز في الآخرة. ولو اشتغل كل الخلق بطلب ملك الدنيا ، وتركوا الحرف الدنيئة، والصناعات الخسيسات، لبطل النظام . ثم يبطل ببطلانه الملك أيضا . فالحترفون انما سخروا لينتظم الملك للساوك . وكذلك المقبلون على الدنيا سخروا ليسلم طريق الدين لذوى الدين ، وهو ملك الآخرة . ولولاه لما سلم لذوى الدين أيضا دينهم . فشرط سلامة الدين لهم أن يعرض الاكثرون

عن طريقهم، ويشتغلوا بأمور الدنيا. وذلك قسمة سبقت بهاالمشيئة الأزلية. واليه الاشارة بقوله تعالى ( نَحْنُ قَسَمْنَا يَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ اللَّهُ نُمِياً وَرَفَعْنَا أَبَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْض دَرَجَاتٍ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُمْ بَعْضًا شُخْرِيًّا (١)

فإن قيل:لاحاجة إلى تقدير عموم النحريم حتى لايبق حلال ، فإن ذلك غير واقع . وهو معلوم . ولا شك في أن البعض حرام . وذلك البعض هو الاقل أو الأكثر فيه نظر . وما ذكرتموه من أنه الاقل بالإضافة إلى الكل جلى . ولكن لابد من دليل محصل على تجويزه ليس من المصالح المرسلة . وما ذكر تموه من التقسيمات كلها مصالح مرسلة ، فلا بد لها من شاهد معين تقاس عليه ، حتى يكون الدليل مقبولا بالاتفاق ، فإن بعض العلماء لايقبل المصالح المرسلة .

فأقول:إن سلمأن الحرام هو الاقل، فيكفينا برهانا عصر رسول الله صلى اللهعليهوسلم والصحابة ، مع وجود الربا والسرقة والغاول والنهب. وان قدر زمان يكون الأكثر هو الحرام ، فيحل التناول أيضا ، فبرهانه ثلاثة أمور

الأول: التقسيم الذي حصرناه ، وأبطلنا منه أربعة ، وأثبتنا القسم الخامس . فان ذلك إذا أجرى فيما إذا كان السكل حراما ،كان أحرى فيما إذا كان الحرام هو الأكثر أو الأقل وقول القائل هو مصلحة مرسلة هوس. فإن ذلك إنما تخيــل من تخيله في أمور مظنونة ، وهذا مقطوع به . فإنا لا نشك في أن مصلحة الدين والدنيا مراد الشرع ، وهو معلوم بالضرورة ، وليس بمظنون . ولا شك في أن ردكافة الناس إلى قدر الضرورة أو الحاجة ، أو الى الحشيش والصيد، مخرب للدنيا أولا ، وللدين بواسطة الدنيا ثانيا . فما لا يشك فيه لايحتاج إلى أصل يشهد له ، وإنما يستشهد على الخيالات المظنونة المتعلقة بأحاد الأشخاص البرهان الثاني : أن يملل بقياس محرر ، مردود الى أصل يتفق الفقهاء الآنسون بالأقيسة الجزئية عليه . وإن كانت الجزئيات مستحقرة عند المحصلين ، بالاضافة إلى مثل ما ذكرناه من الأمرالكلى،الذى هوضرورة النبيلوبعث في زمان عم التحريم فيه، حتى لوحكم بغيره لخرب المالم

<sup>(</sup>۱) الزخرف : ۳۱

والقياس المحرر الجزئى: هو أنه قد تعارض أصل وغالب، فيما انقطعت فيه العلامات المعينة من الأمور التي ليست محصورة ، فيحكم بالأصل لا بالغالب ، قياسا على طين الشوارع وجرة النصرانية ، وأوانى المشركين . وذلك قد أثبتناه من قبل بفعل الصحابة . وقولنا انقطعت العلامات المعينة ، احتراز عن الأوانى التي يتطرق الاجتهاد إليها، وقولنا ليست محصورة ، احتراز عن التباس الميتة والرضيعة بالذكية والأجنبية

فإن قيل: كون الماء طهورا مستيقن ، وهو الأصل . ومن يسلم أن الأصل في الأموال الحل ؟ بل الأصل فيها التحريم.

فتقول: الأمورالتي لانحرم لصفة في عينها حرمة الخر والخنزير ، خلقت على صفة تستعد لقبول المعاملات بالتراضى ، كما خلق الماء مستعدا للوضوء وقد وقع الشك في بطلان هذا الاستعداد منهما ، فلا فرق بين الأمرين ، فإنها تخرج عن قبول المعاملة بالتراضى بدخول الظلم عليها ، كما يخرج الماء عن قبول الوضوء بدخول النجاسة عليه . ولا فرق بين الأمرين والجواب الثاني: أن اليد دلالة ظاهرة دالة على الملك ، نازلة منزلة الاستصحاب وأقوى منه بدليل أن الشرع ألجنه به ، إذ من ادعى عليه دين فالقول قوله ، لأن الأصل براءة ذمته ، وهذا استصحاب ومن ادعى عليه ملك في يده فالقول أيضا قوله ، اقامة لليد مقام الاستصحاب فكل ماوجد في يد إنسان فالأصل أنه ملكه ، مالم يدل على خلافه علامة معينة

البرهان الثالث: هو أن كل مادل على جنس لا يحصر ولايدل على معين، ثم يعتبر وإن كان قطعاً. فبأن لا يعتبر إذا دل بطريق الظن أولى وييانه: أن ماعلم أنه ملك زبد، فحقه عنع من النصرف فيه بغير إذنه ولو علم أن له مالكا فى العالم، ولكن وقع اليأس عن الوقوف عليه وعلى وارثه وفهو مال مرصد لمصالح المسلمين ويجوز التصرف فيه بحكم المصلحة ولودل على أن له مالكا محصوراً فى عشرة مثلا أو عشرين ، امتنع النصرف قيه بحكم المصلحة والذى يتيقن قطعا أن له مالكا يشك فى أن له مالكا سوى صاحب اليد أم لا ، لا يزيد على الذى يتيقن قطعا أن له مالكا ولكن لا يعرف عينه ، فليجز النصرف فيه بالمصلحة ، والمصلحة ما ذكر ناه فى الأقسام ولكن لا يعرف عينه ، فليجز النصرف فيه بالمصلحة ، والمصلحة ما ذكر ناه فى الأقسام الحسلة . فيكون هذا الأصل شاهدا له . وكيف لا وكل مال ضائع فقد مالكه يصرفه السلطان إلى المصالح ، ومن المصالح الفقراء وغيره ، فلو صرف إلى فقير ملكه ، ونفذ فيه السلطان إلى المصالح ، ومن المصالح الفقراء وغيره ، فلو صرف إلى فقير ملكه ، ونفذ فيه

تهرفه ، فلو سرقه منه سارق قطعت يده . فكيف نفذ تصرفه في ملك النير ، ليس ذلك إلا لحكمنا بأن المصلحة تقتضى أن ينتقل الملك اليه ، ويحل له ، فقضينا عوجب المصلحة فإن قبل: ذلك يختص بالتصرف فيه السلطان ، فنقول : والسلطان لم يجوز له التصرف في ملك غيره بنير إذنه ، لاسبب له إلا المصلحة ، وهو أنه لو ترك لضاع ، فهو مردد بين تضييمه وصرفه إلى مهم ، والصرف إلى مهم أصلح من التضييع ، فرجع عليه . والمصلحة فيا يشك فيه ، ولا يم تحريمه ، أن يحكم فيه بدلالة اليد ، ويترك على أرباب الأيدى . إذ انتزاعها بالشك وتكليفهم الاقتصار على الحاجة ، يؤدى إلى الضرر الذى ذكر ناه . وجهات المصلحة تختلف ، فأن السلطان تارة يرى أن المصلحة أن يبنى بذلك المال قنطرة ، وتارة أن يصرفه إلى جند الأسلام ، وتارة الى الفقراء ، ويدور مع المصلحة كيفا دارت . وكذلك الفتوى في مثل هذا الأسلام ، وتارة الى الفقراء الأعيان ، كما لم يؤاخذ السلطان والفقر اء الآخذون منه بعلمهم أن المال له مالك ، حيث لم يتعلق العلم بعين مالك مشار إليه ، ولافرق بين عين عين الأملاك في هذا المنى المالك وبين عين الأملاك في هذا المنى

فهذا بيان شبهة الاجتلاط. ولم يبق إلا النظر في امتزاج المائمات والدراهم والمروض في يد مالك واحد. وسيأتي بيانه في باب تفصيل طريق الخروج من المظالم

## المثار التالث لشبهة

أن يتصل بالسبب الحلل معصبة

إما فى قرائنه، وإما فى لواحقه، وإما فىسوابقه أو فى عوضه، وكانت من المعاصى التى لأتوجب فساد المقد، وابطال السبب المحلل،

مثال المعصية في القرائن: البيع في وقت النداء يوم الجمعة، و الذبح بالسكين المفصوبة و الاحتطاب بالقدوم المفصوب، و البيع على بيع الغير، و السوم على سومه. فكل نهى ورد في المقود ولم يدل على فساد المقد، فإن الامتناع من جميع ذلك ورع، وإن لم بكن المستفاد بهذه والأسباب محكوما بتحريمه. و تسمية هذا المطشبة فيه تسامح. لأن الشبهة في غالب الأمر

تطلق لإرادة الاشتباه والجهل، ولا اشتباه ههنا، بل العصيان بالذبح بسكين النير معلوم، وحل الذبيحة أيضا معلوم و ولكن قد تشتق الشبهة من المشابهة، وتناول الحاصل من هذه الأمور مكروه، والكراهة تشبه التحريم. فإن أريد بالشبهة هذا، فتسمية هذا شبهة له وجه. وإلا فينبعى أن يسمى هذا كراهة لاشبهة وإذا عرف المعنى فلا مشاحة فى الأطلاقات.

ثم اعلم أن هذه الكراهة لها ثلاث درجات: الأولى منها تقرب من الحرام ، والورع عنه مهم . والأخيرة تنتهي إلى نوع من المبالغة ، تكاد تلتحق بورع الموسوسين. وينهها أوساط نازعة إلى الطرفين . فالكراهة في صيد كلب مفصوب أشد منها في الذبيحة بسكين مغصوب ، أو المقتنص بسهم مغصوب . إذ الكلب لهاختيار . وقد اختلف في أن الحاصل به لمالك الكلب أو للصياد . ويليه شبهة البذر المزروع في الأرض المفصوبة . فإن الزرع لمالك البذر، ولكن فيه شبهة، ولو أثبتنا حتى الحبس لمالك الارض في الزرع لكان كالثمن الحرام ولكن الأقيس أذلا يثبيت حق حبس ، كما لو طحن بطاحونة مغصوبة واقتنص بشبكة مغصوبة ، إذ لا يتعلق حـق صاحب الشبكة في منفعتها بالصيد، ويليـه الاحتطاب بالقدّوم المنصوب ، ثم ذبحه ملك نفسه بالسكين المنصوب ، إذ لم يذهب أحد إلى تحريم الذبيحة ، ويليه البيع في وقت النداء ،فإنه ضميف التعلق عقصود العقد ، وإن ذهب قوم إلى فساد العقدم إِذَّ ليس فيه إلا أنه اشتغل بالبيع عن واجب آخر كان عليه. ولو أفسد البيع بمثله ، لأفسد بيع كل من عليه درهم زكاة ، أو صلاة فاثنة وجوبها على الفور ، أو في ذمته مظامة دانق فإن الاشتغال بالبيّع مانع له عن القيام بالواحبات فليس للجمعة إلاالوجوب. بعد النداء، وينجر ذلك إلى أن لا يصح نكاح أولاد الظامة، وكل من في ذمته دره، لأنه اشتغل بقوله عن الفعل الواجب عليه ، إلا أنه من حيث وردفي يوم الجمعة نهني على الخصوص رعاسبق إلى الأفهام خصوصية فيه فتكون الكراهة أشد، ولابأس بالحند منه ولكن قد ينجر إلى الوسواس ، حتى يتحرج عن نكاح بنات أرباب المظالم ، وسائر معاملاتهم وقد حكى عن بعضهم أنه اشترى شيئامن رجل ، فسمع أنه اشتراه يوم الجمعة ، فرده خيفة أن يكون ذلك مما اشتراه وقت النداء. وهذا غاية المالغة ، لأنه رد بالشك. ومثل هذا

الوهم فى تقدير المناهى أو الفسدات ، لا ينقطع عن يوم السبت وسائر الأيام ، والورع حسن والمبائنة فيه أحسن ، ولكن إلى حد معلوم , فقد قال صلى الله عليه وسلم (۱) «هَلَكَ الْمِتْنَطَّعُونَ » فليحذر من أمثال هذه المبالغات ، فإنها و إن كانت لا تضر صاحبها، ربما أوهم عند الغير أب مثل ذلك مهم ، ثم يعجز عما هو أيسر منه ، فيترك أصل الورع ، وهو مستند أكثر الناس فى زماننا هذا ، إذ ضيق عليهم الطريق ، فأيسوا عن القيام به ، فأطر حوه . فكاأن الموسوس فى الحلال ، سبق إلى فى الطهارة قد يعجز عن الطهارة فيتركها ، فتوسعوا ، فتركوا التمييز وهو عين الضلال

<sup>(</sup>١)حديث هلك التنطعون : مسلم من حديث ابن مسعود وتقدم في قواعد العقائد.

<sup>(</sup>٢) حِدِيثِ فَصَلَ العَالَمِ عَلَى العَابِد كَفَضَلَى عَلَى أَدَى وَجَلَ مَنْ أَصَحَابِي: تقدم في العلم

ه الذين يخشى عليهم أن يكونوا بمن قيل فيهم (الَّذِينَ صَلَّ سَعْيُهُمُ فِي الْحَيَاةِ الدُّ نِيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا (١)

وبالجمالة لا ينبنى للا يسان أن يشتغل بدقائق الورع الابحضرة عالم متقن. فإنه إذا جاوز مارسم له ، و تصرف بذهنه من غير سماع ، كان ما يفسده أكثر نما يصلحه. وقد روى عن سعد بن أبى وقاص رضى الله عنه ، أنه أحرق كرمه خوفا من أن يباع العنب نمن يتخذه خرا وهذا لاأعرف له وجها ، إن لم يعرف هو سببا خاصا يوجب الإحراق، إذ ماأحرق كرمه و نخله من كان أرفع قدرا منه من الصحابة . ولو جاز هذا لجاز قطع الذكر خيفة من الزنا وقطع اللسان خيفة من الكذب ، إلى غير ذلك من الإتلافات

وأما المقدمات . فلتطرق المصية اليها ثلاث درجات ،

الدرجة العليا التى تشتد الكراهة فيها ،ما بقى أثره فى المتناول كالأكل من شاة علفت بعلف مغصوب ، أورعت فى مرعى حرام . فإن ذلك معصية ، وقد كان سببالبقائما، وربا يكون الباقى من دمها ولحمها وأجزامها من ذلك العلف . وهذا الورع مهم وإن لم يكنواجبا و نقل ذلك عن جماعة من السلف . وكان لأبى عبد الله الطوسى التروغندى شاة يحملها على رقبته كل يوم إلى الصحراء ، ويرعاها وهو يصلى ، وكان يأكل من لبنها ، فغفل عنها ساعة و متناولت من ورق كرم على طرف بستان ، فتركها فى البستان ولم يستحل أخذها .

فإن قيل: فقد روى عن عبد الله بن عمر، وعبيد الله ، أنها اشتريا إبلا ، فبعثاها إلى الحمى، فرعته إبلهما حتى سمنت ، فقال عمر رضى الله عنه ، أرعيماها فى الحمى ؟ فقالانم . فشاطرها فهذا يدل على أنه رأى اللحم الحاصل من العلف لصاحب العلف ، فليوجب هذا تحريما ، قلنا : ليس كذلك . فإن العلف يفسد بالأكل ، واللحم خلق جديد ، وليس عين العلف . فلا شركة لصاحب العلف شرعا . ولكن عمر غرمهما قيمة الكلا ، ورأى ذلك مثل شطر الابل فأخذ الشطر بالاجتهاد ، كما شاطر سعد بن أبى وقاص ماله لما أن قدم من الكوفة وكذلك شاطر أبا هريرة رضى الله عنه ، إذ رأى أن كل ذلك لا يستحقه العامل ، ورأى شطر ذلك كافيا على حق عملهم ، وقدره بالشطر اجتهادا

<sup>(</sup>٥ الْكيف: ١٠٤

الرتبة الوميطى: مانقل عن بشر بن الحارث، من امتناعه عن الماءالمساق في نهر احتفره الظلمة . لأن النهر موصل اليه ، وقد عصى الله بحفره . وامتنع آخر عن عنب كرم يسق عاء يجرى في نهر حفر ظلما ، وهو أرفع منه وأبلغ في الورع . وامتنع آخر من الشرب من مصانع السلاطين في الطرق . وأعلى من ذلك امتناع ذي النون من طعام حلال أوصل اليه على يد سجان ، وقوله أنه جاء بي على يد ظالم . ودرجات هذه الرتب لاتنحصر

الرتبة الثالثة: وهى قريب من الوسواس والمبالغة، أن يمتنع من حلال وصل على يدرجل عصى الله بالزنا أو القذف، وليس هو كالوعصى بأكل الحرام، فإن الموصل قوته الحاصلة من الغذاء الحرام، والزنا والقذف لا يوجب قوة يستمان بها على الحمل. بل الامتناع من أحذ حلال وصل على يدكافر وسواس، بخلاف أكل الحرام. إذ الكفر لا يتملق ممل الطعام. وينجر هذا إلى أن لا يؤخذ من يد من عصى الله ولو بغيبة أوكذبة، وهو عالة التنطع والإسراف فليضبط ماعرف من ورع ذى النون ؤبشر، بالمعصية في السبب عن الشرب بالكوز، لأن الموصل، كالمهر وقوة اليد المستفادة بالغذاء الحرام. ولو امتنع عن الشرب بالكوز، لأن صانع الفخار الذي عمل الكوزكان قدعصى الله يوما بضرب إنسان أو شتمه، لكان هذا وسواسا. ولو امتنع من لحم شاة ساقها آكل حرام ، فهذا أبعد من يدالسجان، لأن الطمام وسواسا. ولو امتنع من لحم شاة ساقها آكل حرام ، فهذا أبعد من يدالسجان، لأن الطمام يسوقه قوة السجان، والشاة تمشى بنفسها، والسائق يمنعها عن المدول في الطريق فقط . يسوقه قوة السجان، والشاة ممن كم شدرجنا في بيان ما تنداعي إليه هذه الأمور

واعلم أن كل هذا خارج عن فتوى علماء الظاهر . فإن فتوى الفقيه تختص بالدرجة الأولى التي يمكن تكليف عامة الخلق بها ، ولو اجتمعوا عليه لم يخرب العالم ، دون ماعداه من ورع المتقين والصالحين والفتوى في هذاماقاله صلى الله عليه وسلم لو ابصة ، إذ قال داستَفْت قَلْبَكَ وَإِنْ أَفْتَوْكَ وَأَفْتَوْكَ وَأَفْتَوْكَ ، وعرف إذقال (١) د الإيم حزّ أز القلوب ، وكل ماحاك في صدر المريد من هذه الأسباب ، فلو أقدم عليه مع حزازة القلب استضر به وأظلم قلبه بقدر الحزازة التي مجدها . بل لو أقدم على حرام في علم الله، وهو يظن أنه حلال ، وأخر ذلك في قساوة قلبه ولو أقدم على ماهو حلال في فتوى علماء الظاهر ، ولكنه يجد حزازة في قلبه ، فذلك يضه ،

<sup>(</sup>١) حديث الاثم حزازالقلوب: تقدم في العلم ﴿

وانما الذي ذكرناه في النهي عن المبالغة ، أردنا به أن القلب الصافي المعتدل هو الذي لا يجد حزازة في مثل تلك الأمور . فإن مال قلب موسوس عن الاعتدال ، ووجد الحزازة فأقدم مع ما يجد في قلبه ، فذلك يضره . لأنه مأخوذ في حق نفسه يبنه وبين الله تعالى فتوى قلبه . وكذلك يشدد على الموسوس في الطهارة و نية الصلاة . فإنه إذا غلب على قلبه أن الماء لم يصل إلى جميع أجزائه بثلاث مرات ، لغلبة الوسوسة عليه ، فيجب عليه أن يستعمل الرابعة وصار ذلك حكما في حقه ، وإن كان مخطئا في نفسه . أو لئك قوم شددوا فشدد الله عليهم ولذلك شدد على قوم موسى عليه السلام ، لما استقصوا في السؤال عن البقرة . ولو أخذوا ولذلك شدد على قوم موسى عليه السلام ، لما استقصوا في السؤال عن البقرة . ولو أخذوا أو لا بعموم لفظ البقرة ، وكل ما ينطق عليه الاسم ، لأجزأه ذلك . فلا تنفل عن هذه الدقائق التي رددناها نفيا وإثباتا ، فإن من لا يطلع على كنه الكلام ولا يحيط عجامعه يوشك أن يزل في درك مقاصده

وأما المصية في الموض فله أيضا درجات : ـــ

الدرجة العليا: التي تشتد الكراهة فيها، أن يشترى شيئا في الذمة، ويقضى تمنه من غصب أو مال حرام. فينظر، فإن سلم إليه البائع الطعام قبل قبض الثمن بطيب قلبه ، فأكله قبل قضاء الثمن، فهو حلال، وتركه ليس بواجب بالإجماع، أعنى قبل قضاء الثمن. ولا هو أيضا من الورع المؤكد . فإن قضى الثمن بعد الأكل من الحرام، فكانه لم يقض الثمن. ولو لم يقضه أصلا، لكان متقلدا للمظلمة بترك ذمته مرتهنة بالدين، ولا ينقلب ذلك حراما. فإن قضى الثمن من الحرام، وأبرأه البائع مع العلم بأنه حرام، فقد برئت ذمته . ولم يبق فإن قضى الثمن من الحرام، وأبرأه البائع مع العلم بأنه عرام، وإن أبرأه على ظن أن الثمن عليه إلا مظلمة تصرفه في الدراه الحرام بصرفها إلى البائع . وإن أبرأه على ظن أن الثمن حلال ، فلا تحصل البراءة ، لأنه يبرئه مما أخذه ابراء استيفاء، ولا يصلح ذلك للإيفاء هذا حكم المشترى والأكل منه وحكم الذمة

وإن لم يسلم اليه بطيب قاب ، ولكن أخذه ، فأكله حرام ، سواء أكله قبل توفية الثمن من الحرام أو بعده . لأن الذي تومى الفتدوى به ثبوت حق الحبس للبائع ، حتى ينمين ملك بإقباض النقد ، كما تعين ملك المشترى . وإنما يبطل حق حبسه ، اما بالإبراء أو يلاستيفاء، ولم يجر شي منهما . ولكنه أكل ملك نفسه ه وهو عاص به عصيان الراهن

الطمام إذا أكله بغير إذن المرتهن. ويبنه وبين أكل طعام الغير فرق: ولكن أصل النحريم شامل هذا كله ، إذاقبض قبل توفية الثمن، إما بطيبة قلب البائم أو من غير طيبة قلبه . وْأَمَا اذَا وَفَّ النَّمْنِ الحَرَامِ أُولا ثُمْ قبض ، فإِن كان البائع عالما بأن آلثمن حرام ، ومع هذا أقبض المبيع ، بطل حق حبسه ، و بني له الثمن في ذمته ، أذ ما أخذه ليس بثمن ، ولايصير أكل المبيع حراما بسبب بقاء الثمن . فأما إذا لم يعلم أنه حرام، وكان بحيث لو علم لمارضي به، ولا أقبض المبيع ، فق حبسه لا يبطل مهذا التلبيس . فأ كله حرام تحريم أكله المرهون، إلى أن يبرئه،أو يوفى من حلال، أو يرضى هو بالحرام ويبرى ، افيصح إبراؤه، ولا يصحر ضاه بالحرام. فهذا مقتضى الفقه وبيان الحكم في الدرجة الأولى من الحل والحرمة ، فأما الامتناع عنه فن الورع المهم، لأن المصيلة إذا تمكنت من السبب الموصل إلى الشيء تشتد الكراهة فيه كما سبق. وأقوى الأسباب الموصلة الثمن. ولولا الثمن الحرام لما رضي الباثم. بتسليمه اليه . فرضاه لايخرجه عن كونه مكروها كراهية شديدة . ولكن العدالة لاتنخرم يه . وتزول به درجة التقوى والورع · ولو اشترى سلطان مثلا ثوبا أو أرضا في الذمة ً وقبضه برضا البائع قبل توفية الثمن ، وسلمه إلى فقيه أو غيره صلة أو خلمة . وهو شاك في أنه سيقضى ثمنه مِن الحلال أو الحرام ، فهذا أخلف . إذ وقع الشك في تطرق المعصية إلى التمني ، وتفاوت خفته بتفاوت كثرة الحرام وقلته في مال ذلك السلطان ، ومايناب على الظن تيه ، وبعضه أشد من بعض ، والرجوع فيه إلى ماينقدح في القلب

الرتبة الوسطى: أذ لا يكون العوض غصبا ولا حراما ولكن يتهيآ لمصية . كما لوسلم موضا عن الثمن عنبا ، والآخذ شارب الحر . أو سيفا ، وهو قاطع طريق . فهذا لا يوجب تجريما في حبيع اشتراه في الذمة ، ولكن يقتضى فيه كراهية دون الكراهية التي في المفصب. وتفاوت درجات هذه الرتبة أيضا ، بتفاوت غلبة المعصية على قابض الثمن وندوره . ومهما كان العوض حراما ، فبذله حرام . وإن احتمل تحرعه ولكن أبيح بظن ، فبذله مكروه . وغليه ينزل عندى (١) النهى عن كسب الحجام وكراهته .

<sup>( )</sup> حديث النهي عن كسب الحجام وكراهته: ابن ماجه من حديث أبى مسعود الأنصارى والنسائى من حديث أبى هريرة باسنادين صحيحين نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن كسب الحجام والبخارى من جديث أبى جحيفة نهى عن ثمن الدم ولمسلم من حديث رافع بن خديم كسب الحجام خبيث

إذنهى عنه عليه السلام (١٠ مرات ، ثم أمر بأن يعلف الناضح. وماسبق إلى الوهم من أن سبه مباشرة النجاسة و القذر فاسد . إذ يجبطرده في الدباغ و الكناس ، ولاقائل به . و إن قيل به ، فلا يمكن طرده في القصاب . إذ كيف يكون كسبه مكروها وهو بدل عن اللحم ، واللحم في نفسه غير مكروه و و عامرة القصاب النجاسة أكثر منه للحجام والفصاد م فإن الحجام يأخذ الدم بالحجمة ، و يسحه بالقطنة ، ولكن السبب أن في الحجامة والفصد تخريب بنية الحيوان وإخراجا لدمه و به قوام حياته ، والأصل فيه التحريم ، وإنما يحل بضرورة ، وتعلم الحاجة والضرورة بحدس واجبهاد ، وربما يظن نافعا ويكون ضارا ، فيكون حراما عند الله تعالى ولكن يحكم بحله بالظن والحدس ، ولذلك لا يجوز للفصاد فصد صبى وعبد ومعتوه ، إلا ولكن يحكم بحله بالظن والحدس ، ولذلك لا يجوز للفصاد فصد صبى وعبد ومعتوه ، إلا ولولا أنه يحتمل التحريم لما نهي عنه ، فلا يمكن الجمع بين إعطائه ونهيه إلا باستنباط هذا المعنى وهذا كان ينبنى أن نذكره في القرائن المقرونة بالسبب ، فإنه أقرب إليه وهذا كان ينبنى أن نذكره في القرائن المقرونة بالسبب ، فإنه أقرب إليه

الرتبة السفلى: وهى درجة الموسوسين • وذلك أن يحلف إنسان على أن لا يلبس منغزله أمه ، فباع غزلها ، واشترى به نوبا • فهذا لاكراهية فيه ، والورع عنه وسوسة • وروى عن المغيرة أنه قال فى هذه الواقعة لا يجوز • واستشهد بأن النبي صلى الله عليه وسلم (م) قال لا لَمَنَ اللهُ النبيُودَ حُرِّمَتُ عَلَيْهِمُ الْخُمُورُ فَكَاعُوهَا وَأَكُوا أَثْمَانَهَا ، وهذا غلط ، لأن يهم الحنور باطل • إذلم يبق للخمر منفعة فى الشرع. وثمن البيع الباطل حرام. وليس هذا منذلك

<sup>(</sup>۱) حديث نهى عنه مرات ثم أمر بأن يعلف الناضح: أبو داود والترمذى وحسنه وابن ماجهمن حديث عيسة أنه استأذن النبي صلى الله عليه وسلم فى إجارة الحجام فنهاه عنها فلم يزل يسأل ويستأذن حتى قال أعلفه ناضحك وأطعمه رقيقك وفى رواية لأحمد أنه زجره عن كسبه فقال ألا أطعمه أيتاما لى قال لا قال أفلا أتصدق به قال لا فرخص له أن يعلفه ناضحه

<sup>(</sup> ٢ ) حديث أعطى رسول الله صلى الله عليه وسلم أجرة الحجام:متفق عليه من حديث ابن عباس

<sup>(</sup> ٣ ) حديث المغيرة أن النبي صلى الله عليه وسلم لمن اليهود إذ حرمت عليهم الحقور فباعوها لم أجده هكذا والمعروف أن ذلك في الشحوم فني الصحيحين رمن حديث جابر قاتل الله اليهود إن الله الحرم عليم شحومها جماوه ثم باعوه فأكلوا ثمنه

بل مثال هذا أن يمك الرجل جارية هي أخته من الرضاع ، فتباع بجارية أجنبية . فليس لأحد أن يتورع منه . وتشبيه ذلك ببيع الحر غاية السرف في هذا الطرف . وقد عرفنا جميع الدرجات وكيفية التدريج فيها ، وإن كان تفاوت هذه الدرجات لا ينحصر ف ثلاث أو أربع ولا في عدد ، ولكن المقصود من التعديد التقريب والتفهيم

فان قبل الله على الله عليه وسلم (۱ ه مَن الشَّرَى أو با بِمَسْرَةِ دَرَاهِمَ فِيها دِرْهَمْ مَرامُ لَم يَقْبَلِ الله لَه صَلَاةً مَا كَانَ عَلَيْهِ ، ثم أدخل ابن عمر أصبعيه فى أذنيه ، وقال صمتا إن لم أكن سمته منه ، قلنا ذلك محمول على ما لو اشترى بعشرة بعينها لافى الذمة . وإذا اشترى فى الذمة ، فقد حكمنا بالتحريم فى أكثر الصور فليحمل عليها ، ثم كم من ملك يتوعد عليه بمنع قبول الصلاة لمعصية تطرقت إلى سببه ، وإن لم يدل ذلك على فساد المقد كالمشترى فى وقت النداء وغيره .

## المثار الرابع

#### الاختلاف في الأدلة

فان ذلك كالاختلاف في السبب ، لأن السبب سبب لحكم الحل والحرمة ، والدايل سبب لمعرفة الحرمة ، والدايل سبب لمعرفة الحل والحرمة . فهو سبب في حق المعرفة ، وما لم يثبت في معرفة النبو ، فلافا الدة لثبو ته في نفسه وإن جرى سببه في علم الله

وهو إما أن يكون لتعارض أدلة الشرع ، أو لتعارض العلامات الدالة ،أو لتعارض النشابه القسم الأول: أن تتعارض أدلة الشرع ، مشل تعارض عمومين من القرءان أو السنة أو تعارض قياسين ، أو تعارض قياس وعموم . وكل ذلك يورث الشك ، ويرجع فيه إلى الاستصحاب ، أو الأصل المعلوم قبله إن لم يكن ترجيح . فإن ظهر ترجيح في جانب الحظر وجب الأخذ به . وإن ظهر في جانب الحل جاز الأخذ به ، ولكن الورع تركه . وانقاء مواضع الخلاف مهم في الورع في حق المفتى والمقلد . وإن كان المقلد يجوزله أن يأخذ عاأفتي له مقلده ،

<sup>(</sup>١) حديث من اشترى ثوبا بضرة دراهم:الحديث تقدم في الباب قبله

الذي يظن أنه أفضل علماء بلده ، ويعرف ذلك بالتسامع ، كما يعرف أفضل أطباء البلد بالتسامع والقرائن، وإن كان لا يحسن الطب. وايس للمستفى أن ينقد من المذاهب أوسعها عليه ، بل عليه أن ببحث حتى يغلب على ظنه الأفضل. ثم يتبعه فلا يخالفه أصلا. نم: إن أفتى له إمامه بشىء ولا مامه فيه مخالف، فالفرار من الخلاف إلى الاجماع من الورع للمؤكد. وكذا المجتهد إذا تعارضت عنده الأدلة ، ورجح جانب الحل بحدس وتخمين وظن فالورع له الاجتناب فلقد كان المفتون يفتون بحل أشياء لا يقدمون عليها قطء تورعامها وحذرا من الشبهة فيها . فلنقسم هذا أيضا على ثلاث مراتب

الرتبة الأولى: ما يتأكد الاستحباب في التورع عنه ، وهو ما يقوى فيه دليل المخالف ويدق وجه ترجيح المذهب الآخر عليه . فن المهمات التورع عن فريسة الكلب المعلم إذا أكل منها وإن أفتى المفتى بأنه حلال . لأن الترجيح فيه غامض . وقد اختر نا أن ذلك حرام وهو أقيس قولى الشافىي رحمه الله . ومهاوجد للشافىي تول جديد موافق لذهب أبي جنيفة رحمه الله ، أو غيره من الأئمة كان الورع فيه مها ، وإن أفتى المفتى بالقول الآخر

ومن ذلك الورع عن متروك التسمية ، وإن لم يختلف فيه قول الشافعي رحمه الله ، لأن الآية ظاهرة في إبجابها ، والأخبار متواترة فيه . فانه صلى الله عليه وسلم قال لكل من سأله عن الصيد () « إِذَا أَرْسَلْتَ كُلْبَكَ اللَّمَلَّمَ وَذَ كُرْتَ عَلَيْهِ النَّمَ اللهِ فَكُلْ » و نقل ذلك على التكرر ، وقد شهر الذبح (٢) بالبسملة ، وكل ذلك يقوى دليل الاشتراط ، ولكن على التحرر ، قول هلى الله عليه وسلم (") « اللَّمَ مِن يَذْ بَحُ عَلَى اللهِ اللهِ تَعَالَى سَمَّى أَوْلَم " يُسَمِّ » الما صبح قوله صلى الله عليه وسلم (") « اللَّم مِن يَذْ بَحُ عَلَى اللهِ اللهِ تَعَالَى سَمَّى أَوْلَم " يُسَمِّ »

<sup>(</sup>١) حديث إذا أرسلت كلبك وذكرت اسم الله فكل: متفق عليه من حديث عدى بن حاتم و من حديث أبي ثعلبة الحشنى (٢) حديث التسمية على الذبح متفق عليه من حسديث رافع بن خديج ماأنهر العم وذكر أسم الله عليه

فكلوا ليس السن والظفر

<sup>(</sup>٣) حديث المؤمن يذبح على اسم الله سمى آو لم يسم: قال المصنف إله صح فلت لا يعرف بهذا اللفظ فضلا عن صحته ولأبى داود فى المراسيل من رواية الصلت مرفوعا ذبيحة المسلم حلال ذكر اسم الله أو لم يذكر والمطبرانى فى الأوسط والدارقطنى وابن عدى والبيهتى من حديث أبى هريرة قال رجل يارسول الله الرجل منا يذبح وينسى أن يسمى الله فقال اسم الله على كل مسلم قال ابن عدي منكر وللدارقطنى والبيهتى من حديث ابن عباس المسلم يكفيه اسمه فان نسمى منكر وللدارقطنى والبيهتى من حديث ابن عباس المسلم يكفيه اسمه فان نسمى حين يذبح فليسم وليذكر اسم الله ثم ليأكل فيه محمد بن سنان ضعفه الجمهور

أحتمل أن يكون هذا عاما ، موجبًا لصرف الآية وسائر الأخبار عن ظواهرها ، ويحتمل أن يخصص هذا بالناسى ، و يترك الظواهر ولا تأويل ، وكان حمله على الناسى ممكنا تمهيدا لمغذره فى ترك التسمية بالنسيان ، وكان تسيمه و تأويل الآية بمكنا إمكانا أقرب ، رجحنا ذلك ولاننكر رقع الاحتمال المقابل له ، فالورع عن مثل هذا مهم واقع فى الدرجة الأولى

الثانية: وهي مزاحمة لدرجة الوسواس، أن يتورع الإنسان عن أكل الجنين الذي يصادف في بطن الحيوان المذبوح، وعن الضب. وقد صح في الصحاح من الأخبار حديث الجنين ان (۱) ذكاته ذكاة أمه ، صحة لا يتطرق احتمال إلى متنه ، ولا ضعف إلى سنده وكذلك صح (۱) أنه أكل الضب على مائدة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وقد نقل ذلك في الصحيحين . وأظن أن أبا حنيفة لم تبلغه هذه الأحاديث . ولو بلغته لقال بها إن أنصف ، وإن لم ينصف منصف فيه كان خلافه غلطا لا يمتد به ، ولا يورث شبهة كما لو لم يخالف . وعلم الشيء بخبر الواحد ..

الرتبة الثالثة : أن لا يشتهر في المسألة خلاف أصلا، ولكن يكون الحل معلوما خبر الواحد فيقول القائل قد اختلف الناس في خبر الواحد، فنهم من لا يقبله ، فأنا أتورع ، فان النقلة و ان كانوا عدولا ، فالغلط جائز عليهم ، والكذب لغرض خفي جائز عليهم ، لأن العدل أيضا قد يكذب ، والوهم جائز عليهم ، فأنه قد يسبق إلى سمعهم خلاف ما يقوله القائل ، وكذا الى فهمهم ، فهذا ورع لم ينقل مثله عن الصحابة فيا كانوا يسمعونه من عدل تسكر نفوسهم اليه ، وأما إذا تطرقت شبهة بسبب خاص ، ودلالة معينة في حق الراوى ، فللتوقف وجه ظاهم ، وإن كان عدلا ، وخلاف من خالف في أخبار الآحاد غير معتدبه ، وهو كلاف ظاهم ، وإن كان عدلا ، وخلاف من خالف في أخبار الآحاد غير معتدبه ، وهو كلاف

<sup>(</sup>۱) حديث ذكاة الجنين ذكاة أمه: قال المصنف انه صح لا يتطرق احتمال إلى متنه و لا ضعف الى سنده و أخذه ذا من امام الحرمين فامه كذا قال فى الأساليب و الحديث رواه أبو داود و الترمذى و حسنه و ابن ماجه و ابن حاين من حديث أبى هريرة و قال صحيح الأسناد وليس كذلك و للطبر انى فى الصغير من حديث ابن عمر بسند جيد و قال عبد الحق لا يحتج باسانيدها كلها

<sup>(</sup>٢) حديث أكل الضب على مائدة رسول الله عليه وسلم:قال المصنف هو فى الصحيحين وهو كما ذكر من. حديث ابن عمر وابن عباس وخاله بن للوليد

النظام في أصل الإجماع ، وقوله إنه ليس بحجة . ولو جاز مثل هذا الورع - لسكان من الورع أن يمتنع الإنسان من أن يأخذ ميراث الجد أبي الاب ، ويقول ليس في كتاب الله ذكر إلا للبنين . وإلحاق ابن الابن بالابن بإجماع الصحابة ، وهم غير معصومين ، والغلط عليهم جائز ، إذ خالف النظام فيه . وهذا هوس". ويتداعى إلى أن يتركما علم بعمومات القرءان إذ من المتكلمين من ذهب إلى أن العمومات لاصيغة لها ، وإنما يحتج بما فهمه الصحابة منها بالقرائن والدلالات . وكل ذلك وسواس

فإذاً لاطرف من أطراف الشبهات إلا وفيها غلو وإسراف، فليفهم ذلك .ومهاأ شكل أمر من هذه الأمور ، فليستفت فيه القلب ، وليدع الورع مايريبه الى مالايريبه وليترك حزاز القلوب،وحكا كات الصدور . وذلك يختلف بالأشخاص والوقائع . ولكن ينبى أن يحفظ قلبه عن دواعى الوسواس ، حتى لا يحكم إلا بالحق ، فلا ينطوى على حزازة في مظان الوسواس ، ولا يخلو عن الحزازة في مظان الكراهة . وماأعز مثل هذا القلب! ولذلك لم يرد عليه السلام (١) كل أحد الى فتوى القلب، وإنما قال ذلك لوابسة لما كان قدعرف من ما المدا المداه المداه

القسم الثانى: تعارض العلامات الدالة على الحل والحرمة. فإنه قد ينهب نوع من المتاع في وقت، ويندر وقوع مثله من غير النهب فيرى مثلا في مدرجل من أهل الصلاح فيدل صلاحه على أنه حلال ، ويدل نوع المتاع وندوره من غير النهوب على أنه حرام ، فيتعارض الأمران . وكذلك يخبر عدل أنه حرام ، وآخر أنه حلال . أو تتعارض شهادة فاسقين أو قول صي وبالغ . فإن ظهر ترجيح حُكم به ، والورع الاجتناب ، وإن لم يظهر ترجيح وجب التوقف . وسيأتى تفصيله في باب التعرف والبحث والسؤال

القسم الثالث: تعارض الأشباء في الصفات التي تناط بها الأحكام. مثاله أن يوصى عال للفقهاء، فيعلم أن الفاصل في الفقه داخل فيه، وأن الذي ابتدأ التعلم من يوم أو شهر لا يدخل فيه. و ينهما درجات لاتحصى يقع الشك فيها. فالمفتى يفتى بحسب الظن، والورع الاجتتاب. وهذا أغمض مثارات الشبهة. فإن فيها صورا يتحير المفتى فيها تحيرا لازما لاحيلة

<sup>(</sup>١) حديث لم يردكل أحد الى فتوى قلبه وانما قال ذاك لوابسة : وتقدم حديث وابسة ،روى الطبرانى من حديث واثلة أنه قال ذلك لواثلة أيضا وفيه العلام بن ثعلبة مجهول

له فه ، إذ يكون المتصف يصفة في درجة متوسطة بين الدرحتين المتقابلتين لا يظهر له ميله إلى أخدها. وكذلك الصدقات المصروفة إلى المحتاجين ، فإن من لاشيء له معملوم أنه عتاج ، ومن له مالي كثير معلوم أنه غنى . ويتصدى بينهما مسائل غامضة ، كمن لهدار وأثاث وثياب وكتب، فإن قدر الحاجة منه لا يمنسع من الصرف إليه، والفاصل. يمنع • والحاجة ليست محدودة ، وإنما تعرك بالتقريب . ويتعدى منه النظر في مقدار سعة الدار وأبنيتها ، ومقدار قيمتها ، لكونها في وسط البلد ، ووقوع الاكتفاء بدار دونها ، وكذلك في نوع أثاث البيت ، إذا كان من الصقر لا من الخزف ، وكذلك في عددها ، وكذلك في قيمتها ، وكذلك فيما محتاج إليه كل يوم ، وما يحتاج إليه كل سنة من آلات الشتاء ، ومالا « دَعْمَايَرِيبُكُ إِلَى مَالاً يَرِيبُكَ » وكل ذلك في محل الريب. وإِن توقف المفتى فلاوجه إلا التوقف. وإن أفتى المفتى بظن وتخمين فالورع التوقف. وهوأهمواقع الورع.وكذلك مانجب بقدر الكفاية من نفقة الأقارب وكسوة الزوجات، وكفاية الفقهاء والعلماءعلى يبت المال، إذ فيه طرفان، يعلم أن أحدها قاصر، وأن الآخر زائد، وبينهما أمورمتشابهة تختلف باختلاف الشخص والحال . والمطلع على الحاجات هو الله تعالى، وليس للبشروقوف على حدودها . فما دون الرطل المسكى في اليوم قاصرًا عن كفاية الرجل الضخم ، وما فو ق ثلاثة أرطال زائد على الكفاية،وما يينهما لايتحقق له حد فليدع الورع مايريبه إلى مالايريبه وهذا جار في كل حكم نيط بسبب، يعرف ذلك السبب بلفظ العرب، إذ العرب وسائر أهل اللغات لم يقدروا متضمنات اللغات بحدود محدودة ، تنقطع أطرافها عن مقا بلاتها كلفظ الستة ، فإنه لا يحتمل مادونها وما فوقها من الأعداد ، وسائر ألفاظ الحساب والتقديرات. فليست الألفاظ اللغوية كذلك ، فلا لفظ في كتاب الله وسمنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، إلا ويتطرق الشك إلى أوساط في مقتضياتها ، تدور بين أطراف متقابلة . فتعظم الحاجة إلى هذا الفن في الوصايا والأوقاف فالوقف على الصوفية مثلا مما يصح . ومن الداخل تحت موجب هذا اللفظ ؟ هذا من النوامض . فكذلك سائر الألفاظ

<sup>(</sup>١) حديث دع مايريبك إلى مالايريبك : تقدم في الباب قبله

وسنشير إلى مقتضى لفظ الصوفية على الخصوص ، ليعلم به طريق التصرف فى الألفاظ وإلا فلا مطمع فى استيفائها . فهذه اشتباهات تثور من علامات متعارضة ، تجذب إلى طرفين متقابلين ، وكل ذلك من الشبهات يجب اجتنابها ، إذا لم يترجح جانب الحل، بدلالة تغلب على الظن أو باستصحاب ، بموجب قوله صلى الله عليه وسلم « دَعْ مَا يَرِيبُكَ إِلَى مالا يَر يُبُكَ » و بموجب سائر الأدلة التي سبق ذكرها .

فهذه مثارات الشبهات: وبعضها أشد من بعض. ولو تظاهرت شبهات شيعلى شيء واجد كان الأمر أغلظ. مثل أن يأخذ طعاما مختلفا فيه ، عوضا عن عنب باعه من خمار بعد النداء يوم الجمعة ، والبائع قد خالط ماله حرام ، وليس هوأ كثر ماله ، ولكنه صارمشتبها به . فقد يؤدى ترادف الشبهات إلى أن بشتد الأمر في اقتحامها

فهذه مراتب عرفنا طريق الوقوف عليها ، وليس فى قوة البشر حصرها . فااتضحمن هذا الشرح أخذ به ، وما التبس فليجتنب . فإن الإثم حزاز القلب . وحيث قضيناباستفتاء القلب أردنا به حيث أباح المفق ، أما حيث حرمه فيجب الامتناع . ثم لايمول على كل قلب ، فرب موسوس ينفر عن كل شىء ، ورب شره متساهل يطمئن إلى كل شىء . ولا اعتبار بهذين القلبين . وإنما الاعتبار بقلب العالم الموفق ، المراقب لدقائق الأحوال . وهو الحك الذي يمتحن به خفايا الأمور . وما أعن هذا القلب فى القلوب . فمن لم يتق بقلب نفسه فليلتمس النور من قلب بهذه الصفة ، وليعرض عليه واقعته ، وجاء فى الزبور ، أنالله تمالى أوحى إلى داود عليه السلام ، قل لبنى اسرائيل إنى لاأنظر إلى صلاتكم ولاصيامكي ولكن أنظر إلى م، شك في شيء فتركه لأجلى ، فذاك الذي أنظر اليه ، وأؤ يده بنصرى ، وأباهى به ملائكتى .

#### الباب الثالث

في البحث والسوال والهجوم والإهمال ومظانهما

اعلم أن كل من قدم إليك طماما أو هدية ، أو أردت أن تشترى منه أو تتهب ، فليس لك أن تفتش عنه . وليس لك أن تفتش عنه . وليس

<sup>﴿</sup> الباب الثالث في البحث والسؤال ﴾

لك أيضا أن تنرك البحث ، فتأخذكل مالاتتيقن تخريمه . بل السؤال واجب مرة، وحرام مرة ، ومندوب مرة ، ومكروه مرة ، فلا بد من تفصيله

والقول الشافى فيه ، هو أن مظنة السؤال مواقع الريبة . ومنشأ الريبة ومثار ها إما أمر يتعلق بالمال ، أو يتعلق بصاحب المال .

## المثار الأول

#### أحوال المالك

وله بالإِضافة إلى معرفتك ثلائة أحوال : إما أن يكون مجهولا ، أو مشكوكا فيه . أو معلوما بنوع ظن يستند إلى دلالة .

الحالة الأولى:أن يكون مجهولا. والمجهول هو الذى ليس معه قرينة تدل على فساده وظلمه ، كزي الأجناد. ولامايدل على صلاحه ، كثياب أهل التصوف والتجارة والعلم وغيرها من العلامات. فإذا دخلت قرية لائمرفها ، فرأيت رجلا لاتعرف من حاله شيئا، ولا عليه علامة تنسبه إلى أهل صلاح أو أهل فساد ، فهو مجهول. وإذا دخلت بلدة غريبا، ودخلت سوقا ، ووجدت رجلا خبازا أو قصابا أو غيرد ، ولا علامة تدل على كو نه مربيا أو خائنا ، ولا مايدل على نفيه ، فهو مجهول ولا يدرى حاله . ولا نقول إنه مشكوك فيه لأن الشك عبارة عن اعتقادين متقابين ، لهما سببان متقابلان ، وأكثر الفقهاء لايدركون الفرق بين مالا يدرى ، وبين مايشك فيه . وقد عرفت مما سبق أن الورع ترائمالا يدرى قال يوسف بن أسباط ، منذ ثلاثين سنة ما حاك فى قلى شيء إلا تركته . و تكلم جماعة في أشق الأعمال ، فقالوا هو الورع ، فقال لهم حسان بن أبي سنان ، ما شيء عندى أسهل من الورع ، إذا حاك في صدرى شيء تركته

فهذا شرط الورع ، و إنمانذكر الآن حكم الظاهر فنقول :

حَمَ هذه الحالة أن الجِمُول إن قدم اليك طعاما ، أو حمل إليك هـدية ، أو أردت أن تشترى من دكانه شيئا، فلا يلزمك السؤال . بل يده وكونه مسلما دلالتان كافيتان في الهـدوم على أخذه . وليس لك أن تقول الفساد والظلم غالب على الناس ، فهذه وسوسة وسوءظن

بهذا المسلم بعينه ، وإن بعض الظن إثم . وهذا المسلم يستحق بإسلامه عليك أن لاتسي الظن به . فإن أسأت الظن به في عينه لا نك رأيت فسادا من غيره ، فقد جنيت عليه وأغمت به في الحال نقدا من غير شك . ولو أخذت المال لكان كونه حراما مشكوكا فيه ويدل عليه أنا نعلم أن الصحابة رضى الله عنهم في غزواتهم وأسفاره ، كانوا ينزلون في القرى ، ولايردون القرى . ويدخلون البلاد ، ولا يحترزون من الأسواق . وكان الحرام أيضا موجودا في زمانهم ، وما نقل عنهم سؤال إلا عن ريبة ، إذكان صلى الله عليه وسلم لايسأل عن كل ما يحمل إليه ، بل سأل في أول قدومه إلى المدينة وهم فقراء ، فغلب على الطن أم هدية ، لأن قرينة الحال تدل ، وهو دخول المهاجرين المدينة وهم فقراء ، فغلب على الطن أن ما يحمل إليهم بطريق الصدقة ، ثم إسلام المعطى ويده لايدلان على أنه ليس بصدقة . ثن ما يحمل إليهم بطريق الصدقة ، ثم إسلام المعطى ويده لايدلان على أنه ليس بصدقة . ثن الضيافات فيجيب ، ولايسأل أصدقة أم لا ، إذ العادة ماجرت بالتصدق بالضيافة . ولذلك (٢) دعته أم سليم ، (١) ودعاه الخياط كما في الحديث الذي رواه أنس بن مالك وعائشة يتساوقان ، فقال عليه السلام أنا وعائشة فقال لا ، فقال فلا ، ثم أجابه بعد ، فذهب هو وعائشة يتساوقان ، فقرب إلهما إهالة ، ولم ينقل السؤال في شيء من ذلك

وسأل أبو بكر رضى الله عنه عبده عن كسبه لما رابه من أمره . وسأل عمر رضى الله عنه الذى سقاه من لبن إبل الصدقة إذ رابه، وكان أمجيه طعمه، ولم يكن على ما كان يألفه كل مرة

<sup>(</sup>١) حديث سؤاله فى أول قدومه الى المدينة عما يحمل اليه أصدقة أم هدية:أحمد والحساكم وقال صحيح الاستاد من حديث سلمان ان النبي صلى الله عليه وسلم لما قدم المدينة أتاه سلمان بطعام فسأله عنه أصدقة أم هدية الحديث تقدم فى الباب قبله من حديث أبى هريرة

<sup>(</sup> ٢ ) حديث كان يدعى الى الضيافات فيجيبولا يسأل أصدقة أم لا هــذا معروف مشهور من ذلك في الصحيحين حديث أبى مسعود الانصارى في صنيع أبى شعيب طعاما لرسول الله صلى الله عليه وسلم ودعاه خامس خمسة

<sup>(</sup>٣) حديث دعته أم سليم :متفق عليه من حديث أنس

<sup>(</sup> ٤ ) حديث أنس أن خياطًا دعا رسول الله صلى الله عليه وسلم فقدم اليه طعامًا فيه قرع : متفق عليه

<sup>﴿</sup> ٥ ) حديث دعاه الرجل الفارسي فقال أنا وعائشة ــالحديث مسلم عن أنس

وهذه أسباب الربية . وكل من وجد ضيافة عند رجل مجهول لم يكن عاصيا با بابه من غير تفتيس . بل لورأى في داره تجملا ومالا كثيرا ، فليس له أن يقول الحدالال عزيز وهذا كثير ، فن أين يجتمع هذا من الحلال . بل هذا الشخص بعينه يحتمل أن يكون ورث مالا أو اكتسبه ، فهو بعينه يستحق إحسان الظن به . وأزيد على هذا وأقول ليس له أن بسأله . بل إن كان يتورع فلا يدخل جو فه إلا مايدرى من أين هو ، فهو حسن فليتلطف في الترك . وإن كان لابدله من أكله فلياً كل بغير سؤال . إذالسؤال إذاء وهتاك متر وإيحاش ، وهو حرام بلا شك

فإن قلت: لمله لايتأذى. فأقول لمله يتأذى . فأنت تسأل حذرا من لمل . فإن قنمت ولم فلمل ، فلمل ماله حلال . وليس الإيم المحذور في إيذاء مسلم بأقل من الإيم في أكل الشبهة والحرام . والغالب على الناس الاستيحاش بالتفتيش . ولا يجوز له أن يسأل من غيره من حيث يدري هو به ، لأن الإبذاء في ذلك أكثر . وإن سأل من حيث لا يدري هو ، ففيه إساءة طن وهتك ستر ، وفيه تجسس ، وفيه تشبث بالغيبة ، وإن لم يكن ذلك صريحا . وكل ذلك منهي عنه في آية واحدة ، قال الله تمالي (الجنّنية واكبراً من الطّن إن بمض الظن إنم ولا تخسسوا ولا يَشت بمضكم م بعضاً) وكم زاهد جاهل يوحش القاوب في التفتيش ولوكان باعثه محض الدين لكان خوفه على قلب مسلم أن يتأذى أشد من خوفه على بطنه في يعلنه ويتكلم بالكلام الخمش الدين لكان خوفه على قلب مسلم أن يتأذى أشد من خوفه على بطنه في يعلم أن طريق الورع الترك دون التجسس وإذا لم يكن ثم علامة توجب الاجتناب فليملم أن طريق الورع الترك دون التجسس وإذا لم يكن ثم علامة توجب الاجتناب الطن . هذا هو المألوف من الصحابة رضى الله عهم ، ومن زاد عليهم في الورع فهو صال مبدع ، وليس متبع . فلن يبلغ أحد مدأحده ولا نصيفه ، ولو أنفق ما في الارض جيما كيف وقد أكل رسول الله صلى الله عليه وسلم مربرة ، فقيل إنه صدقة ، فقال كيف وقد أكل رسول الله صلى الله عليه وسلم (مول المتصدق عيهو لا عنده ولم عتنع . فلن هذه ولم يتنع . فلن يبلغ أحد مدأحده ولا نصيفه ، ولو أنفق ما في الارض جيما لهف وقد أكل رسول الله صلى الله عليه وسلم (مول المتصدق عيهو لا عنده ولم عتنع . فلن هم عدول عنده ولم عتنع . فلن هم عدول عنده ولم عتنع .

<sup>(</sup>١) حديث أكله طعام بريره فقيل إنها صدقة فقال هو لهما صدقة ولناهدية: متفق عليه من حديث أس

الحالة الثانية : أن يكون مشكوكا فيه بسبب دلالة أور ثت رببة . فلنذكر صورة الريبة ممحكمها أما صورة الريبة ، فهو أن تدله على تحريم ما في يده دلالة إما من خلقته أو من زبه وثيابه أو من فعله وقوله ، أما الخلقة فبأن يكون على خلقة الأنراك والبوادى ، والمعروفين بالظلم وقطع الطريق وأن يكون الشعر مفرقا على دأسه على دأب أهل الفساد ، وأما الثياب فالقباء والقلنسوة وزى أهل الظلم والفساد من الأجناد وغيره ، وأما الفعل والقول فهو أن يشاهد منه الإقدام على مالا يحل ، فإن ذلك يدل على أنه يتساهل أيضا في المال ، ويأخذ مالا يحل فهذه مواضع الريبة

فإذا أراد أن يسترى من مثل هذا شيئا أو يأخذ منه هدية أو يحيبه إلى ضيافة ، وهو غريب عهول عنده ، لم يظهر له منه إلا هذه العلامات فيحتمل أن يقال البد تدل على الملك ، وهد الدلالات صعيفة ، فالإقدام جائز ، والترك من الورع . ويحتمل أن يقال إن البد دلالة صعيفة وقد قابلها مثل هذه الدلالة فأورثت ربية ، فالهجوم غير جائز . وهو الذى نختاره و نفتى يه لقوله صلى الله عليه وسلم «('' دع ماير يبُك إلى مالا يَر يبُك ، فظاهره أمر ، وإن كان يحتمل الاستحباب لقوله صلى الله عليه وسلم «('') الإثم حرزاً أن القلوب »وهذا الدوت في القلب كينكر . ولأن النبي صلى الله عليه وسلم سأل أصدقة هو أو هدية ، وسأل أبو بكررضي لا ينكر . ولأن النبي صلى الله عليه وله بيا المنافقة هو أو هدية ، وسأل أبو بكررضي وإن كان مكنا ، ولكن لا يحمل عليه إلا بقياس حكمى . والقياس ليس يشهد بتحليل هذا . فإن ذلالة البدو الإسلام ، وقد عارضها هذه الدلالات ،أور ثت ربية فإذا تقابلا فا لاستحلال فإن دلالة البدو الإسلام ، وقد عارضها هذه الدلالات ،أور ثت ربية فإذا تقابلا فا لاستحلال الماء متنبرا ، واحتمل أن يكون بطول المكث ، فإن رأينا ظبية بالت فيه ، مما التنبير به ، تركنا الاستصحاب . وهذا قريب منه . ولكن بين هذه الدلالات تفاوث . فإن طول الماء متنبرا ، واحتمل أن يكون بطول المكث ، فإن رأينا غلية بالت فيه ، مما القال المنافول والفعل الخالفان الشرع به ، تركنا الاستصحاب . وهذا قريب منه . ولكن بين هذه الدلالات تفاوث . فإن طول المناف به ، تركنا الاستصحاب . وهذا قريب منه . ولكن بين هذه الدلالات تفاوث . فإن طول المنافق بالمنافق بالمنافق القلم الخافان الشرع بن هذه الدلالات تفاوث . فإن طول المناد بل على الظلم بالمنافق القلم الخافان المناه ، أو بمقد عقدال بال تما القالم المنافلة من والقلم الخافان الشعد عقدال بال تما التعلم المنافلة والمناد بالمنافلة والمناه ، والمقد عقدال بال تما النظم بالمنافلة والمناه ، أو بمقد عقدال بالا تما المناه ، والقلم الخافان المناه ، والمقد عقدال بالدال المناه ، والمناه والمناه ، والمقد عقدال بالدال المناه ، والمناه والمناه ، والمناه والمناه ، والمناه والمناه ، والمناه والمناه والمناه ، والمناه والمناه والمناه ، والمناه والمناه ، والمناه والمناه ، والمناه والمناه ، والمناه والمناه

<sup>(</sup>١) حديث دع ما بريك: تقدم في البابين قبله

<sup>(</sup> ٢ ) حديث الاتم حزاز القاوب: تفدم في العلم

فأما إذا رآه قد شم غيره في غضبه ، أو أتبع نظره امرأة مرت به ، فهذه الدلالة صعيفة . فكم من إنسان يتحرج في طلب المال ، ولا يكتسب إلا الحلال ، ومع ذلك فلا يملك نفسه عند هيجان الغضب والشهوة . فليتنبه لهذا التفاوت . ولا عكن أن يضبط هذا بحد فليستفت العبد في مثل ذلك قلبه

وأقول: إن هذا إن هذا إن من مجهول فله حكم . وإن رآه بمن عرفه بالورع في الطهارة والصلاة وقراءة القرءان، فله حكم آخر إذا تعارضت الدلالتان بالإضافة إلى المال و تساقطتا وعاد الرجل كالمجهول . إذ ليست إحدى الدلالتين تناسب المال على الخصوص . فكم من متحرح في المال لا يتحرج في غيره ، وكم من محسن للصلاة والوضوء والقراءة ويأكل من حيث يجد فالحكم في هذه الموافع ما يميل إليه القلب ، فإن هذا أمر بين المبدو بين الله فلا يمدأن يناط بسبب خق لا يطلع عليه إلا هو ورب الأرباب ، وهو حكم حز لزة القلب ثم ليتنبه لدقيقة أخرى ، وهو أن هذه الدلالة ينبغي أن تكون بحيث تدل على أن أكثر ماله حرام ، بأن يكون جنديا أو عامل سلطان أو نائحة أو مغنية . فإن دل على أن في ماله حرام ، بأن يكون جنديا أو عامل سلطان أو نائحة أو مغنية . فإن دل على أن في ماله حرام المؤلل لم يكن السؤال واجبا ، بل كان السؤال من الورع

الحالة الثالثة: أن تكون الحالة معلومة بنوع خبرة وممارسة ، بحيث يوجب ذلك ظنا فى حل المال أو تحريمه . مثل أن يعرف صلاح الرجل وديانته وعدالته فى الظاهر ، وجوز أن يكون الباطن بخلافه . فهنا لايجب السؤال ، ولا يجوزكما فى المجهول . فالأولى الإقدام والإقدام ههنا أبعد عن الشبهة من الإقدام على طعام المجهول . فإن ذلك بعيد عن الورع وإن لم يكن حراما . وأما أكل طعام أهل الصلاح فدأب الأنبياء والأولياء قال صلى الله عليه وسلم لا تقى من الإقدام على طعام ألم الشاب والأولياء قال الما أنه جندى أو مغن أو مرب ، واستنى عن الاستدلال عليه بالهيئة والشكل والثياب ، فهنا السؤال واجب لا عالة كما في موضع الربية ، بل أولى

<sup>(</sup>١) حديث لا تأكل الاطعام تقى ولا يأكل طعامك الا تقي :تقدم فىالزكاة

### المثار الشابي

ما يستند الشك فيه إلى سبب في المال لا في حال المالك

وذلك بأن يختلط الحلال بالحرام . كما إذا طرح في سوق أحمال من طعام غصب، واشتراها أهلالسوق ، فليس يجب على من يشترى في تلك البلدة وذلكالسوق أن يسأل ممايشتريه ﴿ إلا أن يظهر أن أكثر مافي أيديهم حرام ، فعند ذلك يجب السؤال . فإن لم يكن هو الأكثر 'فالتفتيش من الورع ، وليس بواجب . والسوق الكبير حكمه حكم بلد. والدليل على أنه لا يجب السؤال والتفتيش إذا لم يكن الأغلب الحرام ، أن الصحابة رضى الله عنهم لم يمتنعوا من الشراء من الأسواق، وفيها دراه الرما وغلول الغنيمة وغيرها. وكانوا لايسألون فى كل عقمه . وإنما السؤال نقل عن آحادهم نادرا في بعض الأحوال ، وهي محال الريبة في حق ذلك الشخص المعين . وكذلك كانوا يأخذون الغنائم من الكفار الذين كانوا قــد قاتلوا المسلمين ، وربما أخذوا أموالهم ، واحتمل أن يكون في تلك الغنائم شيء مما أخذوه من المسامين. وذلك لايحل أخذه مجانا بالاتفاق، بل يرد على صاحبه عند الشافعي رحمه الله ، وصاحبه أولى به بالثمن عند أبى حنيفة رحمه الله . ولم ينقل قط التفتيش عن هذا وكتب عمر رضى الله عنه إلى أذر بيجان، أنكم في بلاد تذبح فيها الميتة، فانظرواذكيَّه من ميته . أذن في السؤال وأمر به ، ولم يأمر بالسؤال عن الدراهم التي هي أثمانها ، لأن أكثر دراهمهم لم تكن أثمان الجلود ، وإنكانت هي أيضا تباع . وأكثر الجلودكانكذلك وكذلك قال ان مسعود رضى الله عنه إنكم في بلاد أكثر قصابيها المجوس. فانظر واالذكي من الميتة. فض بالأكثر الأمر بالسؤال ولا يتضع مقصود هذا الباب إلا بذكر صور، وفرض مسائل يكثر وقوعها في العادات ، فلنفرضها مسألة :

شخص معين خالط ماله الحرام ، مثل أن يباع على دكان طعام مغصوب أو مال منهوب ومثل أن يكون القاضى أو الرئيس أو العامل أو الفقيه ، الذى له إدرار على سلطان ظالم ، له أيضا مال موروث و دهقنة أو تجارة . أو رجل تاجر يعامل بمعاملات صحيحة ويربى أيضا . فإنكان الأكثر من ماله حرامالا يجوز الا كل من صنيافته ، ولا قبول هديته ولا صدقته إلا بعد التفتيش

فإن ظهر أن المأخوذ من وجه حلال فذاك ، وإلا ترك . وإن كان الحرام أقل والمأخوذ مشتبه ، فهذا في على النظر . لأنه على رتبة بين الرتبتين إذ قضيفا بأنه لو اشتبه ذكية بعشر ميتات مثلا ، وجب اجتناب الكل . وهذا يشبهه من وجه ، من حيت إن مال البط الواحد كالمحصور ، لاميا إذا لم يكن كثير المال مثل السلطان . ويخالفه من وجه إذ الميتة يعلم وجودها في الحال يقينا ، والحرام الذي خالط ماله يحتمل أن يكون قد خرج من يده وليس موجودا في الحال . وإن كان المال قليلا ، وعلم قطعا أن الحرام موجود في الحال ، فهو ومسألة اختلاط الميتة واحد . وإن كثر المال ، واحتمل أن يكون الحرام غير موجود في الحال ، فهذا أخف من ذلك ، ويشبه من وجه الاختلاط بغير محصور كا في الأسواق والبلاد ، ولكنه أغلظ منه لاختصاصه بشخص واحد ، ولا يشك في أن الهجوم عليه بعيد من الورع جدا . ولكن النظر في كونه فسقا مناقضا للمدالة وهذامن حيث النقل أيضا غامض، لان ما ينقل فيه عن الصحابة أيضا عامض، لان ما ينقل فيه عن الصحابة على التحريم . وما ينقل من إقدام على الأكل ، كأكل أبي هم يرة رضى الله عنه طمام معاوية مثلا ، إن قدر في جاة ما في لا كل ، كأكل أبي هم يرة رضى الله عنه طمام التقتيش واستبانه أن عين ما أكله من وجه مباح

قالأفعال في هذا ضعيفة الدلالة ، ومذاهب العلماء المتأخرين مختلفة ، حتى قال بعضهم لو أعطاني السلطان شيئا لأخذته ، وطرد الإباحة فيما إذاكان الأكثر أيضا حراما ، مهما لم يعرف عين المأخوذ ، واحتمل أن يكون حلالا . واستدل بأخذ بعض السلف جوائن السلاطين ، كما سيأتي في باب بيان أموال السلاطين

فأما إذا كان الحرام هو الأقل ، واحتمل أن لا يكون موجودا في الحال ، لم يكن الأكل حراما . وإن تحقق وجوده في الحال ، كما في مسألة اشتباه الذكية بالميتة ، فهذا بما لاأدرى ما أقول فيه ، وهو من المشابهات التي يتحير المفتى فيها ، لا نها مترددة بين مشابهة المحصور وغير المحصور . والرضيعة إذا اشتبهت بقرية فيها عشر نسوة وجب الاجتناب . وإن كان يبلدة فيها عشرة آلاف لم بجب . وينهما أعداد ، ولو سئلت عنها لكنت لا أدرى ماأقول فيها يبلدة فيها عشرة آلاف لم بجب . وينهما أعداد ، ولو سئلت عنها لكنت لا أدرى ماأقول فيها

ولقد توقف العلماء في مسائل هي أوضح من هذه ، إذ سئل أحمد بن حنبل رحمه الله عن رجل ربي صيدا ، فوقع في ملك غيره ، أيكون الصيد للراي أولمالك الأرض ؟ فقال لاأدرى . فروجع فيه مرات ، فقال لاأدرى . وكثيرا منذلك حكيناه عن السلف في كتاب العلم . فليقطع المفتى طمعه عن درك الحكم في جميع الصور .

وقد سأل ابن المبارك صاحبه من البصرة ، عن معاملته قوما بعاملون السلاطين ، فقال إن لم يعاملوا سوى السلطان فلا تعاملهم ، وإن عاملوا السلطان وغيره فعاملهم . وهذا يدل على المسائحة في الأقل ، ويحتمل المسائحة في الأكثر أيضا . وبالجملة فلم ينقل عن الصحابة أنهم كانوا يهجرون بالكلية معاملة القصاب والخباز والتاجر ، لتعاطيه عقداً واحداً فاسداً ، أو لمعاملة السلطان مرة . وتقدير ذلك فيه بعد . والمسألة مشكلة في نفسها

فإن قيل: فقد روى عن على بن أبي طالب رضى الله عنه ، أنه رخص فيه ، وقال خذما بعظيك السلطان ، فإنما يعطيك من الحلال ، وما يأخذ من الحلال أكثر من الحرام ، وسئل ابن مسعود رضى الله عنه فى ذلك ، فقال له السائل ، إن لى جارا لا أعلمه إلا خبيثا ، يدعو نا أو نحتاج فنستسلفه ، فإن لك المهنأ وعليه فنستسلفه ، فقال إذا دعاك فأجبه ، وإذا احتجت فاستسلفه ، فإن لك المهنأ وعليه المأتم ، وأفى سلمان عثل ذلك . وقد علل على بالكثرة ، وعلل ابن مسعود رضى الله عنه بطريق الأشارة ، بأن عليه المأتم لأنه يعرفه ، ولك المهنأ أى أنت لاتعرفه . وروى أنه قال رجل لابن مسعود رضى الله عنه ، إن لى جارا يأكل الربا فيدعو نا إلى طعامه ، أفنأتيه ؟ فقال نعم . وروى فى ذلك عن ابن مسعود رضى الله عنه روايات كثيرة مختلفة ، وأخذ الشافى ومالك رضى الله عنهما جوائز الخلفاء والسلاطين ، مع الملم بأنه قد خالط مالهم الحرام قلنا :أماما روى عن على وضى الله عنه ، فقد اشتهر من ورعه ما يدل على خلاف ذلك .

ول الماما روى عن على رصى الله عنه ، وهد استهر من ورعه ما يدل على خلاف دلك. فإنه كان يمتنع من مال يبت المال حتى يبيع سيفه ، ولايكون له إلا قميص واحد في وقت الفسل لا يجد غيره . ولست أنكر أن رخصته صريح في الجواز ، وفعله محتمل للورع ، ولكنه لو صح فال السلطان له حسكم آخر . فإنه يحكم كثرته يكاد يلتحق عا لا يحضر ، وسيأتى بيان ذلك . وكذا فعل الشافعي ومالك رضى الله عمهما متعلق عالى السلطان ، وسيأتى حكمه . وإنما كلامنا في آحاد الخلق ، وأموالهم قريبة من الحصر

وأما قول ابن مسعود رضى الله عنه ، فقيل إنه إنما نقله خوات التيمى ، وإنه ضعيف الحفظ ، والمشهور عنه مايدل على توقي الشبهات ، إذ قال لا يقولن أحدكم أخاف وأرجو فإن الحلال بين ، والحرام بين ، وبين ذلك أمور مشتبهات ، فدع ما يريبك إلى ما لا يريبك وقال: إجتنبوا الحكاكات ففها الإثم

فإن فيل فلم قلم إذا كان الأكثر حراما لم يجز الأخذ ، مع أن المآخوذ ليس فيه علامة ثدل على تحريمه على الخصوص . واليد علامة على الملك ، حتى أن من سرق مال مثل هذا الرجل قطعت يده ، والكثرة توجب ظنا مرسلا لا يتعلق بالعين ، فليكن كغالب الظن في طين الشوارع ، وغالب الظن في الاختلاط بغير محصور إذا كان الأكثر هو الحرام . ولا يجوز أن يستدل على هذا بعموم قوله صلى الله عليه وسلم «دَع ما يَريبُك إلى ما لا يريبُك» في موس ببعض المواضع بالاتفاق ، وهو أن لا يريبه بعلامة في عين الملك ، بدليل اختلاط القليل بغير المحصور ، فإن ذلك توجب ريبة ، ومع ذلك قطعتم بأنه لا يحرم

فالجواب: أناليد دلالة ضعيفة كالاستصحاب، وإنما يؤثر إذا سلمت عن معارض قوى، فإذا تحققنا الاختلاط، وتحققنا أن الحرام المخالط موجود في الحال والمال غير خال عنه وتحققنا أن الأكثر هو الحرام، وذلك في حق شخص معين يقرب ماله من الحصر، ظهر وجوب الإعراض عن مقتضى اليد، وإنه يحمل عليه قوله عليه السلام «دَعْ مَا يَرِيبُكَ إِلَى مَالاً يَرِيبُكَ الله وجوب الإعراض عن مقتضى اليد، وإنه يحمل على اختلاط قليل بحلال غير محصور، إذ كان يريبُك، لا يبقى له محمل . إذ لا يمكن أن يحمل على اختلاط قليل بحلال غير محصور، إذ كان على التنزيه صرف له عن ظاهره بغير قياس . فإن تحريم هذا غير بعيد عن قياس العلامات على التنزيه صرف له عن ظاهره بغير قياس . فإن تحريم هذا غير بعيد عن قياس العلامات والاستصحاب، وللكثرة تأثير في تحقيق الظن، وكذا للحصر، وقد اجتمعا، حتى قال أبو حنيفة رضى الله عنه ، لا يجتهد في الأواني إلا إذا كان الطاهر هو الأكثر . فاشترط اجتماع الاستصحاب والاجتهاد بالعلامة وقوة الكثرة . ومرف قال يأخذ أي آنية أراد بلا اجتماد ، بناء على مجرد الاستصحاب، فيجوز الشرب أيضا ، فيلزمه التجويز ههنا بمجرد علامة اليد، ولا يحرى ذلك في بول اشتبه بماء ، إذ لا استصحاب فيه . ولا نطرده أيضا في علامة اليد ، ولا يحرى ذلك في بول اشتبه بماء ، إذ لا استصحاب فيه . ولا نطرده أيضا في ميتة اشتبهت نذكية ، إذ لا استصحاب في اليشة ، واليد لا تدل على أنه غير ميتة ميتة اشتبهت نذكية ، إذ لا استصحاب في اليشة ، واليد لا تدل على أنه غير ميتة

و تدل فى الطمام المباح على أنه مهلك . فهمناأ ربع متعلقات ، استصحاب ، وقلة فى المخلوط أو كثرة، وانحصاراً و اتساع فى المخلوط ، وعلامة خاصة فى عين الشىء يتعلق بها الاجتهاد . فن يغفل عن جموع الأربعة ربما يغلط ، فيشبه بعض المسائل بما لابشبه

فحصل بما ذكر ناه أن المختلط فى ملك شخص واحد ، إما أن يكون الحرام أكثره أو أقله ، وكل واحد إما أن يعلم بيقين أو بظن عن علامة أو توهم ، فالسؤال بجب في موضمين وهو أن يكون الحرام أكثر يقينا أو ظنا ، كما لو رأى تركيا مجهولا يحتمل أن يكون كل ماله من غنيمة . وإن كان الأقل معلوما باليقين ، فهو محل التوقف . وتكاد تسير سير أكثر السلف وضرورة الأحوال إلى الميل إلى الرخصة . وأما الأقسام الشلائة الباقية فالسؤال غير واجب فيها أصلا .

#### مسألة:

إذا حضر طعام إنسان ، علم أنه دخل فى يده حرام من إدرار كان قد أخذه ، أو وجه آخر ، ولا يدرى أنه بقى إلى الآن أم لا فله الأكل ، ولا يلزمه التفتيش . وإنما التفتيش فيه من الورع . ولو علم أنه قد بقى منه شىء ، ولكن لم يدر أنه الأقل أوالأكثر ، فله بأن يأخذ بأنه الأقل ، وقد سبق أن أمر الأقل مشكل ، وهذا يقرب منه

#### مسألة:

إذا كان في يد المتولى للخيرات أو الأوقاف أو الوصايا مالان ، يستحق هو أحدها ولا يستحق الثانى ، لأنه غير موصوف بتلك الصفة ، فهل لهأن يا خذ ما يسلمه إليه صاحب الوقف ، نظر ، فإن كانت تلك الصفة ظاهرة بعرفها المتولى ، وكان المتولى ظاهر العدالة فله أن يأخذ بغير بحث . لأن الظن بالمتولى أنه لا يصرف إليه ما يصرفه إلا من المال الذى يستحقه . وإن كانت الصفة خفية وإن كان المتولى بمن عرف حاله أنه يخلط ولا يبالى كيف يفمل فعليه السؤال . إذ ليس ههنا يدولا استصحاب يمول عليه . وهو وزانسؤال رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الصدقة والهدية عن تردده فيهما . لأن اليد لا تخصص الهدية عن الصدقة ولا الاستصحاب . فلا ينجى منه إلاالسؤال، فإن اليد لا تخصص الهدية عن الصدقة ولا الاستصحاب . فلا ينجى منه إلاالسؤال، فإن البدلا تخصص الهدية عن

أسقطناه بعلامة اليد والإسلام، حتى لولم يعلم أنه مسلم وأراد أن يأخذ من يده لحما من ذبيعته ، واحتمل أن يكون مجوسيا ، لم يجز له ما لم يعرف أنه سلم . إذاليدلاتدل في الميتة ، ولا الصورة تدل على الإسلام ، إلا إذا كان أكر أهل البلدة مسلمين ، فيجوزأن يظن بالذي ليس عليه علامة الكفر أنه مسلم ، وإنكان الخطأ ممكنا فيه . فلا ينبني أن تلتبس المواضع التي تشهد فيها اليد والحال بالتي لاتشهد

#### مسألة:

له أن يشترى في البلد دارا ، وإن علم أنها تشتمل على دور مفصوبة . لأن ذلك اختلاظ بغير محصور . ولكن السؤال احتياط وورع . وإنكان في سكة عشر دور مثلا ، إحداها مفصوب أو وقف ، لم يجز الشراء ما لم يتميز . ويجب البحث عنه . ومن دخل بلدة وفيها رباطات خصص بوقفها أرباب المذاهب ، وهو على مذهب واحد من جملة تلك المذاهب ؛ فليس له أن يسكن أيها شاء ، ويأكل من وقفها بغير سؤال ، لأن ذلك من باب اختلاط المحصور ، فلا بد من النمييز ، ولا يجوز الهجوم مع الإيهام ، لأن الرباطات والمدارس في البلد لا بدأن تكون محصورة .

#### مسألة:

حيث جملنا السؤال من الورع ، فليس له أن يسأل صاحب الطمام والمال إذا لم يأمن فضبه . وإغا أوجبنا السؤال إذا تحقق أن أكثر ماله حرام ، رعند ذلك لايبالى بغضب مثله ، إذ يجب إيذاء الظالم بأكثر من ذلك . والغالب أن مثل هذا لا يغضب من السؤال نم :إن كان يأخذ من يد وكيله أو غلامه أو تلميذه أو بعض أهله بمن هو تحت رعايته ، فله أن يسأل مهما استراب ، لأنهم لا يغضبون من سؤاله ، ولأن عليه أن يسأل ليعلمهم طريق الحلال . ولذلك سأل أبو بكر رضى الله عنه غلامه ، وسأل عمر من سقاه من إبل الصدقة ، وسأل أبا هريرة رضى الله عنه أيضا لما أن قدم عليه عال كثير ، فقال و يحك ! أكل هذا عليب! من حيث إنه تعجب من كثرته ، وكان هو من رعيته . لاسما وقد رفق في صيغة السؤال . وكذلك قال على رضى الله عنه ، ليس شيء أحب إلى الله تعالى من عدل إمام ورفقه ولاشيء أبغض إليه من جوره وخرقه ،

مسألة:

قال الحارث المحاسبي رحمه الله ، لو كان له صديق أو أخ ، وهو يأمن غضبه لو سآله فلا ينبغي أن يسأله لأجل الورع . لأنه ربا يبدو له ما كان مستورا عنه ، فيكون قد حمله على هتك الستر . ثم يؤدى ذلك إلى البغضاء . وما ذكره حسن . لأن السؤال إذا كان من الورع لامن الوجوب ، فالورع في مثل هذه الأمور الاحتراز عن هتك الستر ، وإثارة البغضاء أهم . وزاد على هذا فقال ، وإن رابه منه شيء أيضا لم يسأله ، ويظن به أنه يطعمه من الطيب و يجنبه الحبيث . فإن كان لا يطمئن قلبه إليه فيحترز متلطفا ، ولا يهتك ستره بالسؤال . قال لأنى لم أر أحدا من العلماء فعله . فهذا منه مع مااشتهر به من الزهد ، يدل على مساعة فيما إذا خالط المال الحرام القليل . ولكن ذلك عند التوم لاعند التحقق . لأن لفظ الربية يدل على التوم بدلالة تدل عليه ، ولا يوجب اليقين . فليراع هذه الدقائق بالسؤال مسألة:

رعا يقول القائل أى فائدة فى السؤال بمن بعض ماله حرام، ومرف يستحل الماله الحرام رعا يكذب . فإن وثق بأمانته ، فليثق بديانته فى الحلال . فأقول مهاعلم خالطة الحرام لمال إنسان ، وكان له غرض فى حضورك ضيافته ، أو قبولك هديته ، فلا تحصل الثقة بقوله ، فلا فائدة للسؤال منه ، فينبنى أن يسأل من غيره . وكذا إن كان يباعا، وهو يرغب فى البيع لطلب الربح ، فلا تحصل الثقة بقوله إنه حلال ، ولافائدة فى السؤال منه ، وإعال يسأل من غيره . وإعال يسأل من عيره . وإعال يسأل المتولى على الماله يسأل من غيره . وإعال يسأل من صاحب اليد إذا لم يكن مهما . كما يسأل المتولى على الماله الذى يسلمه أنه من أى جهة . وكما سأل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الهدية والصدقة ، فإن ذلك لا يؤذى ، ولا يتهم القائل فيه . وكذلك إذا اتهمه بأنه ليس يدرى طريق كسبه فإن فلا يتهم فى قوله إذا أخبر عن طريق صيح . وكذلك يسأل عبده وخادمه ليعرف طريق اكتسابه . فههنا يفيد السؤال . فإذا كان صاحب المال منها ، فليسأل من غيره ، فإذا أخبره عدل واحد قبله . وإن أخبره فاسق يعلم من قرينة حاله أنه لا يكذب حيث لاغرض من الثقة بقول فاسق مالا يحصل بقول عدل فى بعض الأحوال وليس كل من فسق يكذب من الثقة بقول فاسق مالا يحصل بقول عدل فى بعض الأحوال وليس كل من فسق يكذب

ولاكل من ترى العدالة في ظاهره يصدق. وإنما نيطت الشهادة بالعدالة الظاهرة اضرورة الحكم. فإن البواطن لايطلع عليها . وقد قبل أبو حنيفة رحمه الله شهادة الفاسق . وكم من . شخص تعرفه ، وتعرف أنه قد يقتحم المعاصى ، ثم إذا أخبرك بشيء وثقت به . وكذلك إذا أخبر به صي مميز ممن عرفته بالتثبت ، فقد تحصل الثقة بقوله ، فيحل الاعتماد عليه . فأما إذا أخبربه مجهول لايدري من حاله شيء أصلا، فهذا نمن جوزنا الأسكل من يده. لأن يده دلالة ظاهرة على ملكه . وربما يقال إسلامه دلالة ظاهرة على صدقه ، وهذا فيه نظر • ولا يخلو قوله عن أثر مافي النفس • حتى لو اجتمع منهم جماعة تفيد ظنا قويا، إلا أَنْ أَثْرُ الواحد فيه في غاية الضعف. فلينظر إلى حد تأثيره في القلب. فإن المفتى هو القلب في مثل هذا الموضع. وللقلب التفاتات إلى قرائن خفية يضيق عنها نطلق النطق. فليتأمل فيه ويدل على وجوب الالتفات إليه ماروي عن عقبة بن الحارث ، أنه جاء إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) فقال ، إني تزوّجت امرأة فجاءتأمة سوداء، فزعمت أنها قدأر ضمتنا وهي كاذبة. فقال «دَعْهَا» فقال إنها سوداء يصغر من شأنها. فقال عليه السلام « فَكَيْتُ فَ وَقَدْ زَعَمَتْ أَنَّهَا قَدْ أَرْضَعَتْكُما ؟ لاَ خَيْرَلكَ فيها ، دَعْها عَنْكَ » وفي لفظ آخر «كَيْفَ وَقَدْ قيلَ »ومهما لم يعلم كذب المجهول، ولم تظهر أمارة غرض له فيه ،كان له وقع في القلب لامحالة فَلَدُلك يِنا كَدُ الْأَمْرُ بِالْاحْتِرازِ : فإِنْ اطمأنْ اليه القلب ، كان الاحتراز حَمَّا واجبا مسألة:

حيث يجب السؤال، فلو تمارض قول عدلين تساقطا . وكذا قول فاسقين . ويجوز أن يترجح في قلبه قول أحد العدلين أو أحد الفاسقين. ويجوز أن يرجح أحد الجانبين بالكثرة أو بالاختصاص بالخبرة والمعرفة . وذلك بما يتشعب تصويره

لو نهب متاع مخصوص ، فصادف من ذلك النوع متاعا في يد إنسان وأراد أن يشتريه وأحتمل أنْ لا يَكُون من المفصوب. فإن كان ذلك الشخص بمن عرفه بالصلاح، جاز الشراء وكان تركه من الورع . وإنكان الرجل مجهو لالايعرف منه شيئًا ، فإنكان يكثر نوع ذلك

<sup>(</sup>١) حديث عقية انى تزوجت امرأة فجاءتنا أمة سوداء فزعمت أنها قدآرضعتنا وهي كاذبة البخاري من حديث عقبة بن الحارث

المتاع من غير المغصوب ، فله ان يشترى . وإن كان لايوجد ذلك المتاع في تلك البقمة إلا نادرا ، وإنما كثر بسبب الغصب ، فليس يدل على الحل إلااليد ، وقد عارضته علامة خاصة من شكل المتاع و نوعه ، فالامتناع عن شرائه من الورع المهم . ولكن الوجوب فيه نظر . فإن العلامة متعارضة ، ولست أقدر على أن أحكم فيه بحكم ، إلاأن أرده إلى قلب المسنفتي لينظر ماالأقوى في نفسه . فإن كان الأقوى أنه مغصوب لزمه تركه . وإلا حل له شراؤه . وأكثر هذه الوقائع يلتبس الأمر فيها ، فهي من المتشابهات التي لايعرفها كثير من الناس فن توقاها فقد استبرأ لعرضه ودينه ، ومن اقتحمها فقد حام حول الحي وخاطر بنفسه .

لو قال قائل قد سأل رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) عن لبن قدم إليه ، فذُكر أنه من شاة فسأل عن السؤال عن أصل فسأل عن السؤال : أفيجب السؤال عن أصل المال أم لا؟ وإن وجب ، فمن أصل واحد أو اثنين أو ثلاثة ؟ وما الضبط فيه

فأقول الاضبطفيه و الاتقدير. بل ينظر إلى الربية المقتضية المسؤال إما وجوبا أو ورعا ولا غاية المسؤال إلا حيث تنقطع الربية المقتضية له . وذلك يختلف باختلاف الأحوال و فإن كانت التهمة من حيث الايدى صاحب الدكف طريق الكسب الحلال، فإن قال اشتريت انقطع وإن انقطع بسؤال واحد . وإن قال من شابى وقع الشك في الشاة ، فإذا قال اشتريت انقطع وإن كانت الربية من الظلم، وذلك مما في أيدى العرب، ويتوالد في أيديهم المغصوب، فلا تنقطع الربية بقوله إنه من أيه، وحالة أيه عجولة بقوله إنه من أيه، وحالة أيه عجولة انقطع السؤال وإن كان يعلم أن جميع مال أبيه حرام ، فقد ظهر التحريم . وإن كان يعلم أن أكثره حرام فبكثرة التوالدوسوء الزمان و تطرق الإرث إليه المنير حكمه . فلينظر في هذه المانى مسألة :

سئلت عن جماعة من سكان خانقاه الصوفية ، وفي يد خادمهم الذي يقدم إليهم الطعام وقف على ذلك المسكن ، ووقف آخر على جهة أخرى غير هؤلاء ، وهو يخلط الكل

<sup>(</sup>١) حديث سأل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن لبن قدم اليه \_ الحديث : تقدم في الباب الحامس من آ داب الكسب والمعاش

وينفق على هؤلاء وهؤلاء فأكلُ طعامه حلال أو حرام أوشبهة ؟ فقات إنهذا يلتفت إلى سبمة أصول الأصل الأول: أن الطعام الذي يقدم إليهم في الغالب يشتريه بالمعاطاة . والذي اخترناه صعة المعاطاة ، لاسما في الأطعمة والمستحقرات ، فليس في هذا إلا شبهة الخلاف

الأصل الثانى: أن ينظر أن الخادم هل يشتريه بعين المال الحرام أو فى الذمة فإناشتراه بعين المال الحرام فهو حرام . وإن لم يعرف فالغالب أنه يشترى فى الذمة . ويجوز الأخذ بالغالب ولا ينشأ من هذا تحريم بل شبهة احتمال بعيد ، وهو شراؤه بعين مال حرام

الأصلالثالث: أنه من أين يشتريه، فإن اشترى بمن أكثر ماله حرام لم يجز . وإن كان أقل ماله ففيه نظر قد سبق . وإذا لم يعرف جاز له الأخذ بأنه يشتريه بمن ماله حلال ،أو ممن لايدرى المشترى حاله يبقين كالمجهول . وقد سبق جواز الشراء من المجهول ، لأن ذلك هو الغالب . فلا ينشأ من هذا تحريم بل شبهة احتمال

الأصل الرابع: أن يشتريه لنفسه أو القوم . فإن المتولى والخادم كالنائب . وله آن يشترى له ولنفسه . ولكن يكون ذلك بالنية أو صريح اللفظ وإذا كان الشراء يجرى بالمماطاة فلا يجرى اللفظ . والغالب أنه لا ينوى عند المماطاة . والقصاب والخباز ومن يمامله يمول عليه ، ويقصد البيع منه ، لا يمن لا يحضرون ، فيقع عن جهته ، ويدخل في ملكه . وهذا الأصل ليس فيه يحريم ولا شبهة . ولكن يثبتاً نهم يأ كلون من ملك الخادم وملك الخامس : أن الخادم يقدم الظمام إليهم ، فلا يمكن أن يجمل ضيافة وهدية بغير عوض ، فإنه لا يرضى بذلك . وإنما يقدم اعتمادا على عوضه من الوقف . فهو مماوضة . ولكن ليس يبيع ولا إقراض . لأنه لو انتهض لمطالبهم بالثمن استبعد ذلك . وقرينة الحال لا تدلى عليه . فأشبه أصل ينزل عليه هذه الحالة الهبة بشرط الثواب . أعنى هدية لالفظ فيها من شخص تقتضى قرينة حاله أنه يطمع في ثواب . وذلك صحيح . والثواب لازم وههنا ماطمع الخادم في أن يأخذ ثوابا فيا قدمه إلاحقهم من الوقف ، ليقضي بهدينه من الخباز والقصاب والبقال . فهذا ليس فيه شبهة . إذ لا يشترط لفظ في الهدية ولا في تقديم الطمام وإن كان مع انتظار الثواب . ولا مبالاة بقول من لا يصحيح هدية في انتظار ثواب الطمام وإن كان مع انتظار الثواب . ولا مبالاة بقول من لا يصحيح هدية في انتظار ثواب

الأصل السادس: أن الثواب الذي يازم فيه خلاف. فقيل إنه أقل متدول. وفيل قدر القيمة. وقيل مايرضي به الواهب. حتى له أن لايرضي بأضعاف القيمة. والصحيح أنه يتبع رضاه فإذا لم يرض يرد عليه. وهمنا الخادم قد رضى عا يأخذ من حق السكان على الوقف فإن كان لهم من الحق بقدرماأ كلوه فقد تم الأمر وإن كان ناقصا ورضى به الحادم صحأ يضا وإن علم أن الخادم لايرضي لو لا أن في يده الوقف الآخر الذي يأخذه بقوة هؤلاء السكان فهذا فكا نهرضي في الثواب عقد اربعضه حلال وبعضه حرام، والحرام لم يدخل في أيدى السكان فهذا كالخلل المتطرق إلى الثمن وقدذكر ناحكه من قبل وأنهمتي يقتضي التحريم ومتى يقتضي الشبهة. وهذا لا يقتضي تحريما على ما فصلناه. فلا تنقلب الهدية حراما بتوصل المهدى بسبب الهدية إلى حرام الأصل السابع: أنه يقضي دين الخباز والقصاب والبقال من ربع الواقفين. فإن وفي ما أخذ من حقهم بقيمة ما أطمعهم فقد صح الأمر. وإن قصر عنه فرضي القصاب والخباز بأى ثمن كان حراما أو حلالا فهذا خلل تطرق إلى ثمن الطمام أيضا. فليتفت إلى ما قدمم من الشراء في الذمة . ثم قضاء الثمن من الحرام . هذا إذا علم أنه قضاه من حرام . فإن احتمل خيره ، فالشعمة أبعد .

وقد خرج من هذا ، أن أكل هذا ليس بحرام ، ولكنه أكل شبهة ، وهو بعيد من الورع ، لأن هذه الأصول إذا كثرت ، وتطرق إلى كل واحد احمال ، صاراحمال الحرام بكثرته أقوى في النفس . كما أن الخبر إذا طال إسناده صار احمال الكذب والغلط فيه أقوى مما إذا قرب إسناده . فهذا حكم هذه الواقعة . وهي من الفتاوى . وإنما أوردناها ليعرف كيفية تخريج الوقائع الملتفة الملتبسة . وأنها كيف ترد إلى الأصول . فإن ذلك مما يعجز عنه أكثر المفتين .

#### الباب الرابع

فى كيفية خروج التائب عن المظالم المالية

اعلم أن من تاب وفى يده مال مختلط ، فعليه وظيفة فى تمييز الحرام وإخراجه ، ووظيفة أخرى فى مصرف المخرج فلينظر فيهما

﴿ الباب الرابع في كيفية خروج التائب عن المظالم ﴾

### النظير الاول

#### فى كيفية النمييز والإخراج

أعلم أن كل من تاب وفي يده ما هو حرام معاوم العين ، من غصب أو وديعة أوغيره فأمره سهل. فعليه تمييز الحرام. وإن كان ملتبسا مختلطاً ، فلا يخلو إما أن يكون في مال هو من ذوات الأمثال ، كالحبوب والنقود والأدهان ، وإما أن يكون في أعيان متمايزة كالعبيد والدور والثياب. فإِن كان في المتماثلات ، أو كان شائعا في المال كله ، كمن اكتسب المال بتجارة يعلم أنه قد كذب في بعضها في المرابحة ، وصدق في بعضها . أومن غصب دهنا وخلطه بدهن نفسه ، أو فعل ذلك في الحبوب أو الدراهم والدنانير ، فلا يخـــاو ذلك إما أن يكون معاوم القدر أو مجهولا. فإن كان معاوم القدر ، مثل أن يعلم أن قدر النصف من جملة ماله حرام ، فعليه تمييز النصف. وإن أشكل ، فله طريقان : أحدهما الأخذباليقين ،والآخر الأخذ بغالب الظن . وكلاهما قد قال به العاماء في اشتباه ركمات الصلاة . ونحن لا نجوز . في الصلاة إلا الأخذ باليقين . فإن الأصل اشتغال الذمة فيستصحب ، ولا يغير إلا بعلامة قوية ، وليس في أعداد الركمات علامات يوثق بها . وأما ههنا فلا يمكن أن يقال الأصل أن ما في يده حرام. بل هو مشكل. فيجوز له الأخذ بغالب الظن اجتهادا. ولكن الورع في الأخذ باليقين وفإن أراد الورع ، فظريق التحرى والاجتهاد أن لا يستبق إلا القدر الذي يتيقن أنه حلال وإن أراد الأخذ بالظن، فطريقه مثلا أن يكون في يده مال تجارة فسد بعضها ، فيتيقن أن النصف حلال ، وأن الثلث مثلا حرام ، ويبقى سدس يشك فيه ، فيحكم فيه بغالب الظُّن . وهكذا طريق التحرى في كل مال . وهو أن يقتطع القدر المتيقن من الجانبين في الحل والحرمة ، والقدر المتردد فيه إن غلب على ظنه التحريم أخرجه، وإن غلب الحل جازله الإمساك، والورع إخراجه . وإن شك فيه جاز الإمساك، والورع إخراجه . وهذا الورع آكد لأنه صار مشكوكا فيه : وجاز إمساكه اعتمادا على أنه في يده فيكون الحل أغلب عليه ، وقد صار ضعيفا بعد يقين اختلاط الحرام ، ويحتمل أن يقال الأصل التحريم ، ولا يأخذ إلا ما يغلب على ظنه أنه حلال ، وليس أحد الجانبين بأولى من الآخر . وليس يتبين لى في الحال ترجيح، وهو من المشكلات

فان قيل: هب أنه أخذ باليقين ، لكن الذي يخرجه ليس يدرى أنه عين الحرام ، فلمل الحرام ما بقى فى يده ، فكيف يقدم عليه ؟ ولو جاز هذا ، لجاز أن يقال إذا اختلطت ميتة بتسع مذكاة فهى العشر ، فله أن يطرح واحدة أى واحدة كانت ، ويأخذ الباقى ويستحله ولكن يقال لعل الميتة في العشر ، فله أن يطرح النسع واستبقى واحدة لم تحل الاحتمال أنها الحرام فنقول: هذه الموازنة كانت تصح لولا أن المال يحل بإخراج البدل لتطرق المعاوضة إليه . وأما الميتة فلا تتطرق المعاوضة إليها . فلي كشف الغطاء عن هذا الإشكال بالفرض فى دره معين اشتبه بدره آخر ، فيمن له درهان أحدها حرام قد اشتبه عينه . وقدسئل أحمد بن حنبل رضى الله عنه عن مثل هذا ، فقال يدع الكل حتى يتبين . وكان قد رهن أحمد بن حنبل رضى الله عنه عن مثل هذا ، فقال يدع الكل حتى يتبين . وكان قد رهن قال المرتهن هذا هو الذى لك ، وإعا كنت أختبرك . فقضى دينه ولم يأخذال هن . وهذا ورع . ولكنا نقول إنه غير واجب

فلنفرض المسألة في درم له مالك معين حاضر ، فنقول إذا رداً حدالدرهمين عليه ، ورضى به مع العلم بحقيقة الحال ، حل له الدرم الآخر . لأنه لايخلو إما أن يكون المردود في علم الله هو المأخوذ ، فقد حصل المقصود . وإن كان غير ذلك ، فقد حصل لكل واحد درم في يد صاحبه . فالاحتياط أن يتبايعا باللفظ . فإن لم يفعلا وقع التقاص والتبادل بحجرد المعاطاة وإن كان المنصوب منه قد فات له درم في يد الناصب ، وعسر الوصول إلى عينه ، واستحق ضانه ، فلما أخذه وقع عن الضان بمجرد القبض . وهذا في جانبه واضح . فإن المضمون له يملك الضمان بمجرد القبض من غير لفظه . والإشكال في الجانب الآخر أنه لم يدخل في ملكه فنقول : لأنه أيضا إن كان قد تسلم درم نفسه ، فقد فات له أيضا درم في يد الآخر ، فليس عكن الوصول إليه ، فهو كالفائب ، فيقع هذا بدلا عنه في علم الله إن كان الأمر كذلك ، ويقع هذا التبادل في علم الله كما يقع التقاص لو أتلف رجلان كل واحد منها درها على صاحبه . بل في عين مسألتنا لو ألق كل واحد منا في يده في البحر ، أو أحرفه ، كان قد أتلفه ولم يكن عليه عيد منها أولي من المصير ولم يكن عليه الم المنا أنه الم التقاص فكذا إذا لم بناف فإن القول بهذا أولي من المصير ولم يكن عليه المنا أولي من المصير

إلى أن من يأخذ درهما حراما ، ويطرحه في ألف ألف درهم لرجل آخر ، يصير كل المال محجورا عليه لا يجوز التصرف فيه . وهذا المذهب يؤدى اليه . فانظر ما في هذا من البعد وليس فيا ذكر ناه إلا ترك اللفظ ، والمماطاة يع . ومن لا يجعلها يعا فحيث يتطرق إليها احمال . إذ الفعل يضعف دلالته ، وحيث يمكن التلفظ . وهمناهذا التسليم والتسلم للمبادلة قطعا والبيع غير ممكن ؟ لأن المبيع غير مشار إليه ولامملوم في عينه ، وقد يكون مما لا يقبل البيع كالوخلط وطل دقيق لفيره . وكذا الدبس والرطب وكل مالا يباع البعض منه بالبعض فإن قيل : فإن قبل عوزتم تسليم قدر حقه في مثل هذه الصورة ، وجعلتموه يعا

قلنا: لانجمله بيما. بل نقول هو بدل عمافات في يده، فيملكه كما على المتلف عليه من الرطب إذا أخذ مثله . هذا إذا ساعد دصاحب المال ، فإنه يساعده وأضر به ، وقال لا آخذ درهاأ صلا إلا عين ملكى ، فإن استبهم فأتركه ولاأهب وأعطل عليك مالك

فأنول: على القاضى أن ينوب عنه فى القبض ، حتى يطيب للرجل ماله ، فإن هذا محض التعنت والتضييق . والشرع لم يَرِد به فإن مجز عن القاضى ولم يجده ، فليحكم رجلا متدينا ليقض عنه . فإن عجز ، فيتولى هو بنفسه ، ويفرد على نية الصرف إليه درها ، ويتعين ذلك له ، ويطيب له الباق . وهذا فى خلط المائمات أظهر وألزم

فإن قيل:فينبنى أن يحل له الأخذ، ويننقل الحق إلى ذمته، فأى حاجة إلى الإخراج أولا ثم التصرف في البـــاق؟

قلنا: قال قائلون يحل له أن يأخسذ مادام يبقى قدر الحرام · ولا يجوز أن يآخذ السكل . ولو أخذ لم يجزله ذلك · وقال آخرون ليس له أن يأخذ مالم يخرج قدر الحرام بالتوبة وقصد الإبدال . وقال آخرون بجوز للآخذ في النصرف أن يأخذ منه ، وأما هو فلا يعطي ، فإن أعطى عصى هو دون الآخذ منه . وما جوز أحد أخذ السكل . وذلك لأن الممالك لوظهر قله أن يأخذ حقه من هذه الجملة ، إذ يقول لعل المصروف إلى يقع عين حتى . . وبالتعيين وإخراج حتى الغير وتميزه يندفع هذا الاحمال . فهذا الممال يترجع بهذا الاحمال على غيره وما هو أقرب إلى الحق مقدم . كما يقدم المثل على القيمة . والعين على المثل فكذلك ما يحتمل فيه رجوع العين يقدم فيه رجوع العين يقدم فيه رجوع العين يقدم فيه رجوع العين يقدم

على ما يحتمل فيه رجوع المثل ولوجاز لهذا أن يقول ذلك ، لجاز لصاحب الدرهم الآخر أن يأخذ الدرهمين ويتصرف فيهما ، ويقول عَلَى قضاء حقك من موضع آخر ، إذ الاختلاط من الجانبين ، وليس ملك أحدهما بأن يقدر فائتا بأولى من الآخر ، إلا أن ينظر إلى الأقل فيقدر أنه فائت فيه . أو ينظر إلى الذي خلط فيجعل بفعله ملتفا لحق غيره . وكلاهما بعيدان جدا . وهذا واضح في ذوات الأمثال ، فإنها تقع عوضا في الإنلافات من غير عقد

فأما إذا اشتبه دار بدور ، أو عبد بنبيد ، فلا سبيل إلى المصالحية والتراضى . فإن أبى أن يأخذ إلا عين حقه ولم يقدر عليه ، وأراد الآخر أن يموق عليه جميع ملكه ، فإن كانت مماثلة القيم ، فالطريق أن يبيع القاضى جميع الدور ، ويوزع عليهم الثمن بقدر النسبة . و إن كانت متفاوتة ، أخذ من طلب البيع قيمة أنفس الدور ، وصرف إلى الممتنع منه مقدار قيمة الأقل . ويوقف قدر التفاوت إلى البيان أو الاصطلاح لأنه مشكل . وإن لم يوجد القاضى فللذى يريد الخلاص وفي يده الكل أن يتولى ذلك بنفسه مذه هي المصلحة وماعداها من الاحتمالات ضعيفة لانختارها . وفيا سبق تنبيه على العلة ، وهذا في الحنطة ظاهر ، وفي النقود دونه ، وفي العروض أغمض ، إذ لا يقع البعض بدلا عن البعض ، فلذلك احتيج الى البيع . و لنرسم مسائل يتم بها يان هذا الأصل

مسألة:

إذا ورث مع جماعة ، وكان السلطان قد غصب ضيعة لمورثهم ، فرد عليه قطعة معينة فهى لجميع الورثة . ولو رد من الضيعة نصفا ، وهو قدر حقه ، ساهمه الورثة . فإن النصف الذي له لا يتميز حتى يقال هو المردود ، والباقي هو المغصوب ، ولا يصير مميزا بنية السلطان وقصده 'حصر الغصب في نصيب الآخرين

#### مسألة :

إذا وقع فى يده مال أخذه من سلطان ظالم ثم تاب، والمال عقار، وكان قدحصل منه ارتفاع، فينبغى أن يحسب أجر مثله لطول تلك المدة. وكذلك كل مغصوب له منفسة أو حصل منه زيادة، فلا تصح توبته مالم يخرج أجرة المغصوب، وكذلك كل زياة حصلت منه و تقدير أجرة العبيد والثياب والأوانى، وأمثال ذلك مما لا يعتاد إجارتها مما يعسر

ولا يدرك ذلك إلا باجتهاد وتخمين . وهكذا كل التقويمات تقع بالاجتهاد . وطريق الورع الأخذ بالأقصى . وما ربحه على المال المغصوب فى عقود عقدها على الذمة ، وقضى الثمن منه ، فهو ملك له . ولكن فيه شبهة ، إذ كان عنه حراما كما سبق حكمه . وإن كان بأغيان تلك الأموال فالعقود كانت فاسدة ، وقد قيل تنفذ بإجارة المغصوب منه المصلحة فيكون المغصوب منه أولى به ، والقياس أن تلك العقود تفسخ ، وتسترد الثمن ، وترد الأعواض فإن عجز عنه لكثرته ، فهى أموال حرام حصلت فى يده ، فللمغصوب منه قدر رأس ماله والفضل حرام يجب إخراجه ليتصدق به ، ولا يحل للغاصب ولا للمغصوب منه بل حكمه حكم كل حرام يقع فى يده

من ورشمالا ولم يدر أن مورته من أين اكتسبه امن حلال أم من حرام ولم يكن ثم علامة ، فهو حلال باتفاق العلماء . وإن علم أن فيه حراما ، وشك في قدره ، أخرج مقدار الحرام بالتحرى فإن لم يعلم ذلك ، ولكن علم أن مورثه كان يتولى أعمالا للسلاطين واحتمل أنه لم يكن يأخذ في عمله شيئا ، أو كان قد أخذ ولم يبق في يدهمنه شيء لطول المدة ، فهذه شمة بحسن التورع عنها ولا بجب . وإن علم أن بعض ماله كان من الظلم ، فيلزمه إخر اجذلك القدر بالاجتهاد ، وقال بعض العلماء لا يلزمه والإثم على المورث ، واستدل عا روى أن رجلا عن ولى عمل السلطان مات ، فقال صحابي الآن طاب ماله أى لوارثه ، وهذا ضعيف . لأنه لم يذكر أسم الصحابي ، ولعله صدر من متساهل ، فقد كان في الصحابة من يتساهل . ولكن يذكر أسم الصحابي ، ولعله صدر من متساهل ، فقد كان في الصحابة من يتساهل . ولكن يؤخذ هذا ؟ نم إذا لم يتيقن ، يجوز أن يقال هو غير مأخوذ عا لا يدرى ، فيطيب لوارث لا يوخذ هذا ؟ نم إذا لم يتيقن ، يجوز أن يقال هو غير مأخوذ عا لا يدرى ، فيطيب لوارث لا يدى أنت فيه حراما يقينا

النظرائمث في ف المصرف

فَإِذَا أَلْخَوْجَ الحَرَامَ فَلَهُ ثَلَاتَهُ أَلْحُوالَى إِمَا أَنْ يَكُونُ لِهُمَالِكُ سَمِينَ ، فَيَجِبِ الصرف إليه ، أَو إلى وارتُهُو إِنْ كَانَ غَائبافَينْتَظَرُ حضوره أو الإيصال إليه . وإن كانت له زيادة ومنفعة فلتجمع فوائده إلى وقت حضوره وإما أن يكون لمالك غير معين ، وقع اليأس من الوقوف على عينه ، ولا يدرى أنه مات عن وارث أم لا ، فهذا لا يمكن الرد فيه للمالك ، ويوقف حتى يتضح الأمر فيه .وربا لا يمكن الرد للكثرة الملاك ، كغلول الغنيمة ، فإنها بمدتفرق الغزاة كيف يقدر على جمهم وإن قدر فكيف يفرق دينارا واحدا مثلا على ألف أو ألفين ؟ فهذا ينبغى أن يتصدق به وإما من مال النيء والأموال المرصدة لمصالح المسلمين كافة ، فيصرف ذلك إلى القناطر والمساجد والرباطات ، ومصانع طريق مكة ، وأمثال هذه الأمور التي يشترك في الانتفاع مهاكل من عربها من المسلمين ، ليكون عاما للمسلمين

وحكم القسم الاول لاشبهة فيه . أما التصدق وبناء القناطر ، فينبنى آن يتولاه القاضى فيسلم إليه المال إن وجد قاضيا متدينا . وإن كان القاضى مستحلا ، فهو بالتسليم إليه ضامن لو ابتدأ به فيما لايضمنه ، فكيف يسقط عنه به ضمان قد استقر عليه ؟ بل يحكم من أهل البلد عالما متدبنا ، فإن التحكيم أولى من الانفراد ، فإن عجز ، فليتولى ذلك بنفسه ، فان المقصود الصرف ، وأما عين الصارف فإنما نطلبه لمصارف دقيقة في المصالح ، فلا يترك أصل الصرف بسبب العجز عن صارف هو أولى عند القدرة عليه

فإن قيل: مادليل جواز التصدق عا هو حرام ؟ وكيف يتصدق بما لا يملك ؟ وقد ذهب جماعة إلى أن ذلك غير جائز لا نه حرام . وحكى عن الفضيل أنه وقع في يده درهمان ، فلما علم أنهما غير وجههما رماهما بين الحجارة ، وقال لا أتصدق إلا بالطيب ، ولا أرضى لغيرى ما لا أرضاه لنفسى فنقول: نعم ذلك له وجه واحمال ، وإنما اخترنا خلافه للخبر والأثر والقياس

أما الخبر: فأشر رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) بالتصديق بالشاة المصلية التي قدمت اليه فك لمته بأنها حرام، إذ قال صلى الله عليه وسلم «أطْمِمُوهَا الأسكارَى » ولما نزل قوله تعلى

<sup>(</sup>۱) حدیث أمر رسول صلی الله علیه وسلم بالتصدق بالشاة الصلیة التی قدمت بین.یدیه وکلمته باتها حرام اذ قال أطعموها الاساری أحمد من حدیث رجل من الانصار قال خرجنا مع رسول الله صلی الله علیه وسلم فی جنازة فلمسا رجعنا لقیناراعی امرأة من قریش نقال آن فلانة تدعوك ومن معك الی طعام مد الحمدیث: وفیه فقال أجد لحم شاة أخذت بغیر اذن أهلهاوفیه فقال . أطعموها الأساری و اسناده جبد

(ألم "غُلِبَتِ الرُّومُ " في أَدْتَى الأَرْضُ وَهُمْ مِنْ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ (١) كذبه المسركون، وقالوا الصحابة ألا ترون ما يقول صاحبكم: يزعم أن الروم ستغلب! (١) غاطرهم أبو بكررضى الله عنه بإذن رسول الله صلى الله عليه وسلم، فلما حقق الله صدقه، وجاء أبو بكررضى الله عنه عاقامم هبه، قال عليه السلام « هَذَا سُعْتُ فَتَصدَّقُ بِهِ » وفرح المؤمنون بنصر الله • وكان قد نول تحريم القمار بعد إذن رسول الله صلى الله عليه وسلم له في المخاطرة مع الكفار

وأما الأثر: فان ابن مسعود رضى الله عنه اشترى جارية ، فلم يظفر بمالكها لينقده الثمن ، فطلبه كثيرا فلم يجده . فتصدق بالثمن ، وقال اللهم هذا عنه إن رضى ، وإلا فلأجرلى . وسئل الحسن رضى الله عنه عنه وما يؤخذ منه بعد تفريق الجيش فقال بتصدق به . وروى أن رجلا سولت له نفسه ، فغل مائة دينار من الغنيمة ، ثم أتى أميره ليردها عليه ، فأبى أن يقبضها ، وقال له تفرق الناس . فأبى معاوية ، فأبى أن يقبض فأبى بعض النساك ، فقال ادفع خمسها إلى معاوية ، وتصدق عا بقى فبلغ معاوية ، قوله فتلهف إذ محظم لهذلك . وقدذهب أحمد بن حنبل ، والحارس المحاسبى، وجماعة من الورعين إلى ذلك .

وأما القباس: فهو أن يقال إن هذا المال مردد بين أن يضيع وبين أن يصرف إلى خير، إذ قد وقع اليأس من مالكه. وبالضرورة يعلم أن صرفه إلى خير أولى من إلقائه فى البحر، فإنا إن رميناه فى البحر فقد فوتناه على أنفسنا وعلى المالك، ولم تحصل منه فائدة. وإذا رميناه فى يد فقير يدعو لمالكه، حصل للمالك بركة دعائه، وحصل للفقير سد حاجته وحصول الأجر للمالك بغير اختياره فى التصدق لا ينبنى أن ينكر. فان فى الخبر الصحيح وحصول الأررع والفارس أجراً في كُل ما يُصِيبُهُ النّاسُ وَالثّانُورُ مِن ثَمَارِهِ وَ زَرْعِهِ » وذلك بغير اختياره

<sup>(</sup>۱) حدیث مخاطرة أبی بکر المشرکین باذنه صلی الله علیه وسلم لمسا نزل قوله تعالی ــ ألمغلبت الرومــوفیه فقال صلی الله علیه وسلم هذا سحت فتصدق به البیهتی فی دلائل النبوة من حدیث ابن عباس ولیس فیه ان ذلك كان باذنه صلی الله علیه وسلم ــ والحدیث عند الترمذی وحسنه والحاكه وصححه دون قوله أیضا هذا سحت فتصدق به

<sup>(</sup> ٢ ) حديث أجر الزارع والغارس في كل ما يضيب الناس والطيور:البخارى من حديث آنس مامن مسلم يغرس غرسا أو يزرع زرعا فيأ كل منه انسان أو طير أو بهيمة إلا كان له صدقة

<sup>(</sup>۱) الزوم :۲۰۲۰۱

وأما قول القائل. لانتصدق إلا بالطيب، فذلك إذا طلبنا الأجر لأنفسنا، وتحسن الآن نطلب الخلاص من المظلمة لاالأجر. وترددنا بين التضييع وبين التصديق. ورجعنا جانب التصدق على جانب التضييع

وقول القائل: لانرضى لغيرنا مالا نرضاه لأنفسنا فهو كذلك. ولكنه علينا حرام لاستغنائنا عنه. وللفقير حلال إذ أحله دليل الشرع. وإذا اقتضت المصلحة التحليل وجب التحليل. وإذا حل فقد رضينا له الحلال

و نقول: إن له أن يتصدق على نفسه وعياله إذا كان فقيرا أما عياله وأهله فلا يخني لأ ذالفقر لا ينتنى عنهم بكونهم من عياله وأهله . بل هم أولى من بتصدق عليهم . وأماهو فله أن يأخذ منه قدر حاجته ، لا نه أيضا فقير . ولو تصدق به على فقير لجاز . وكذا إذا كان هو الفقير . ولنرسم في بيان هذا الأصل أيضا مسائل

#### مسألة:

إذا وقع فى يده مال مرف يد سلطان . قال قوم يرد إلى السلطان، فهو أعلم عا تولاه فيقلده ماتقلده . وهو خبر من أن يتصدق به . واختار المحاسبي ذلك . وقا كيف يتصدق به ؟ فلعل له مالكا معينا . ولو جاز ذلك لجاز أن يسرق من السلطان و يتصدق به . وقال قوم يتصدق به إذا علم أن السلطان لا يرده إلى المالك ، لأن ذلك إعامة للظالم ، وتكثير لأسباب ظلمه ، فالرد إليه تضييع لحق المالك

والمختار: أنه إذا علم من عادة السلطان أنه لا يرده إلى مالكه ، فيتصدق به عن مالكه فهو خير للمالك ، إنكان له مالك معين ، من أن يرد على السلطان . لأنه ربما لا يكون له مالك معين ، و يكون حق المسلمين ، فرده على السلطان تضييع . فإن كان له مالك معين ، و يكون حق المسلمين ، فرده على السلطان تضييع و إعانة للسلطان الظالم ، و تفويت لبركة دعاء الفقير على المالك . وهذا ظاهر ، فإذا وقع في يده من ميراث ، ولم يتعد هو بالأخذ من السلطان ، فإنه شبيه باللقطة التي أيس عن معرفة صاحبها ، إذ لم يكن له أن يتصرف فيها بالتصدق عن المالك ولكن له أن يتصرف فيها بالتصدق عن المالك وهمنا لم يكن له أن يتصرف فيها بالتصدة عن المالك وهمنا لم يكن له أن يتصرف المنال من وجه مباح، وهو الالتقاط وهمنا لم يحصل المال من وجه مباح ، فيؤثر في منعه من التملك ، ولا يؤثر في المنعدة

#### مسألة:

إذا حصل في يده مال لامالك له ، وجوزنا له أن يأخذ قدر حاجته لنقره ، فني قدر حاجته نظر ذكرناه في كتاب أسرار الزكاة . فقد قال قوم يأخذ كفاية سنة لنفسه وعياله . وإن قدر على شراء ضيمة أو تجارة يكتسب بها للمائلة فمل . وهذا مااختاره المحاسبي ولكنه قال الأولى أن يتصدق بالكل إن وجد من نفسه قوة التوكل . وينتظر لطف الله تمالى في الحلال . فإن لم يقدر فله أن يشترى ضيمة ، أو يتخذ رأس مال يتعيش بالمعروف منه وكل يوم وجد فيه حلالا أمسك ذلك اليوم عنه ، فإذا فنى عاد إليه ، فاذا وجد حلالا معينا للحم إن قوى عليه . وإلا أكل اللحم من غير تنم وتوسع . وماذكره لامزيد عليه ولكن جمل ماأ نفقه قرضا عنده فيه نظر . ولا شك في أن الورع أن يجمله قرضا . فإذا وجد حلالا بعد أن جمل ماأ نفقه وضا عنده فيه نظر . ولا شك في أن الورع أن يجمله قرضا . فإذا وجد حلالا بعد أن بحمل ماأ نفقه وضا عنده فيه نظر . ولا شك على الفقير الذي يتصدق به عليه ، فلا يبعد أن لا بحب عليه أيضا إذا أخذه لفقره ، لاسيا إذا وقع في يده من ميراث ، ولم يكن متعديا بنصبه وكسبه ، حتى يغلظ الأمر عليه فيه .

#### مسألة:

إذا كان في يده حلال وحرام أو شبهة ، وليس يفضل الكل عن حاجته . فاذا كان له عيال فليخص نفسه بالحلال ، لأن الحجة عليه أوكد في نفسه منه في عبده وعياله وأولاده الصغار . والكبارُ من الأولاد يحرسهم من الحرام إن كان لايفضى بهم إلى ماهو أشد منه . فان أفضى فيطعمهم بقدر الحاجة . وبالجملة كل ما يحذره في غيره فهو محذور في نفسه وزيادة . وهو أنه يتناول مع العلم ، والعيال رعا تعذر إذا لم تعلم . إذ لم تتول الأمر بنفسها فليبدأ بالحلال بنقسه ثم عن يعولى . وإذا تردد في حتى نفسه بين ما يخص قوته وكسوته وبين غيره من المؤن ، كأجرة الحجام والصباغ والقصار والحمال ، والإطلاء بالنورة والدهن وميارة المنزل ، وتعهد الدابة ، وتسجير التنور ، وثمن الحطب ، ودهن السراج ، فليخص وألحلال قوته ولبائم ، بين القوت واللباس، فيحتمل أن يقال يخص القوت بالحلال ، كان مم ترج بلحمه و دمة

وكل لم نبت من حرام فالنار أولى به . وأما الكسوة ففائدتها ستر عورته ، ودفع الحر والبرد والإبصار عن بشرته ، وهذا هو الأظهر عندى . وقال الحارث المحاسبي ، يقدم اللباس لأنه يبقى عليه مدة ، والطعام لا يبقى عليه ، لما روى أنه (۱) لا يقبل الله صلاة من عليه ثوب اشتراه بعشرة دراه فيها دره حرام . وهذا محتمل ، ولكن أمثال هذا قدور دفيمن في بطنه حرام ، ونبت لحمه من حرام (۲) فراعاة اللحم والعظم أن ينبته من الحلال أولى . ولذلك تقيأ الصديق رضى الله عنه ماشر بهمع الجهل ، حتى لا ينبت منه لحم يثبت ويبق فإن قيل : فإذا كان الكل منصر فا إلى أغراضه ، فأى فرق بسين نفسه وغيره ، وبين حجة وجهة ، وما مدرك هذا الفرق

قلنا: عرف ذلك بما روي (٢) أنرافع بن خديج رحمه الله مات و خلف ناضما و عبدا حجاما فسئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ذلك فنهى عن كسب الججام . فروجع مرات فنع منه . فقيل إن له أيتاما فقال واعلِفُوهُ النَّاضِيحَ ، فهذا يدل على الفرق بين ما يأكله هو أو دابته ، فاذا انفتح سبيل الفرق ، فقس عليه التفصيل الذي ذكرناه

مسألة :

الحرام الذى فى يده لو تصدق به على الفقراء فله أن يوسع عليهم . وإذا آ نفق على نفسه فليضيق ماقدر . وما أ نفق على عياله فليقتصد ، وليكن وسطا بين التوسيع والتضييس فيكون الأمر على ثلاث مراتب فإن انفق على ضيف قدم عليه وهو فقير ، فليوسع عليه وإن كان غنيا فلا يطعمه إلا إذا كان فى برية أو قدم ليلا ولم يجد شيئا . فإنه فى ذلك الوقت فقير . وإن كان الفقير الذى حضر ضيفا تقيا ، لو علم ذلك لتورع عنه فليعرض الطعام وليخبره

<sup>(</sup>١) حديث لاتفبل صلاة من عليه توب اشتراه بشرة درهم وفيها درهم حرام: أحمد من حديث ابن عمروقد تقدم

<sup>(</sup> ٢ ) حديث الجسد نبت من الحرام تقدم

رُ ٣ ) حديث ان رافع بن خديج مأت وخلف ناضحا وعبدا حجاما ـ الحديث: وفيه اعلقوه الناضح أحمد والطبران من رواية عباية بن رفاعة بن خديج أن جده حين مات تركيجارية و ناضحا و غلاما حجماما ـ الحديث وليس المراد بجده رافع بن حديج فانه بتى الى سنة أربع وسبعين فيحتمل أن المراد جده الأطى وهو خديج ولم أراه ذكرا فى الصحابة وفى رواية للطبراني عن عباية بن رفاعة عن أيه قال مات أبى وفى رواية له عن عباية قال مات رفاعة على عهد النبي يصلى الله على اله على الله على الله على الله عل

جما بين حق الضيافة وترك الخداع . فلا ينبنى أن يكرم أخاه بما يكره • ولا ينبغى أن يمول على أنه لايدرى فلا يضره • فإن الحرام إذا حصل فى المعدة أثر فى قساوة القلب وإن لم يعرفه صاحبه . ولذلك تقياً أبو بكر وعمر رضى الله عنهما ، وكانا قد شربا على جهل وهذا وإن أفتينا بأنه حلال للفقراء ، أحللناه بحكم الحاجة إليه • فهو كالخنزير والحمر ، إذا أحللناهما بالضرورة ، فلا يلتحق بالطيبات

#### مسألة:

إذا كان الحرام أو الشبهة في بد أبويه ، فليمتنع عن مؤا كلتهما . فإن كانا يسخطان فلا يوافقهما على الحرام المحض بل ينهاهما فلا طاعة لمخلوق في معصية الله تعالى : فإن كان شبهة وكان امتناعه للورع ، فهذا قد عارضه أن الورع طلب رضاهما ، بل هو واجب . فليتلطف في الامتناع، فإن لم يقدر، فليوافق، وليقلل الأكل ، بأن يصغر اللقمة و يطيل المضغ ولا يتوسع فإن ذلك عدوان . والأح والأخت قريبان من ذلك ، لأن حقهما أيضا مؤكد وكذلك إذا أبسته أمه ثوبا من شبهة ، وكانت تسخط برده ، فليقبل وليبس بين يديها ولينزع في غيبتها وليجتهد أن لا يصلى فيه إلا عند حضورها ، فيصلى فيه صلاة المضطر ، وعند تعارض أسباب الورع ينبغي أن يتفقد هذه الدقائق

وقد حكى عن بشر رحمه الله ، أنه سلمت إليه أمه رطبة ، وقالت بحق عليك أن تأكلها وكان يكرهه ، فأكل . ثم صعد غرفة ، فصعدت أمه وراءه ، فرأته يتقيأ . وإنما فعل ذلك لأنه أراد أن يجمع بين رضاها و بين صيانة المعدة . وقد قيل لأحمد بن حنبل ، سئل بشر هل للوالدين طاعة في الشبهة ؟ فقال لا ، فقال أحمد هذا شديد . فقيل له سئل محمد بن مقاتل العباداني عنها ، فقال بر والديك ، فاذا تقول ؟ فقال للسائل ، أحب أن تعفيني ، فقد سممت ماقالا . ثم قال ! ماأحسن أن تداريهما

#### مسألة:

من فى يده مال حرام محض، فلا حج عليه، ولا يلزمه كفارة مالية لأنه مفلس. ولا تحب عليه الزكاة ، إذ معنى الزكاة وجوب إخراج ربع العشر مثلا، وهذا يجب عليه إخراج الكل إماردا على المالك إذ عرفه، أو صرفا إلى الفقراء إن لم يعرف المالك المناه المناه المالك المناه ا

وأما إذا كان مال شبه يحتمل أنه حلال ، فإذا لم يخرجه من يده لزمه الحج ، لأن كونه الحلا بمكن . ولا يسقط الحج إلا بالفقر ، ولم يتحقق فقره . وقد قال الله تعالى (وَلله عَلَى النّاسِ حِج البّيتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إَلَيْهِ سَبِيلاً (۱) وإذا وجب عليه التصدق عايزيد على حاجته ، حيث يغلب على ظنه تحريمه ، فالزكاة أولى بالوجوب وإن لزمته كفارة ، فليجمع بين الصوم والإعتاق ليتخلص بيقين ، وقد قال قوم يلزمهم الصوم دون الإطعام ، إذ ليس له يسار معلوم . وقال المخاسني ، يكفيه الإطعام ، والذي نختاره أن كل شبهة حكمنا بوجوب اجتنابها ، وألزمناه إخراجها من يده ، لكون احمال الحرام أغلب على ماذكرناه ، فعليه الجمع بين الصوم والإطعام أما الصوم ، فلا نه مفلس حكما . وأما الإطعام ، فلا نه قدوجب عليه التصدق بالجميع ، ويحتمل أما الصوم ، فلا نه مفلس حكما . وأما الإطعام ، فلا نه قدوجب عليه التصدق بالجميع ، ويحتمل أما الصوم ، فلا نه مفلس حكما . وأما الإطعام ، فلا نه قدوجب عليه التصدق بالجميع ، ويحتمل أن يكون له ، فيكون اللزوم من جهة الكفارة

مسألة:

من فى يده مال حرام أمسكه للحاجة ، فأراد أن يتطوع بالحج ، فإن كان ماشيا ، فلا بأس به . لأنه سيأ كل هذا المال فى غير عبادة ، فأ كله فى عبادة أولى . وإن كان لا يقدر على أن يمشى ، ويحتاج إلى زيادة للمركوب ، فلا يجوز الأخذ لمثل هذه الحاجة فى الطريق كما لا يجوز شراء المركوب فى البله . وإن كان يتوقع القدرة على حلال لوأقام ، بحيث يستغنى به عن بقية الحرام ، فالإقامة فى انتظاره أولى من الحج ماشيا بالمال الحرام مسألة :

من خرح لحج واجب بمال فيه شبهة ، فليجهد أن يكون قوته من الطيب . فإن لم يقدر ، فمن وقت الإحرام إلى التحلل . فإن لم يقدر ، فليجهد يوم عرفة أن لا يكون قيامه بين يدى الله ودعاؤه فى وقت مطعمه حرام وملبسه حرام ، فليجهد أن لا يكون فى بطنه حرام ، ولا على ظهره حرام . فإنا و إن جوزنا هذا بالحاجة ، فهو نوع ضرورة ، وما ألحقناه بالطيبات . فان لم يقدر ، فليلازم قلبه الخوف والنم لما هو مضطر إليه ، من تناول ما ليس بطيب ، فعساه ينظر إليه بعين الرحمة ، و يتجاوز عنه بسبب حز به وخوفه وكراهته مسألة :

سئل أحمد بن حنبل رحمه الله ، فقال له قائل ، مات أبى وترك مالا ، وكان يعامل من (١) آل عمران : ٩٧

تكره معاملته ؟ فقال تدع من ماله بقدر ما ربح . فقال له دين وعليه دين ؟ فقال تقضى وتقتضى . فقال أفترى ذلك ؟ فقال أفتدعه محتبسا بدينه ؟ وما ذكره صحيح . وهو يدل على أنه رأى التحرى بإخراج مقدار الحرام ، إذ قال يخرج قدر الربح ، وأنه رأى أن أعيان أمواله ملك له ، بدلا عما بذله فى المعاوضات الفاسدة ، بطريق التقاص والتقابل ، مهما كثر التصرف وعسر الرد ، وعول فى قضاء دينه على أنه يقين ، فلا يترك بسبب الشبهة .

#### الباب الخامس

#### في إدرارات السلاطين وصلاتهم وما يحل منها وما يحرم

اعلم أن من أخذ مالا من سلطان فلا بد له من النظر فى ثلاثة أمور : فى مدخل ذلك إلى يد السلطان من أين هو ، وفى صفته التى بها يستحق الأخذ، وفى المقدار الذى يأخذه هل يستحقه إذا أضيف إلى حاله وحال شركائه فى الاستحقاق ,

# النظب ر الأول

#### في جهات الدخل للسلطان

وكل مايحل للسلطان سوى الأحياء ، وما يشترك فيه الرعية قسمان ج

مأخوذ من الكفار ، وهو الغنيمة المأخوذة بالقهر ، والنيء وهو الذي حصل من مالهم

فى يده من غير قتال ، والجزية وأموال المصالحة وهي التي تؤخذ بالشروط والمعاقدة

والقسم الثانى، المأخوذ من المسلمين، فلايحل منه إلا قسمان: المواريث وسائر الأمور الضائعة التي لايتمين لها مالك، والأوقاف التي لامتولى لها. أما الصدقات، فليست توجد في هذا الزمان. وما عدا ذلك، من الحراج المضروب على المسلمين، والمصادرات وأنواع الرشوة، كلها حرام.

فَاذَا كُتَبِ لفقيه أو غيره إدراراً أو صلة أو خلمة على جهة ، فلا يخلو من أحوال ثمانية فإنه إما أن يكتب له ذلك على الجزية ، أو على المواريث ، أو على الأوقاف أو على ملك

<sup>﴿</sup> الباب الحامس في ادرارات السلاطين ﴾

آحياه السلطان ، أو على ملك اشتراه ، أو على عامل خراج المسلمين ، أو على بياع من جملة التجار ، أو على الخزانة .

فالاول: هو الجزية . وأربعة أخماسها المصالح ، وخمسها لجهات معينة . فا يكتب على الحسل من تلك الجهات ، أو على الأخماس الأربعة لما فيه مصلحة ، وروعى فيه الاحتياط في القدر ، فهو حلال ، بشرط أن لاتكون الجزية إلا مضروبة على وجه شرعى ، ليسفيها زيادة على دينار ، أو على أربعة دنانير ، فإنه أيضاً في محل الاجتهاد . وللسلطان أن يفعل ماهو في محل الاجتهاد . وبشرط أن يكون الذي الذي تؤخذ الجزية منه ، مكتسبا من وجه لا يعلم نحر عه ، فلا يكون عامل سلطان ظالما ، ولا يباع خر ، ولا صبيا ، ولا امرأة ، إذ لا جزية عليهما فهذه أمور تراعى في كيفية ضرب الجزية ، ومقدارها، وصفة من تصرف إليه، ومقدار مايصرف ، فيجب النظر في جميع ذلك

الثانى: المواريث والأموال الضائعة. فهى للمصالح. والنظر أن الذى خلف هلكان ماله كله حراما أو أكثره أو أقله ، وقد سبق حكمه. فإن لم يكن حراما بقى النظر فى صفة من يصرف إليه ، بأن يكون فى الصرف اليه مصلحة ، ثم فى المقدار المصروف

الثالث: الأوقاف. وكذا يجرى النظر فيهاكما يجري في الميراث، مع زيادة أمر، وهو شرط الوافف، حتى يكون المـأخوذ موافقا له في جميع شرائطه

الرابع: ماأحياه السلطان. وهذا لا يعتبر فيه شرط، إذ له أن يعطى من ملكه ماشاء لمن شاء أى قدر شاء. وإنما النظر فى أن الغالب أنه أحياه بإكراه الأجراء، أو بأداء أجرتهم من حرام، فإن الإحياء يحصل بحفر القناة والأنهار، وبناء الجدران، وتسوية الأرض ولا يتولاه السلطان بنفسه فإن كانوا مكرهين على الفعل، لم يملكه السلطان، وهوحرام وإن كانوا مستأجرين، ثم قضيت أجوره من الحرام، فهذا يورث شبهة قدنبهنا عليها فى تعلق الكراهة بالأعواض

الخامس: مااشتراه السلطان فى الذمة، من أرض أو ثياب خلعة أو فرس أو غيره. فهو ملكه. وله أن يتصرف فيه . ولكنه سيقضى ثمنه من حرام، وذلك يوجب التحريم تارة والشبهة أخرى . وقد سبق تفصيله

السادس: أن يكتب على عامل خراج المسلمين، أو من يجمع أموال القسمة والمصادرة وهو الحرام السحت الذي لاشبهة فيه. وهو أكثر الإدرارات في هذا الزمان. إلاماعلى أراضى العراق، فإنها وقف عند الشافس رحمه الله على مصالح المسلمين

السابع: مايكتب على بياع يعامل السلطان. فإن كان لايعامل غيره ، فما له كمال خزانة السلطان. وإن كان يعامل غير السلاطين أكثر، فما يعطيه قرض على السلطان، وسيأخذ بدله من الخزانة فالخلل يتطرق إلى العوض. وقد سبق حكم الثمن الحرام

الثامن : مأيكتب على الخزانة ، أو على عامل يجتمع عنده من الحلال والحرام . فإن لم يعرف للسلطان دخل إلامن الحرام، فهو سحت محض . وإن عرف يقينــا أن الخــزانة تشتمل على مال حلال ومال حرام ، واحتمل أن يكون ما يسلم اليه بعينه من الحلال، احتمالا قريبًا له وقع في النفس، واحتمل أن يكون من الحرام، وهو ألأغلب. لأن أغلب أمو ال السلاطين حرام في هذه الأعصار ، والحلال في أيديهم معدوم أو عزيز ، فقداختلف الناس في هذا. فقال قوم كلمالا أتيقن أنه حرام فلي أن آخذه . وقال آخرون لا يحل أن يؤخذما لم يتحقق أنه حلال ، فلا تحل شبهة أصلا. وكلاهم إسراف. والاعتدال ما فدمنا ذكره. وهو الحكوبان الاغلب اذاكان حراما حرموإنكان الأغلب حلالاوفيه يقين حرام فهومومنع توقفنافيه كاسبق ولقد احتج من جوز أخذ أموال السلاطين إذا كان فيها حرام وحلال ، مهمالم يتحقق أن عين المأخوذ حرام ، يما روى عن جماعة من الصحابه ، أنهم أدركوا أيام الأنمة الظلمة، وأخذوا الأموال . منهم أبو هريرة ، وأبو سعيد الخدري ، وزيد بن ثابت ، وأبو أبوب الأنصارى؛ وجرير بن عبد الله، وجاير، وأنس بن مالك، والسور بن مخرمة. فأخذ أبوسميد وأبو هريرة ، من مروان ويزيد بن عبد الملك . وأخذ ابن عمرو ابن عباس من الحجاج، وأخذ كثير من التابعين منهم ،كالشعبي ، وابراهيم ، والحسن ، وابن أبي ليلي . وأخذ الشافعي من هرون الرشيد ألف دينار في دفعة . وأخذ مالك من الخلفاء أموالا جمة وقال على رضى الله عنه ، خذما يعطيك السلطان ، فإنما يعطيك من الحلال ، وما يأخذ من الحلال أكثر . وإنما ترك من ترك العطاء منهم تورعا ، مخافة على دينه أن يحمل على مالا يحل. ألا ترى قول أبي ذر للا حنف بن قيس ، خذ المطاء ما كان نجلة ، فإذا كان أعمان

دينكم فدعوه ؟ وقال أبو هريرة رضى الله عنه ، إذا أعطينا قبلنا ، وإذا منعنا لم نسأل . وعن سعيد بن المسيب ، أن أبا هريرة رضى الله عنه ، كان إذا أعطاه معاويه سكت ، وإن منمه وقع فيه . وعن الشعبي ، عن مسروق ، لايزال العطاء بأهل العطاء حتى يدخلهم النار أي محمله ذلك على الحرام ، لأأمه في نفسه حرام . وروى نافع عن ابن عمر رضي الله عنهما ، أن المختاركان يبعث إليه المال فيقبله ، ثم يقول لاأسأل أحداولا أرد مارزقني الله . وأهدى إليه ناقة فقبلها ، وكان يقال لها نافة المختار. ولكن هذا يعارضه ماروى أن ابن عمر رضي الله عنهما لم يرد هدية أحد إلاهدية المختار. والإسناد في رده أثبت. وعن الفع أنه قال ، بعث ابن معمر إلى ابن عمر بستين ألفا ، فقسمها على الناس ، جاءه سائل ، فاستقرض له من بعض من أعطاه ، وأعطى السائل . ولما قدم الحسن بن على رضى الله عنهما على معاوية رضى الله عنه فقال لأجيزك بجائزة لم أجزها أحدا قبلك من المرب، ولاأجيزها أحدا بعدك من العرب قال فأعطاه اربعائة ألف دره ، فأخذها . وعن حبيب بن أبي ثابت ، قال لقدرأيت جائزة المختار لابن عمر وابن عباس فقبلاها ، فقيل ماهي ؟ قال مال وكسوة . وعن الزبير بن عدى أنه قال ، قال سلمان ، إذا كان لك صديق عامل أو تاجر ، يقارف الربا ، فدعاك إلى طمام أو نحوه ، أو أعطاك شيئافاقبل، فإن المهنأ لك، وعليه الوزر .فإن ثبت هذا في المربى ، فالظالم فى معناه . وعن جعفر عن أبيه ، أن الحسن والحسين عليهما السلام، كانا يقبلان جو اثر معاوية وقال حكيم بن جبير ، مررنا على سعيد بن جبير ، وقد جمل عاملا على أسفل الفرات ، فأرسل إلى العشارين ، أطعمونا مما عندكم . فأرسلوا بطعام ، فأكل وأكلنا معه . وقال الملاء بن زهير الأزدى ، أتى إبراهيم أبى وهو عامل على حلوان ، فأجازه فقبل . وقال إبراهيم لابأس بجائزة العال ، إن للعال مؤنة ورزقا ، ويدخل يبت ماله الخبيث والطيب ، فاأعطاك فهو من طيب ماله. فقد أخذ هؤلاء كلهم جوائز السلاطين الظلمة، وكلهم طعنوا على من أطاعهم في معصية الله تعالى

وزعمت هذه الفرقة أن ما ينقل من امتناع جماعة من السلف لايدل على التحريم ، بل على الورع ، كالخلفاء الراشدين وأبى ذر وغيرهم من الزهاد ، فإنهم امتنعوا من الحلال المطلق وهدا ، ممن الحلال الذى يخاف افضاؤه إلى بحذوروره او تقوى . فإقدام هؤلاء يدل على الجواز

وامتناع أولئك لايدل على التحريم . ومانقل عن سعيد بن المسيب أنه ترك عطاءه في بيت المال حتى اجتمع بضعة وثلاثين ألفا ، ومانقل عن الحسن من قوله لا أتوضأ من ماء صير في ولو ضاق وقت الصلاة ، لأنى لا أدرى أصل ماله ، كل ذلك ورع لاينكر . واتباعهم عليه أحسن من اتباعهم على الانساع . ولكن لا يحرم اتباعهم على الانساع أيضا فهذه هي شبهة من يجوز أخذ مال السلطان الظالم

والجواب أن ما نقل من أخذ هؤلاء محصور قليل، بالإضافة إلىما نقل منردهم و إنكارهم وإنكارهم وإنكارهم وإنكارهم وإنكارهم وإنكار يتطرق إلى امتناعهم احتمال الورع ، فيتطرق إلى أخذ من أخذ ثلاثة احتمالات متفاوتة في الدرجة بتفاوتهم في الورع . فان للورع في حتى السلاطين أربع درجات

الدرجة الأولى: أن لا يأخذ من أموالهم شيئا أصلاكما فعله الورعون منهم . وكما كان فعله الملفاء الراشدون ، حتى أن أبا بكر رضى الله عنه ، حسب جيع ما كان أخذه من بيت المال فبلغ ستة آلاف دره ، فغرمها لبيت المال . وحتى أن عمر رضى الله عنه ، كان يقسم مال بيت المال يوما ، فدخلت ابنة له ، وأخذت درها من المال ، فهض عمر فى طلبها حتى سقطت الملحفة عن أخد منكبيه . ودخلت الصبية إلى بيت أهلها تبكى ، وجعلت الدره فى فيها ، فأدخل عمر أصبعه فأخرجه من فيها ، وطرحه على الخراج ، وقال أيها الناس لعمر ولالآل عمر إلا ما للمسلمين قريبهم وبعيده . وكسح أبوموسى الأشعرى بيت المال ، فوجد درهما فر كني لعمر رضى الله عنه ، فأعطاه إياه ، فرأى عمر ذلك فى يد النلام فسأله عنه ، فقال أعلما بأموسى ، ما كان فى أهل المدينة بيت أهون فسأله عنه ، فقال أباموسى ، ما كان فى أهل المدينة بيت أهون ورد المدرم إلى بيت المال . هذا مع أن المال كان حلالا . ولكن خاف أن لا يستحق هو ولك القدر ، فكان يستبرى ولدينه ويقتصر على الأفل ، امتثالا لقوله صلى الله عليه وسلم ذلك القدر ، فكان يستبرى ولدينه ويقتصر على الأفل ، امتثالا لقوله صلى الله عليه وسلم ذلك القدر ، فكان يستبرى ولدينه ويقتصر على الأفل ، امتثالا لقوله صلى الله عليه وسلم ذلك القدر ، فكان يستبرى ولدينه ويقتصر على الأفل ، امتثالا لقوله صلى الله عليه وسلم دين ما كان فى الأموال السلطانية ، وهيا سمعه من رسول الله صلى الله عليه وسلم من التشديدات فى الأموال السلطانية ، وهيا سمعه من رسول الله صلى الله عليه وسلم من التشديدات فى الأموال السلطانية ،

<sup>(</sup>١) حديث دع مابريك الى مالابريك: تقدم في الباب الاول من الحلال والحرام

<sup>(</sup>٢) حديث من تركبًا فقد استبرأ لدينه وعرضه: متفق عليه من حديث النمان بن بشير وقدتقدم أوله في أول الباب الثاني من الحلال والحرام

حى قال صلى الله عليه وسلم ( ' حين بعث عبادة بن الصامت إلى الصدقة « اتّى الله كَا أَبَا الْوَلِيدِ لَا تَجِي ، يَوْمَ الْقِيَامَة بِبَمِيرِ تَحْمِلُهُ عَلَى رَقَبَتِكَ لَهُ رُعَالًا أَو بَقَرَةٍ لَمَا خُوارٌ أَوْشَاقٍ لَمَا تُوَاجُ فَقَالَ بِارسول الله أَهَكذا يكون ؟ قال « نَمَ وَالّذِي نَفْيِي بِيدِهِ إِلّا مَنْ رَحِمَ الله م قال فو الذي بعثك بالحق لا أعمل على عنه أبدا . وقال صلى الله عليه وسلم ( ' " إنّى لا أغاف عَلَيْكُم أَنْ تَنَافَسُوا » وإنا خاف التنافس في المال . ولذلك أنْ تُشْرِكُوا بَعْدِي . إنّما أَغَاف عَلَيْكُم أَنْ تَنَافَسُوا » وإنا خاف التنافس في المال . ولذلك قال عمر رضى الله عنه ، في حديث طويل يذكر فيه مال بيت المال ، إنى لم أجد نفسي فيه إلا كالوا لى مال اليتيم ، إن استغنيت استعففت ، وإن افتقرت أكلت بالمعروف . وروى أن ابنا لطاوس افتعل كتابا عن لسانه إلى عمر بن عبد العزيز ، فأعطاه ثلما نه دينار ، فباع طاوس ضيعة له ، وبعث من عمم إلى عمر بثلمائة دينار . هذا مع أن السلطان مثل عمر بن عبد العزيز أَفْده هي الدرجة العليا في الورع

الدرجة الثانية: هو أن يأخذمال السلطان، ولكن إنما يأخذ إذا علم أن ما يأخذهمن الجمة حلال . فاشتمال يد السلطان على حرام آخر لايضره . وعلى هذا ينزل جميع ما نقل من الآثار أو أكثرها ، أو ما اختص مها بأكابر الصحابة والورعين منهم ، مشل ابن عمر فإنه كان من المبالغين في الورع ، فكيف يتوسع في مال السلطان؟ وقد كان من أشده فإنكاراً عليهم ، وأشده ذما لأموالهم ، وذلك أنهم اجتمعوا عند ابن عامر وهو في مرضه وأشفق على نفسه من ولايته ، وكونه مأخوذا عند الله تعالى بها ، فقالوا له إنا لنرجو لك وأشفق على نفسه من ولايته ، وكونه مأخوذا عند الله تعالى بها ، فقالوا له إنا لنرجو لك الخير ، حفرت الآبار ، وسقيت الحاج ، وصنعت وصنعت ، وابن عمر ساكت . فقال ماذا تقول يا ابن عمر ؟ فقال أقول ذلك إذا طاب المكسب ، وزكت النفقة ، وسترد فترى . وفي حديث آخر ، أنه قال إن الخبيث لا يكفر الخبيث ، وإنك ودوليت البصرة، ولاأحسبك

<sup>(</sup>۱) حديث قال لعبادة بن الصامت حين بعثه الى الصدقة انق الله ياأباالوليد لانجى. يوم القيامة بيعير تحمله على رقبتك : الحديث الشافعي فى المسند من حديث طاوس مرسلا ولأبى يعلى فى المعجم من حديث ابن عمر مختصراً أنه قاله لسعد بن عبادة واسناده صحيح

<sup>(</sup>٢) حديث إنى لاأخاف عليكم أن تشركوا بعدى أخاف عليكمأن تنافسوا : منفن عليهمن حديث عفية بن عامر أ

إلا قد أصبت منها شراً. فقال له ابن عامر ، ألا تدعولى ؟ فقال ابن عمر "عمت رسول الله صلى الله عليه وسلم " يقول ه لا يقبل الله صَلَاةً بِفير طهو رولا صدقة من علول » وقد وليت البصرة . فهذا قوله فيما صرفه إلى الحيرات . وعن ابن عمر رضى الله عهما أنه قال في أيام الحجاج ، ماشبعت من الطعام مذا نتهبت الدار إلى يومى هذا . وروى عن على رضى الله عنه ، أنه كان له سوين في إناء مختوم يشرب منه ، فقيل أنفعل هذا بالعراق مع كثرة طعامه ؟ فقال أما إنى لاأختمه نحلاً به ، ولكن أكره أن بحمل فيه ما ليس منه ، وأكره أن يدخل بطنى غير طيب . فهذا هو المألوف منهم . وكان ابن عمر لا يعجبه شىء إلا خرج عنه . فطلب منه نافع بسلائين ألفا ، فقال إنى أخاف أن تفتنى دراهم ابن عامر ، وكان هو الطالب ، اذهب فأنت حر . وقال أنه سمعيد الحدرى ، ما منا أحد إلا وقد مالت به الدنيسا ، إلا ابن عمر .

فهذا يتضح أنه لايظن به وبمن كان في منصبه أنه أخذ ما لايدري أنه حلال

الدرجة الثالثة . أن يأخذ ما أخذه من السلطان ليتصدق به على الفقراء ، أو يفرقه على المستحقين ، فإن مالايتمين مالكه ، هذا حكم الشرع فيه . فإذا كان السلطان إن لم يأخذ منه لم يفرقه ، واستعان به على ظلم ، فقد نقول أخذه منه وتفرقته أولى من تركه في يده . وهذا قد رآه بعض العلماء . وسيأتي وجهه . وعلى هذا ينزل ما أخذه أكثرهم . ولذلك قال ابن المبارك ، إن الذين يأخذون الجوائز اليوم ومحتجون بان عمر وعائشة ، ما يقتدون بهما ، لأن ابن عمر فرق ما أخذ ، حتى استقرض في مجلسه ، بعد تفرقته ستين ألفا . وعائشة فعلت ابن عمر فرق ما أخذ ، حتى استقرض في مجلسه ، بعد تفرقته منهم وأتصدق ، مثل ذلك . وجابر بن زيد جاءه مال فتصدق به ، وقال رأيت أن آخذه منهم وأتصدق ، أحب إلى من أن أدعها في أيديهم . وهكذا فعل الشافيي رحمه الله بما قبله من هرون الرشيد أينه فرقه على قرب ، حتى لم عسك لنفسه حبة واحدة

الدرجة الرابعة: أن لايتحقق أنه حلال ، ولايفرق ، بليستبق ولكن يأخذمن سلطان أكثر ماله حلال . وهكذا كان الخلفاء في زمان الصحابة رضى الله عمهم والتابعين ، بعد الخلفاء الراشدين، ولم يكن أكثر مالهم حراماً . ويدل عليه تعليل على رضى الله عنه ، حيث قال

<sup>(</sup>١) حديث لايقبل الله صلاة بغير طهور ولاصدقة من غاول : مسلم من حديث ابن عمر

قإن ما يأخذه من الحلال أكثر. فهذا مما قد جوزه جماعة من العلماء ، تعمويلا على الأكثر. ونحن إنما توقفنا فيه فى حق آحاد الناس. ومال السلطان أشبه بالحروج عن الحصر فلا يبعد أن يؤدى اجتهاد مجتهد إلى جواز أخذ ما لم يعلم أنه حرام ، اعتمادا على الأغلب. وإنما منعنا إذا كان الأكثر حراما

فإذا فهمت هذه الدرجات ، تحققت أن إدرارات الظلمة فى زماننا لاتجرى مجرى ذلك وأنها تفارقه من وجهين قاطمين .

أحدهما:أن أموال السلاطين في عصرنا حرام كلها أو أكثرها ،وكيف٧٠والحلالهو الصدقات والنيء والغنيمة ، ولا وجود لها . وليس يدخل منها تنيء في يدالسلطان . ولم يبق إلا الجزية ، وأنها تؤخذباً نواع من الظلم لايحل أخذها به ، فإنهم يجاوزون حدود الشرع في المأخوذ والمأخوذ منه ، والوفاء له بالشرط ، ثم إذا نسبت ذلك إلى ماينصب إليهم من الخراج المضروب على المسلمين، ومن المصادرات ، والرشا، وصنوف الظلم، لم يبلغ عشر معشار عشيره والوجه الثاني:أن الظلمة في العصر الأول ، لقرب عهدهم بزمان الخلفاء الراشدين ،كانوا مستشمرين من ظامهم ، ومتشوفين إلى استمالة قلوب للصحابة والتابعين ، وحريصين على قبولهم عطاياه وجوائزه ، وكانوا يبعثون إليهم من غير سؤال وإذلال ، بل كانوايتقلدون المنة بقبولهم ويفرحون به . وكانوا يأخذون منهم ويفرقون ، ولايطيعون السلاطين في أغراضهم ، ولا يغشون مجالسهم ، ولا يكثرونجمهم ، ولايحبون بقاءهم ، بل يدعون عليهم ، ويطلقون اللسان فيهم ، وينكرون المنكرات منهم عليهم . فاكان محذرأن يصيبوا من دينهم بقدر ماأصابوا من دنيام ، ولم يكن بأخذم بأس. فأما الآن ، فلا تسمح نفوس السلاطين بعطية إلا لمن طمعوا في استخدامهم ، والتكثر بهم، والاستعانة بهم على أغراضهم والتجمل بغشيان مجالسهم ، وتكليفهم المواظبة على الدعاء والثناء ، والنزكية والإطراء في حضورهم ومغيبهم . فلو لم يذل الآخذ نفسه بالسؤال أولا ، وبالتردد في الخدمة ثانيا، وبالثناء والدعاء ثالثًا ، وبالمساعدة له على أغراضه عند الاستعانة رابعا ، وبتكثير جمعه في مجلسة وموكبه خامساً ، و بإظهار الحب والموالاة والمناصرة له على أعدائه سادساً ، وبالستر على ظلمه ومقابحه ومساوى أعماله سابعا ،لم ينم عليه بدرهم واحد، ولوكان في فضل الشافعي رحمه الله مثلا فإذاً لايجوز أن يؤخذ منهم في هذا الزمان مايم أنه حلال ، لإفضائه إلى هذه الممانى .
فكيف مايعلم أنه حرام أو يشك فيه ؟ هن استجراً على أموالهم ، وشبه نفسه بالصحابة والتابعين ، فقد قاس الملائكة بالحدادين . في أخذالأموال منهم حاجة إلى مخالطتهم ومراعاتهم ، وخدمة عمالهم ، واحتمال الذل منهم ، والثناء عليهم ، والتردد إلى أبوابهم وكل ذلك معصية على ماسنبين في الباب الذي يلى هذا . فإذاً قد تبين مما تقدم مسداخل أموالهم ، وما يحل منها ومالا يحل . فلو تصور أن يأخذالإنسان منهاما يحل بقدراستحقاقه وهو جالس في بيته يساق إليه الايحتاج فيه إلى تفقد عامل وخدمته ، ولا إلى الثناء عليهم وتزكيتهم، ولا إلى مساعدتهم . فلا يحرم الأخذولكن يكره لمعان سننبه عليها في الباب الذي يلى هذا

## النظرالت اني

من هذا الباب في قدر المأخوذ وصفة الآخذ

ولنفرض المال من أموال المصالح ، كأربعة أخماس النيء ، والمواديث ، فإن ما عداه الما قد تعين مستحقه إن كان من وقف أو صدقة ، أو خمس في ، أو خمس غنيمة ، وماكان من ملك السلطان بما أحياه أو اشتراه ، فله أن يعطى ماشاء لمن شاء . وإنما النظر في الأموال الضائمة ومال المصالح . فلا يجوز صرف إلا إلى من فيه مصلحة عامة ، أو هو محتاح اليه عاجز عن الكسب . فأما النني الذي لامصلحة فيه ، فلا يجوز صرف مال بيت المال إليه . هذا هو الصحيح : وإن كان العلماء قداختلفوا فيه . وفي كلام عمر رضى الله عنه مايدل على أن لكل مسلم حقا في بيت المال ، لكو نه مسلما مكثرا جع الإسلام . ولكنه مع هذاماكان يقسم المال على المسلمين كافة ، بل على مخصوصين بصفات فإذا ثبت هذا ، فكل من يتولى أمرا يقوم به ، تتعدى مصلحته إلى المسلمين ، ولو اشتغل بالكسب لتعطل عليه ماهو فيه ، فله في بيت المال حق الكفاية . ويدخل فيه العلماء كلم م، أعنى العلوم التي تتعلق فيه ، فله في بيت المال حق الكفاية . ويدخل فيه العلماء كلم م، أعنى العلوم التي تتعلق وطلبة هذه العلوم أيضا يدخلون فيه ، فإنهم إن لم يُكفّوا لم يتمكنوا من الطلب . ويدخل فيه العمال ، وهم الذين ترتبط مصالح الدنيا بأعمالهم ، وهم الأجناد المرتزقة ، الذين يحرسون فيه العمال ، وهم الذين ترتبط مصالح الدنيا بأعمالهم ، وهم الأجناد المرتزقة ، الذين يحرسون الملكة بالسيوف عن أهل العداوة وأهل البني وأعداء الإسلام . ويدخل فيه الكتاب الملكة بالسيوف عن أهل العداوة وأهل البني وأعداء الإسلام . ويدخل فيه الكتاب

والحساب والوكلاء ، وكل من يحتاج إليه في ترتيب ديوان الخراج ، أعنى العال على الأموال الحلال لاعلى الحرام، فإن هذا المال للمصالح، والمصلحة إما أن تتعلق بالدين أو بالدنيا". فبالعلماء حراسة الدين. وبالأجناد حراسة الدنيا. والدين والملك توأمات ، فلا يستغنى أحدها عن الآخر . والطبيب وإنكان لايرتبط بعلمه أمر ديني ، ولكن يرتبط به صمة الجسد، والدين يتبعه ، فيجوز أن يسكون له ولمن يجرى عجراه في العلوم المحتاج إليها في مصلحة الأبدان أو مصلحة البلاد ، إدرار من هذه الأموال ، ليتفرغوا لمعالجة المسلمين أعنى من يمالج منهم بغير أجرة . وليس يشترط في هؤلاء الحاجة ، بل يجوز أن يعطوا مع الغني . فإن الخلفاء الراشدين كانوا يعطون المهاجرين والأنصار ولم يعرفوا بالحاجة . وليس يتقدر أيضا بمقدار ، بل هو إلى اجتهاد الإمام . وله أن يوسع ويغني ، وله أن يقتصر على الكفاية على مايقتضيه الحال وسعة المال. فقد أخــذ الحسن عليه السلام من معاوية في دفعة واحدة أربعائة ألف درهم. وقد كان عمر رضي الله عنه يعطى لجماعة اثني عشر ألف دره نقرة في السنة . وأثبتت عائشة رضى الله عنهما في هذه الجريدة ، ولجماعة عشرة آلاف ولجماعة ستة آلاف، وهكذا. فهذا مال هؤلاء، فيوزع عليهم حتى لايبق منه شيء. فإن خص واحدا منهم عال كثير فلا بأس. وكذلك للسلطان أن يخص من هـذا المال ذوى الخصائص بالخلع والجوائز . فقدكان يفعل ذلك في السلف . ولكن ينبني أن يلتفت فيه إلى المصلحة ومهما خص عالم أوشجاع بصلة ، كان فيه بعث للناس، وتحريض على الاشتغال والتشبه مه فهذه فائدة الخلع والصلات، وضروب التخصيصات. وكلذلكمنوطباجتهادالسلطان وإنما النظر في السلاطين الظلمة في شيئين:

أخدها: أن السلطان الظالم عليه أن يكف عن ولايته . وهو إما معزول أوواجب العزل فكنف مجوز أن يأخذه من يده وهو على التحقيق ليس بسلطان ؟

والثانى: أنه ليس يمم عاله جميع المستحقين. فكيف يجوز للآحاد أن يأخذوا ؟ أفيجوز لم الأخذ بقدر حصصهم؟ أم لا يجوز أصلا ؟ أم يجوز أن يأخذكل واحد ما أعطى؟ أما الأول ، فالذي نراه أنه لا يمنع أخذ الحق. لأن السلطان الظالم الجاهل ، مهما ساعدته الشوكة ، وعسر خلمه ، وكان في الاستبدال به فتنة ثائرة لا تطاق ، وجب تركه ، ووجبت

الطاعة له ، كما تجب طاعة الأمراء . إذ قد ورد في الأمر بطاعة الأمراء ، () والمنع من سلام المده من مساعدتهم ، أوامر وزواجر . فالذي نراه أن الخلافة منعقدة للمتكفل بها من يل العباس رضى الله عنه ، وأن الولاية نافذة للسلاطين في أقطار البلاد ، والمبايس المخليفة وقد ذكر نا في كتاب المستظهري ، المستنبط من كتاب كشف الأسرار وهتك الأستار تأليف القاضي أبي الطيب ، في الرد على أصناف الروافض من الباطنية ، مايشير إلى وجه المصلحة فيه . والقول الوجيز أنا نراعي الصفات والشروط في السلاطين ، تشوفا إلى مزايا المصلحة فيه . والقول الوجيز أنا نراعي الصفات والشروط في السلاطين ، تشوفا إلى مزايا المصالح . ولوقضينا ببطلان الولايات الآن ، لبطلت المصالح رأسا . فكيف يفوت رأس المال في طلب الربح ! بل الولاية الآن لا تتبع إلا الشوكة . فمن بايعه صاحب الشوكة فهو الخليفة . ومن استبد بالشوكة وهو مطبع الخليفة في أصل الخطبة والسكة ، فهو سلطان نافذ الخيام والقضاء في أقطار الأرض ولاية نافذة الأحكام . وتحقيق هذا قد ذكر ناه في أحكام الإمامة من كتاب الاقتصاد في الاعتقاد . فلسنا نطول الآن به

وأما الإشكال الآخر، وهو أن السلطان إذا لم يعم بالعطاء كل مستحق ، فهل يجوز للواحد أن يأخذ منه ؟ فهذا بما اختلف العلماء فيه على أربع مراتب. فغلا بعضهم وقال ، كل ما يأخذه فالمسلمون كلهم فيه شركاء، ولا يدرى أن حصته منه دانق أو حبة ، فليترك الكل ، وقال قوم : له أن يأخذه قدر قوت يومه فقط ، فإن هذا القدر يستحقه لحاجته على السلمين . وقال قوم : له قوت سنة ، فإن أخذ الكفاية كل يوم عسير ، وهو ذو حق فى هذا المال ، فكيف يتركه ؟ وقال قوم : إنه يأخذ ما يعطى ، والمظلوم م الباقون . وهذا هو القياس . لأن المال ليس مشتركا بين السلمين ، كالغنيمة بين الغانمين ، ولا كالميراث بين الورثة لأن ذلك صار ملكا لهم ، وهذا لو لم يتفق قسمه حى مات هؤلاء، لم يجب التوزيع على ورثتهم لأن ذلك صار ملكا لهم ، وهذا لو لم يتفق قسمه حى مات هؤلاء، لم يجب التوزيع على ورثتهم

<sup>(</sup>۱) حديث الامر بطاعة الامراء: البخارى من حديث أنس اسمعوا واطيعوا ران استعمل عليكم عبد حيث أنس اسمعوا واطيعوا ران استعمل عليكم عبد حيث أبى هريرة عليك بالطاعة في منشطك ومكرهك الحديث : والهمن حديث أبى ذر أوصانى النبي صلى الله عليه وسلم أن اسمع وأطيع ولو لعبد بجدع الاطراف حديث النع من سل اليد عن مساعدتهم : الشيخان من حديث ابن عباس ليس أحد يفارق الجساعة شهرا فيموت الامات ميتة جاهلية ولمسلم من حديث أبى هريرة من خرج من الطاعة وفارق الجماعة فارق الجماعة في المناهمة والمناهمة وال

بحنكم الميراث. بل هــذا الجلق غير متمين. وإنما يتمين بالقبض. بل هو كالصدقات ومهما أعطى الفقراء حصتهم من الصدقات وقع ذلك ملكا لهم. ولم عتنع بظلم المالك بقية الأصناف، بمنع حقهم هذا إذا لم يصرف إليه كل المال ، بل صرف إليه من المال مالوصرف إليه بطريق الإيثار والتفضيل مع تعميم الآخرين لجاز له أن يأخـذه ، والتفضيل جائز في العطاء · سوًى أبو بكر رضى الله عنه ، فراجعه عمر رضى الله عنه ، فقال إنما فضلهم عند الله ، و إنما الدنيا بلاغ . وفضل عمر رضى الله عنه في زمانه ، فأعطى عائشة اثني عشر ألفا وزينب عشرة آلاف، وجويرية ستة آلاف، وكذا صفية. وأقطع عمر لعلى خاصة رضي الله عنهما ، وأقطع عمَّان أيضا من السواد خمس جنات! وآثر عمَّان عليا رضي الله عنهمـا بها ، فقبل ذلك منه ، ولم ينكر . وكل ذلك جائز في محل الاجتهاد وهو من المجتهدات التي أقول فيها إن كل مجتهد مصيب . وهي كل مسألة لانص على عينها ، ولاعلى مسألة تقرب منها، فتكون في معناها بقياس جلي ، كهذه المسألة ومسألة حد الشرب ، فإنهم جلدوا اربمين وثمانين ، والكل سنة وحق . وأنكل واحد من أبي بكر وعمر رضي الله عنهم مصيب باتفاق الصحابة رضي الله عنهم . إذ المفضول ما ردّ في زمان عمر شيئًا إلى الفاضل ، مما قد كان أخذهم في زمان ابي بكر ، ولا الفاصل امتنع من قبول الفضل في زمان عمر . واشترك في ذلك كل الصحابة ، واعتقدوا أن كل واحد من الرأيين حق . فليؤخذ هـذا الجنس دستورا للاختلافات التي يصوَّب فيهاكل عجتهد فأماكل مسألة شذعن مجتهد فيها نص أو قياس جليٌّ ، بغفلة أو سوء رأى ، وكان فى القوة بحيث ينقض به حكم المجتهد ، فلانقول فيها إن كل واجد مصيب ، بل المصيب من أصاب النص أو ما في معني النص

وقد تحصل من مجموع هذا أن من وجد من أهل الخصوص الموصوفين بصفة تنملق بها مصالح الدين أو الدنيا ، وأخذ من السلطان خلصة أو إدرارا على التركات أو الجزية لم يصر فاسقا بمجرد أخذه ، وإنما يفسق بخدمته لهم ومعاونته إياهم ، ودخوله عليهم وثنائه وإطرائه لهم ، إلى غير ذلك من لوازم لا يسلم المال غالبا إلا بها كما سنبينه .

#### الباب السادسس

فيما يحل من مخالطة السلاطين الظلمة وبحرم وحكم غشيان مجالسهم والدخول عليهم والإكرام لهم

اعلم أن لك مع الأمراء والعال والظلمة ثلاثة أحوال، الحالة الأولى، وهي شرُّها أن تدخل عليهم، والثانية: وهي دونهاأن يدخلوا عليك والثالثة وهي الأسلم أن تعتزل عنهم فلا تراهم ولا يرونك أما الحالة الأولى: وهي الدخول عليهم فهو مذموم جداً في الشرع وفيه تغليظات وتشديدات تواردت بها الأخبار والآثار فننقلها لتعرف ذم الشرع له ثم نتمرض لما يحرم منه، وما يكره، على ما تقتضيه الفتوى في ظاهر العلم

أما الأخبار: فإنه لما وصف رسول الله صلى الله عليه وسلم الأمراء الظلمة قال (" و قَنْ نَابَدَهُمْ بَحَاوَمَنِ اعْتَرَهُمْ سَلَمَ أَوْ كَادَ أَنْ يَسْلَمَ وَمَنْ وَقَعَ مَعَهُمْ فِ وُنْيَاهُمْ فَهُوَ مِنْهُمْ ، وذلك لأن من اعترفهم سلم من إعهم ولكن لم يسلم من عذاب يعمه معهم إن نرل بهم التركه المنابذة و المنازعة وقال صلى الله عليه وسلم (" دسيكُونُ مِنْ بَعْدِي أَمَرَاءِ يَكْذِبُونَ وَ يَظْلِمُونَ فَنْ صَدَّقَهُمْ بِكَذِبِهِمْ وَأَعَانَهُمْ عَلَى ظُلْهِمْ فَلَيْسَ مِنِّي وَلَسْتُ مِنْ بَعْدِي أَمْرَاءِ يَكْذِبُونَ وَ يَظْلِمُونَ فَنْ صَدَّقَهُمْ بِكَذِبِهِمْ وَأَعَانَهُمْ عَلَى ظُلْهِمْ فَلَيْسَ مِنِّي وَلَسْتُ مِنْ بُعْدِي أَمْرَاءِ يَكُونُ وَ يَظْلِمُونَ فَنْ صَدَّقَهُمْ بِكَذِبِهِمْ وَأَعَانَهُمْ عَلَى ظُلْهِمْ فَلَكُ اللهِ تَعَلَى اللهِ تَعَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ يَعْلَى اللهِ عَلَى اللهُ مَا عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ مَا عَلَى اللهُ عَلَى وَاعْدَ أَمُوا الرَّعُلُولُ اللهُ عَلَى وَاعْ عَلَى وَاعْ اللهُ وَاللهِ وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَ

<sup>(</sup> الباب السادس فيما يحل من مخالطة السلاطين )

<sup>(</sup>١) حديث فمن نابذهم بجاومن اعترالهم سلم أوكاد يسبُّم ومن وقع معهم في دنياهم فهو منهم:الطبراي من حديث ابن عباس بسند ضعيف وقال ومن خالطهم هلك

<sup>(</sup> ۲ ) حدیث سیکون بعدی إمراء یکذبون ویظلمون فمن صدقهم بکذبهم و أعانهم علی ظلمهم فلیس منی و لست منه ولم یرد علی الحوض :النسائی والترمذی و صححه والحاکم من حدیث کعب بن عجرة

<sup>(</sup>٣) حديث أبى هريرة أبخض القراء الى الله عز وجل الذين يأتون الامراء : تقدم في العلم

<sup>(</sup>٤) حديث أنس العاماء امناء الرسل على عباد الله مالم يخالطوا السلطان ـ الحديث: العقيلي في الضعفاءو في ربح مناء وفي مناء مناء الربي وقال حديثه غير محفوظ تقدم في العلم

يدخل أحدكم على الأمير فيصدقه بالكذب ويقول ماليس فيه، وقال أبو ذر لسلمة: ياسلمة لاتغش أبواب السلاطين فإنك لاتصيب من دنيام شيئًا إلا أصابوا من دينك أفضل منه وقال سفيان: في جهنم واد لايسكنه إلا القراءالزّوارون للملوك، وقال الأوزاعي :مامن شيء أبغض عند الله من عالم يزور عاملا،وقال سمنون ماأسمج بالعالم أن يؤتى إلى مجلسه فلا يوجد فيسأل عنه فيقال عند الأمير، وكنت أسمع أنه يقال إذا رأيتم العالم يحب الدنيا فاتهموه على دينكم حتى جربت ذلك، إذمادخلت قط على هذا السلطان إلا وحاسبت نفسي بمدالخروج فأرى عليها الدرك مع ماأواجههم به من الغلظة والمخالفة لهواهم

وقال عبادة بن الصامت: حب القارىء الناسك الأمراء نفاق، وحبه الأغنياء رياء، وقال أبوذر: من كثر سواد قوم فهو منهم . أي من كثر سواد الظلمة .وقال ابن مسعود رضى الله عنه : إن الرجل ليدخل على السلطان ومعه دينه فيخرج ولادين له ، قيل له ولم ؟ قال لأنه يرضيه بسخط الله . واستعمل عمر بن عبد العزيز رجلا ، فقيل كان عاملا للحجاج فعزله فقال الرجل إعاعملت له على شيء يسير ، فقال له عمر : حسبك بصحبته يوما أو بعض يوم شؤم وشرا. وقال الفضيل ما از دادر جل من ذي سلطان قربا إلا از دادمن الله بعداء وكان سعيدين المسيب يتجر في الزيت ويقول: إن في هذا لنني عن هؤلاء السلاطين وقال وهيب: هؤلاء الذين يدخلون على الملوك لهم أضر على الأمة من المقامرين، وقال محمد بن سلمة: الذباب على المذرة أحسن من قارى، على باب هؤلاء

ولما خالط الزهري السلطان كتب أخ له في الدين إليه عافانا الله وإياك أبا بكر من الفتن فقد أصبحت بحال ينبغي لمن عرفك أن يدعو لكالله ويرحمك،أصبحت شيخا كبيرا قد أثقلتك نعم الله، لما فهمك من كتابه ، وعلمك من سنة نبيه محمدصلي الله عليه وسلم، وليس كذلك أخذ الله الميثاق على العلماء قال الله تعالى ( لتُبَيِّنَنَّهُ لِلنَّاسِ وَلاَ تَكْتُمُو لَهُ (١٠) واعلم أن أيسر ماارتكبت وأخف مااحتملت ، أنك آنست وحشة الظالم، وسهلت سبيل البغي بدنوك ممن لم يؤد حقا ولم يترك باطلاحين أدناك. إتخذوك قطبا تدور عليك رحي ظلمهم

<sup>(</sup>۱) آل عمر أن: ۱۸۷

وجسرا بعبرون عليك إلى بلائهم ، وسلما يصعدون فيه إلى ضلالتهم. ويدخلون بك الشك على العلماء، ويقتادون بك قلوب الجهلاء. فما أيسر ماعمروا لك فى جنب ماخريوا عليك، وما أكثر ما أخذوا منك فها أفسدوا عليك من دينك. فما يؤمنك أن تكون ممن قال الله تعالى فيهم ( فَخَلَف مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْف أَضَاعُوا السَّلاَة (٢٠) الآية، وأنك تعامل من لا يجهل، ويحفظ عليك من لا يغفل، فداو دينك فقد دخله سقم، وهي وزادك فقد حضر سفر بعيد (وَمَا يَخْنَ عَلَى الله مِنْ شَيْ في الأرْض وَلا في السَّماء (١٠) والسلام

فَهذه الأخبار والآثار تدلَّ على مانى مخالطة السلاطين من الفتن وأنواع الفساد .ولكن تفصل ذلك تفصيلا فقهيا ، نميز فيه الحظور عن المكروه والمباح ، فنقول

الداخل على السلطان متعرض لأن يعصى الله تعالى ، إما بفعله أو بسكوته ، وإما بقوله وإما باعتقاده . فلا ينفك عن أحد هذه الأمور

أما الفعل فالدخول عليهم في غالب الأحوال يكون إلى دور مفصوبة ، وتخطيها والدخول فيها بغير إذن الملاك حرام . ولا يغرنك قول القائل ، إن ذلك مما يتسامح به إلىناس كتبرة أو فتات خبز ، فإن ذلك صحيح في غير المفصوب . أما المفصوب فلا ، لأنه إن قبل إن كل جلسة خفيفة لاتنقص الملك فهي في محل التسامح ، وكذلك الاجتياز ، فيجرى هذا في كل واحد ، فيجرى أيضا في المجموع ، والمفصب إنما تم بفعل الجميع . وإنما في المجموع ، والمفصب إنما تم بفعل الجميع . وإنما بيتسامح به إذا انفرد . إذ لو علم المالك به رعالم يكرهه فأماإذا كان ذلك طريقا إلى الاستفراق بالاستواك ، في التحريم ينسحب على النكل . فلا يجوز أن يؤخذ ملك الرجل طريقا ، بالاستواك ، في التحريم ينسحب على النكل . فلا يجوز أن يؤخذ ملك الرجل طريقا ، بالاستواك وحد من المارين إنما يخطو خطوة لا تنقص الملك ، لأن المجموع مفوت بالملك . وهو كفربة خفيفة في التعليم تباح ، ولكن بشرط الانفراد ، فلو اجتمع جماعة بضروات توجب القتا ، وجب القصاص على الجميع . مع أن كل واحدة من الضربات لو بضروات توجب القتا ، وجب القصاص على الجميع . مع أن كل واحدة من الضربات لو مثلا ، فإن كان تحت خيمة أو مظلة من ماله فهو حرام . والدخول إليه غير جائز . لأنه المثاع بالحرام واستظلال به فإن فرض كل ذلك حلالا ، فلا يمصى بالدخول من حيث إنه دخول التقاع بالحرام واستظلال به فإن فرض كل ذلك حلالا ، فلا يمصى بالدخول من حيث إنه دخول المذول المناه في المدخول المناه في المدخول المناه فيان فرض كل ذلك حلالا ، فلا يمصى بالدخول من حيث إنه دخول المناه فيان فرض كل ذلك حلالا ، فلا يمصى بالدخول من حيث إنه دخول المدخول المناه في المدخول المناه و المدخول المناه و المناه و المناه في المدخول المناه و المناه و المناه في المدخول المناه و الم

<sup>(</sup>۱) مریم : ۵۹ (۱) إيراهيم ۲۸۰

ولا بقوله السلام عليكم . ولسكن إن سبجد أو ركع أو مثل قائما في سلامه وخدمته كان مكرما للظالم بسبب ولايته التي هي الة ظلمه . والتواضع للظالم معصية . بل من تواضع لمنى ليس بظالم لأجل غناه لالمني آخر اقتضى التواضع ، نقص الثادينه . فكيف إذا تواضع للظالم! فلا يباح إلا مجرد الإسلام فأما تقبيل اليد والانحناء في الحدمة فهو معصية ، إلا عند الحوف ، أو لإمام عادل ، أو لعالم ، أو لمن يستحق ذلك بأمر ديني قبل أبو عبيدة بن الجراح رضى الله عنه ، يد على كرم الله وجهه ، لما أن لقيه بالشام ، فلم ينكر عليه وقد بالغ بعض السلف حتى امتنع عن رد جوابهم في السلام ، والإعراض عنهم استحقارا لهم . وعد ذلك من محاسن حتى امتنع عن رد جوابهم في السلام ، والإعراض عنهم استحقارا لهم . وعد ذلك من محاسن القربات . فأما السكوت عن رد الجواب ففيه نظر ، لأنذلك واجب ، فلا ينبغي أن يسقط بالظلم فإن ترك الداخل جميع ذلك ، واقتصر على السلام ، فلا يخلو من الجلوس على بساطهم . وإذا كان أغلب أموالهم حراما فلا يجوز الجلوس على فرشهم ، هذا من حيث الفعل وإذا كان أغلب أموالهم حراما فلا يجوز الجلوس على فرشهم ، هذا من حيث الفعل

فأما السكوت: فهو أنه سيرى في مجالسهم من الفرش الحرير وأواني الفضة، والحرير المسلوس عليهم وعلى غلمانهم ماهو حرام. وكل من رأى سيئة وسكت عليهافهوشريك في تلك السيئة . بل يسمع من كلامهم ماهو فحش وكذب وشم وإيذاء، والسكوت على جميع ذلك حرام ، بل براهم لابسين الثياب الحرام ، وآكلين الطعام الحرام ، وجميع مافي أيديهم حرام ، والسكوت على ذلك غير جائز. فيجبعليه الأمر بالمروف والنهى عن أيديهم حرام ، والسكوت على ذلك غير جائز. فيجبعليه الأمر بالمروف والنهى عن في المنكوت على نفسه ، فهو معذور في السكوت فهذا حق ولكنه مستغن عن أن يعرض نفسه لارتكاب مالا يباح إلا بعذر . فإنه لولم يدخل ولم يشاهد ، لم يتوجه عليه الخطاب بالحسبة ، حتى يسقط عنه بالعذر . وعند هنا أقول من علم فسادا في موضع ، وعلم أنه لا يقدر على إزالته ، فلا يجوز له أن يحضر ليجرى ذلك بين يديه وهو يشاهده و يسكت ، بل ينبني أن يحترز عن مشاهدته

وأماالقول : فهوأن يدعو للظالم،أو يثنى عليه،أو يصدقه فيما يقول من باطل بصريح قوله أو بتحريك رأسه ، أو باستبشار في وجهه ،أو يظهر له الخب والموالاة والاشتياق إلى لقائه . والحسرس على طول عمره وبقائه ، فإنه في الغالب لا يقتصر على السلام ، بل يتكلم ولا يعد وكلامه هذه الأقسام

أما الدعاءله فلا يحل ، إلا أن يقول أصلحك الله ، أو وفقك الله للخيرات ، أو طول الله عمرك في طاعته ، أو ما يجرى هذا المجرى . فأما الدعاء بالحراسة وطِول البقاء وإسباغ النعمة مع الخطاب بالمولى وما في معناه فغير جائز . قال صلى الله عليه وسلم (١) مَنْ دَعَا لِظا لِم بالبَقاء فَقَدْ أَحَبَّ أَنْ يُعْصَى اللَّهُ فِي أَرْضِهِ » فا ن جاوز الدعاء الى الثناء ، فسيذكر ماليس فيه فيكون به كاذبا ومنافقا ومكرما لظالم . وهذه ثلاث معاص . وقد قال صلى الله عليه وسلم ('')« إِنَّ اللهَ لَيَغْضَبُ إِذَامُدِ حَالْفاسِقُ» وفي خبر آخر (" «مَنْ أَكْرَمَ فاسقاً فَقَدْ أَعْلَنَ عَلَى هَدْ مِ الْإِسْلاَمِ» فإن جاوز ذلك إلى التصديق له فيما يقول، والتزكية والثناء على ما يعمل ، كان عاصيا بالتصديق وبالإِعانة . فإن التركية والثناء إعانة على المعصية ، وتحريك للرغبة فيه · كما أن التكذيب والمذمة والتقبيح زجر عنه ، وتضعيف لدواعيه . والإعانة على المعصية معصية ، ولو بشطر كلة . ولقد مئل سفيان رضى الله عنه عن ظالم أشرف على الملاكف برية، هل يستى شربة ماء؟فقال: ٧، دعه حتى عوت، فإن ذلك إعانة له • وقال غيره يستى إلى أن تثوب إليه نفسه ' ثم يعرض عنه فانجاوز ذلك إلى إظهار الحب والشوق إلى لقائه، وطول بقائه، فان كان كاذبا عصى معصية الكذب والنفاق. وإنكان صادقا عصى بحبه بقاء الظالم، وحقه أن يبغضه في الله ويمقته فالبغض في الله واجب، وعب المصية والراضي بها عاص . ومن أحب ظالما فان أحبه لظامه فهو عاص لحبته ، وإن أحبه لسبب آخر فهو عاض من حيث إنه لم يبغضه ، وكان الواجب عليه أن يبغضه . وإن اجتمع في شحص خير وشر ، وجب أن يحب لأجل ذلك الخيرو يبغض لأجل ذلك الشر. وسيأتي في كتاب الأخوة والمتحابين في الله وجه الجمع بن البغض والحب فانسلم منذلك كله، وهيهات ، فلايسلم من فساد يتطرق إلى قلبه فانه ينظر إلى توسعه في النعمة ويزدري نعم الله عليه، ويكون مقتحماً نهى رسول الله صلى عليه وسلم حيث قال(، ويا مَعْشَرَ المُماجِرِينَ لاَتَدْخُلُواعَلَى أَهْلِ الدُّنْهِ مَا الدُّنْهِ مَا مَسْنَطَةٌ للرِّرْقِ » وهذامع مافيه من افتداء غيره به

<sup>(</sup>١) حديث من دعا لظالم بالبقاء فقد أحب أن يعصي الله في أرضه: تقدم

<sup>(</sup>٢) حديث أن الله ليغضب أذا مدح الفاسق : تقدم

<sup>(</sup>٣) حديث من أكرم فأسقا فقد أعان على هدم الأسلام : تقدم أيضا

<sup>(</sup>٤) حديث يامشعر المهاجرين لاتدخلوا على أهل الدنيا فانها مسخطة للرزق: الحاكم من حديث عبدالله ابن الشخير أقلوا الدخول على الأغنياء فانه أجدر أن لاتز دروانعالله عز وجلوقال صحيح الاسناد

فى الدخول ، ومن تكثيره سواد الظامة بنفسه ، وتجميله إياهم إن كان بمن يتجمل به وكل ذلك إما مكروهات أو محظورات (۱) دعى سعيد بن المسيب إلى البيعة للوليد وسليان ابنى عبد الملك بن مروان ، فقال لاأبايع اثنين مااختلف الليل والنهار ،فإن النبي صلى الله عليه وسلم نهى عن بيعتين . فقال لا والله بن واخرج من الباب الآخر . فقال لا والله لا يقتدى في أحد من الناس . فجلد مائة ، وألبس المسوح

ولا يجوز الدخول عليهم إلا بعذرين : أحدهما :أن يكون من جهتهم أمر إلزام لا أمر إكرام ، وعلم أنه لو امتنع أو ذى أو فسد عليهم طاعة الرعية، واضطرب عليهم أمر السياسة فيجب عليه الإجابة ، لاطاعة لهم، بل مراعاة لمصلحة الخلق حتى لانضطرب الولاية '

والثانى:أنيدخلعليهم فى دفع ظلم عن مسلم سواه ، أو عن نفسه ، إما بطريق الحسبة أو بطريق التظلم . فذلك رخصة ، بشرط أن لا يكذب ولا يثنى ، ولا يدع نصيصة يتوقع لها قبولا و قهذا حكم الدخول

آلحالة الثانية: أن يدخل عليك السلطان الظالم زائرا فجواب السلام لابد منه وأماالقيام والإكرام له فلا يحرم مقابلة له على إكرامه و فإنه بإكرام العلم والدين مستحق للاحماد كاأنه بالظلم مستحق للابعاد ، فالأكرام بالاكرام ، والجواب بالسلام . ولكن الاولى أن لايقوم إن كان معه فى خلوة ليظهر له بذلك عن الدين وحقارة الظلم ، ويظهر به غضب للدين ، وإعراضه عمن أعرض عن الله فأعرض الله تعالى عنه . وإن كان الداخل عليه في جمع ، فراعاة حشمة أرباب الولايات فيا بين الرعايا مهم ، فلا بأس بالقيام على هذه النيسة وإن علم أن ذلك لأبورث فسادا فى الرعية ، ولا يناله أذى من غضبه ، فترك الأكرام بالقيام أولى . ثم يجب عليه بعد أن وقع اللقاء أن ينصحه . فإن كان يقارف مالايعرف تحريمه وهو أي يتوقع أن يتركه إذا عرف ، فليعرفه . فذلك واجب . وأما ذكر تحريم ما يعملم تحريمه من السرف والظلم فلا فائدة فيه . بل عليه أن يخوفه فيا يرتكبه من المعاصى ، مهما ظن أنه التخويف يؤثر فيه ، وعليه أن يرشده إلى طريق المصلحة إن كان يعرف طريقاعى وفق الشرع ألمنه ويف يؤثر فيه ، وعليه أن يرشده إلى طريق المصلحة إن كان يعرف طريقاعى وفق الشرع أله التخويف يؤثر فيه ، وعليه أن يرشده إلى طريق المصلحة إن كان يعرف طريقاعى وفق الشرع أ

<sup>(</sup>١) حديث دعى ابن للسيب إلى البيعة للوليد وسليان ابنى عبد الملك فقال لاأبايع اثنين ما اختلف الليل ا والنهار فان رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى عن بيعتين: أبو نعيم في الحلية بإسناد صحيح مين رواية يحى بن سعيد

بحيث يحصل بها غرض الظالم من غير معصية ، ليصده بذلك عن الوصول إلى غرضه. بالظلم . فإذًا يجب عليه التعريف في محل جهله ، والتخويف فيما هومستجرى عليه، والارشاد إلى ماهو غافل عنه مما يغنيه عن الظلم . فهذه ثلاثة أمور تلزمه إذا توقع للسكلام فيه أثرا وذلك أيضا لازم على كل من اتفق له دخول على السلطان بعذر أو بغير عذر

وعن محمد بن صالح قال : كنت عند حماد بن سلمة ، وإذا ليس في البيت إلاحصير، وهو جالس عليه ، ومصحف بقرأ فيه ، وجراب فيه علمه ، ومطهرة يتوضأ منها ، فبينا أناعنده إذ دق داق الباب، فاذا هو محمد بن سليمان، فأذن له، فدخل وجلس بين يديه، ثم قال له مالى إذا رأيتك امتلات منك رعبا ؟ قال حماد، لأنه قال عليه السلام (١) « إِنَّ الْمَالِمَ إِذَا أَرَادَ بِمِلْمِهِ وَجْهُ اللهِ هَابَهُ كُلُّ شَيْء، وَإِنْ أَرَادَ أَنْ يَكْنِزَ بِهِ الْكُنُوزَ هَابَمِنْ كُلِّشَي ، ومم عرض عليه أربعين ألف دره ، وقال: تأخذها وتستعين بها ، قال ارددها على من ظامته بها. قال والله ماأعطيتك إلا مما ورثته . قال لاحاجة لي بها . قال فتأخذها فتقسمها . قال: لَعليِّ إن عدلت في قسمتها أخاف أن يقول بعض من لم يرزق منها إنه لم يعدل في قسمتها ، فيأثم ، فازوها عني الحالة الثالثة : أن يعتزلهم ، فلا يراهم ولا يرونه ، وهو الواجب . إذ لا سلامة إلا فيه فعليه أن يعتقد بغضهم على ظلمهم ، ولا يحب بقاءهم ، ولا يثني عليهم ، ولا يستخبر عن أحوالهم ، ولا يتقرب إلى المتصلين بهم ، ولا يتأسف على ما يفوت بسبب مفارقتهم ،وذلك إذا خطر بباله أمرهم . وإن غفل عنهم فهو الأحسن · وإذا خطر بباله تنعمهم ، فليــذكر ما قاله حاتم الأصم : إنما يبني وبين الملوك يوم واحد ، فأما أمْسُ فلا يجدون لذته ، و إني وإياهم في غد لعلى وجل، و إنما هو اليوم ، وما عسى أن يكون في اليوم . وما قاله أبو الدرداء إذ قال : أهل الأموال يأكلون ونأكل ، ويشربون ونشرب ، ويلبسون و نلبس ، ولهم فضول أموال ينظرون إليها وننظر معهم إليها ، وعليهم حسابها ونحن منهابرآء .

<sup>(</sup>٢) حديث حماد بن سلمة مرفوعا ان العالم إذا اراد بعلمه وجه الله هابه كل شيء واذا أراد أن يكنز به السكنوز هاب من كل شيء :هسذا معضل وروى أبو الشيخ ابن حبان في كتاب الثواب من حديث وائلة بن الأسقع من خاف الله خوف الله منه كل شيء ومن لم يخف الله خوفه الله من كل شيء ومن لم يخف الله خوفه الله من كل شيء ولعقبلي في الضعفاء بحوه من حديث أبي هريرة وكلاهما منكر

وكل من أحاط علمه بظلم ظالم ومعصية عاص، فينبغى أن يحط ذلك من درجته فى قلبه ، فهذا واجب عليه ، لأن من صدر منه ما يكره نقص ذلك من رتبته فى القلب لا محالة . والمعمية ينبغى أن تكره ، فإنه إما أن يغفل عنها ، أو يرضى بها ، أو يكره ، ولا غفلة مع العلم ، ولا وجه للرضا ، فلا بد من السكر اهة . فليكن جناية كل أحد على حق الله ، كمنايته على حقك فإن قلت : الكراهة لا تدخل أحت الاختيار ، فكيف تجب ؟

قلنا: ليس كذلك. فإن المحب يكره بضرورة الطبع ماهو مكروه عند محبو به ومخالف له . فإن من لا يكر هممصية الله لا يحب الله . و إنما لا يحب الله من لا يعرفه . والمعرفة واجبة . والمحبة لله واجبة و إذا أحبه كره ما كرهه ، وأحب ما أحبه . وسيأتى تحقيق ذلك في كتاب المحبة والرضا فإن قلت : فقد كان علماء السلف مد لحاون على السلاطين ،

قا قول نم تما الدخول منهم ثم ادخل. كا حكى أن هشام بن عبد الملك قدم حاجا إلى مكه الحلام قال التو تى برجل من الصحابة فقيل بالمبر المؤمنين قد تفانوا . فقال من التابعين . فأنى بطاوس البمانى . فلما دخل عليه خلع نعليه محاشية بساطه ، ولم يسلم عليه بإمرة المؤمنين ، ولكن قال السلام عليك ياهشام ولم يكنة و وجلس بإزائه ، وقال كيف أنت ياهشام و فنضب هشام غضبا شديد حتى هم يقتله . فقيل له أنت في حرم الله وحرم رسوله ، ولا يمكن ذلك . فقال له بإطاوس عما الذي حملك على ما صنعت ؟ قال وما الذي صنعت ؟ قاز داد غضبا و غيظا . قال خلعت نعليك محاشية بساطي . ولم تقبل يدي . ولم تسلم على بإمرة المؤمنين . ولم تسلم على بامرة المؤمنين . ولم تسلم على بامرة المؤمنين . ولم تحلي بالمواطق بغير اذنى وقلت كيف أنت يا هشام . قال أما ما فعلت من خلع نعلى محاشية بساطك ، فإنى أخلعهما بين يدى رب العزة كل يوم خمس مرات و لا يعافيني ، و لا يضب على . وأماقو لك لم تقبل يدى يدى رب العزة كل يوم خمس مرات و لا يعافيني ، و لا يضب على . وأماقو لك لم تقبل يدى فإنى الله تقبل يدى أحد إلا امرأته من شهوة ، أو ولده من رحمة . وأما قو لك لم تسلم على الموم أن يقبل يدى كل الناس راضين بإمرتك ، فكر هت أن أكذب . وأما قو لك لم تكنى ، فإن الله تمالى بسمى أحد إلا امر أنه من شهوة ، أو ولده من رحمة . وأما قو لك لم تكنى ، فإن الله تمالى بسمى أبياء هو أو لياء م، فقال باداود ، يا يحيى ، يا عيسى ، وكنى أعداء ه ، فقال تبت بدا أبى لهب وأم النار ، فاني سمعت أمير المؤ منين عليا رضى الله عنه يقول : إذا أردت أن تنظر إلى رجل جلست بازائى ، فاني سمعت أمير المؤ منين عليا رضى الله عنه يقول : إذا أردت أن تنظر إلى رجل من أهل النار ، فاني سمعت أمير المؤ منين عليا رضى الله عنه يقول : إذا أردت أن تنظر إلى رجل بالس وحوله قوم قيام . فقال له همام عطنى .

فقال سمست من أمير المؤمنين على رضى الله عنه يقول: إن في جهنم حيات كالقلال، وعقارب كالبغال، تلدغ كل أمير لا يعدل في رعيته. ثم قام وهرب

وعن سفيان النورى رضى الله عنه قال: أدخلت على أبى جعفر المنصور بمنى ، فقال لى ارفع إلينا حاجتك ، فقلت له انق الله فقد ملائت الأرض ظلما وجورا. قال فطأطأ رأسه ثم رفعه ، فقال ارفع إلينا حاجتك ، فقلت إعاأنزلت هذه المنزلة بسيوف المهاجرين والأنصار وأبناؤهم يموتون جوعا ، فاتق الله وأوصل إليهم حقوقهم فطأطاً رأسه ثم رفعه ، فقال ارفع إلينا حاجتك ، فقلت حج عمر بن الخطاب رضى الله عنه ، فقال لخازنه كم أنفقت ؟قال بضعة عشر درها ، وأرى همنا أمو الا لا تطيق الجمال حملها . وخرج . فهكذا كانوا يدخلون على السلاطين إذا ألزموا ، وكانوا يغررون بأرواحهم للانتقام لله من ظلمهم

ودخل ابن أبي شميلة على عبد الملك بن مروان ، فقال له تكلم . فقال له إن الناس لا ينجو ن في القيامة من غصصها ومراراتها ، ومعاينة الردى فيها ، إلا من أرضى الله بسخط نفسه . فبكي عبد الملك وقال : لأجعلن هذه الكلمة مثالا نصب عيني ماعشت

ولما استعمل عثمان بن عفان رضى الله عنه عبد الله بن عامر ، أناه أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وأبطأ عنه أبو ذر ، وكان له صديقا ، فعاتبه ، فقال أبو ذر ، سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) يقول « إِنَّ الرَّجُلَ إِذَا وَلِيَ وَكَايَةً تَبَاعَدَ اللهُ عَنْهُ »

ودخل مالك بن دينار على أمير البصرة ، فقال أيها الأمير ، قرأت فى بعض الكتب أن الله تعالى يقول : ما أحمق من سلطان ، وما أجهل بمن عصانى ، ومن أعن بمن اعتز بى أيها الراعى السوء ، دفعت إليك غما سانا صحاحا ، فأكلت اللحم ، ولبست الصوف وتركم عظاما تتقمقع . فقال له والى البصرة ، أتدرى ما الذى يجرئك عليناو يجنبنا عنك ؟ قال لا ، قال قلة الطمع فينا ، وترك الإمساك لما في أيدينا

وكان عمر بن عبدالعزيز واقفا معسليان بن عبدالمك، فسمع سليان صوت الرعد فجزع ووضع صدره على مقدمة الرجل. فقال له عمر ، هذا صوت رحمته ، فكيف إذا سمعت صوت عذا به ؟

<sup>(</sup>١) حديث ابي ذران الرجل اذا ولى ولاية تباعد الله عز وجل منه : لم أقف له على أصل

ثم نظر سليمان إلى الناس، فقال ما أكثر الناس! فقال عمر : خصاؤك باأمير المؤمنين مِ فقال له سلمان :ابتلاك الله بهم

وحكى أن سليان بن عبد الملك قدم المدينة وهو يريد مكة ، فأرسل إلى أبي حازم فدعاء فلما دخل عليه قال له سليان : يا أبا حازم ، مالئا نكره الموت ؟ فقال: لأنكرخربتم آخرتكم وعمرتم دنياكم ، فكرهم أن تنتقلوا من العمران إلى الخراب. فقال : يا أبا حازم ، كيف القدوم على الله ؟قال : يأمير المؤمنين ، أما الحسن فكالغائب يقدم على أهله . وأما المسيء فكالآبق يقدم على مولاه . فبكي سليان وقال : ليت شعرى مالى عند الله ؟ قال أبو حازم اعرض نفسك على كتاب الله تعالى حيث قال ( إِنَّ الْأَبْرَارَ لَني نَبِيمٍ وَإِنَّ الْفُجَّارَ لَني جَحِيم »(١) قال سليان: فأين رحمة الله ؟قال قريب من الحسنين. ثم قال سليان: يا أبا حازم أى عباد الله أكرم ؟ قال أهل البر والتقوى . قال فأى الأعمال أفضل ؟ قال أداءالفرائض مع اجتناب المحارم. قال: فأى الكلام أسمع ؟ قال :قول الحق عند من تخاف وترجو . قال فأى المؤمنين أكيس؟ قال: رجل عمل بطاعة الله ودعا الناس إليها. قال: فأى المؤمنين أخسر؟ قال:رجل خطافي هوى أخيه وهو ظالم، فباع آخرته بدنيا غيره. قال سليمان:ما تقول فيما نحن فيه ؟ قال أو تعفيني ؟ قال لابد فإنها نصيحة تلقيها الى . قال يا أمير المؤمنين ، إن آباءك قهروا الناس بالسيف ، وأخذوا هذا الملك عنوة ، من غير مشورة من المسلمين ولا رضا منهم ، حتى قتاوا منهم مقتلة عظيمة ، وقد ارتحلوا ، فلو شعرت بما قالوا وما قبل لهم 1 فقال له رجل من جلسائه: بتسما قلت. قال أبو حازم: إن الله قد أخذ الميثاق على العاماء ليبينه للناس ولا يكتمونه .قال: وكيف لنا أن نصلح هذا الفساد ؟ قال أن تأخذه من حله فتضمه في حقه . فقال سلمان : ومن يقدر على ذلك ؟ فقال: من يطلب الجنةو يخاف من النار فقال سليمان: ادع لى ، ففال أبو حازم : اللهم إن كانسليمان وليك فيسره لخيرى الدنيا والآخرة وإنكان عدوَّك فخذ بناصيته إلى مأتحب وترضى . فقال سلمان أوصني . فقال أوصيك وأوجز ، عظم ربك ، ونزهه أن يراك حيث نهاك ، أو يفقدكُ حيث أمرك . وقال عمر بن عبد العزيز لأبي حازم: عظني ، فقال: اضطجع ، ثم اجعل الموت عند رأسك ، ثم انظر

<sup>(</sup>١) الانفطار: ١٣٠ ع

إلى ما تحب أن يكون فيك تلك الساعة ، غذبه الآن، وما تكر مأن يكون فيك تلك الساعة فدعه الآن. فلعل تلك الساعة قريبة .

ودخل أعرابي على سليمان بن عبد الملك ، فقال تكلم يا أعرابي ، فقال يا أمير المؤمنين إنى مكلمك بكلام فاحتمله وإن كرهته ، فإن وراءه ماتحب إن قبلته . فقال يا أعرابي ، إنا لنجود بسمة الاحتمال على من لانرجو نصحه ، ولا نأمن غشه ، فكيف بمن نأمن غشه وترجو نصحه ؟ فقال الأعرابي: يا أمير المؤمنين ، إنه قد تكنفك رجال أساءوا الاختيار لأنفسهم ، وابتاعوا دنياهم بدينهم ، ورضاك بسخط ربهم . خافوك في الله تعالى ولم يخافوا الله فيك . حرب الآخرة سلم الدنيا . فلا تأتمنهم على ما ائتمنك الله تعالى عليه ، فإنهم لم يألوا في الأمانة تضييعا ، وفي الأمة خسفا وعسفا . وأنت مسؤول عما اجترحوا ، وليسوا بمسؤلين عما اجترحت . فلا تصلح دنياهم بفساد آخرتك ، فإن أعظم الناس غبنا من باع آخر ته بدنيا غيره · فقال له سلمان: يا اعرابي ، أما إنك قد سللت لسانك وهو أقطع سيفيك، قال أجل فأمير المؤمنين ، ولكن لك لا عليك

وحكي أن أبا بكرة دخل على معاوية ، فقال اتق الله يا معاوية ، واعلم أنك في كل يوم يخرج عنك ، وفي كل ليلة تأتى عليك ، لا تزداد من الدنيا إلا بعدا ، ومن الآخرة إلا قربا وعَلَى أثرك طالب لا تفوته . وقد نصب لك علما لا تجوزه . فما أسرع ما تبلغ العلم ، وما أوشك ما يلحق بك الطالب . وإنا وما نحن فيه زائل . وفي الذي نحن إليه صائرون باق إن خيرا نخير ، وإن شرا فشر .

فهكذى كاندخول أهل العلم على السلاطين ، أعنى علماء الآخرة . فأما علماء الدنيا فيدخلون ليتقربوا إلى قلوبهم ، فيدلونهم على الرخص ، ويستنبطون لهم بدقائق الحيل طرق السعة فيما يوافق أغراضهم . وإن تكلموا بمثل ماذكرناه في معرض الوعظ ، لم يكن قصدهم الإصلاخ ، بل اكتساب الجاه والقبول عنده . وفي هذا غروران يغتربهما الحمق

أحدها:أن يظهر أن قصدى في الدخول عليهم إصلاحهم بالوعظ، وربما يلبسون على أنفسهم بذلك . وإنما الباعث لهم شهوة خفية للشهرة وتحصيل المعرفة عندهم . وعلامة الصدق في طلب الإصلاح أنه لو تولى ذلك الوعظ غيره ، ممن هو من أقرانه في العلم، ووقع

موقع القبولُ ، وظهر أثر الصلاح ، فينبنى أن يفرح به ، ويشكر الله تعالى على كفايته هذا المهم كمن وجب عليه أن يعالج مربضا ضائعا ، فقام بمعالجته غيره فإنه يعظم به فرحه فإن كان يصادف فى قلبه ترجيحا لكلامه على كلام غيره فهو مغرور

الثانى: أن يزعم أنى أُفصد الشفاعة لمسلم فى دفع ظلامة. وهِمذا أيضا مظنة الغرور وممياره ماتقدم ذكره

وإذ ظهر طريق الدخول عليهم ، فلنرسم في الأحوال المارضة في مخالطة السلاطين ومباشرة أموالهم مسائل

مسألة:

إذا بعث إليك السلطان مالا لتفرقه على الفقراء، فإنكان له مالك معين فلا يحل أخذه وإن لم يكن ، بلكان حكمه أنه يجب التصدق به على المساكين كما سبق ، فلك أن تأخذه وتتولى التفرقة ، ولا تعصى بأخذه . ولكن من العلماء من امتنع عنه . فعند هذا ينظر فى الأولى أن تأخذه ان أمنت ثلاث غوائل

الغائلة الأولى: أن يظن السلطان بسبب أخذك أن ماله طيب. ولولا أنه طيب لما كنت عد يدك إليه ، ولا تدخله في ضمانك . فإن كان كذلك فلا تأخذه ، فإن ذلك محذور ولا بني الخير في مباشرتك التفرقة عا يحصل لك من الجراءة على كسب الحرام

الغائلة الثانية:أن ينظر إليك غيرك من العلماء والجهال، فيعتقدون أنه حلال ، فيقتدون بك في الأخذ ، ويستدلون به على جوازه ، ثم لا يفرقون . فهذا أعظم من الأول . فإن جماعة يستدلون بأخذ الشافعي رضى الله عنه على جواز الأخذ ، وينفلون عن تفرقته وأخذه على نية التفرقة . فالمقتدى والمشبه به ينبني أن يحترز عن هذا غايه الاحتراز ، فإنه يكون فعله سبب ضلال خلق كثير

وقد حكى وهب بن منبه ، أن رجلا أنى به إلى ملك عشهد من الناس ليكرهه على أكل لحم الخنزير ، فلم يأكل . فقيل له فى خم الخنزير ، فلم يأكل . فقيل له فى ذلك ، فقال إن الناس قد اعتقدوا أنى طولبت بأكل لحم الخنزير ، فإذا خرجت سالما وقد أكلت ، فلا يعلمون ماذا أكلت ، فيضلون

ودخل وهب بن منبه ، وطاوس ، على محمد بن يوسف أخى الحجاج ، وكانعاملا. وكان في غداة باردة في مجلس بارز . فقال لغلامه ، هلم ذلك الطيلسان وألقه على أبى عبد الرحمن أى طاوس ، وكان قد قعد على كرسى . فألتى عليه ، فلم يزل يحرك كتفيه حتى ألتى الطيلسان عنه . فغضب محمد بن يوسف . فقال وهب : كنت غنيا عن أن تغضبه لو أخذت الطيلسان وتصدقت به قال نعم ، لو لا أن يقول من بعدى إنه أخذه طاوس و لا يصنع به ماأصنع به إذن لفعلت الفائلة الثالثة قال نعم ، كنت غنيا عن أن تغضبه المائدة إليك . فإن ،

الغائلة الثالثة:أن يتحرك قلبك إلى حبه، لتخصيصه إياك وإيثاره لك بما أنفذه إليك . فإن . كان كذلك فلا تقبل . فإن ذلك هو السم القاتل ، والداء الدفين ، أعنى ما يحبب الظامة إليك . فإن مَن أحببته لابد أن تحرص عليه ، وتداهن فيه . قالت عائشة رضى الله عنها جبلت النفوس على حب من أحسن إليها . وقال عليه السلام (١) « اللهم لا تُجعَل لِفَاجِرٍ عندى يَدًا فَيُحِبُّهُ قَلْبي » بين صلى الله عليه وسلم أن القلب لا يكاد يمتنع من ذلك

وروى أن بعض الأمراء أرسل إلى مالك بن دينار بعشرة آلاف دره، فأخرجها كلها فأتاه محمد بن واسع، فقال ماصنعت عا أعطاك هذا المخاوق ؟ قال سل أصحابي . فقالوا أخرجه كله . فقال أنشدك الله ، أقلبك أشد حباله الآن أم قبل أن أرسل إليك ؟ قال لا بل الآن . قال إنما كنت أخاف هذا . وقد صدق . فإ نه إذا أحبه أحب بقاء ، وكره عزله و نكبته ومو ته وأحب اتساع ولايته وكثرة ماله . وكل ذلك حب لأسباب الظلم ، وهو مذموم . قال سلمان وابن مسعود رضى الله عنهما ، من رضى بأمر ، وإن غاب عنه ، كان كمن شهده . قال تعالى (وَلاَ تَرْ كُنُوا إِلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا) قيل لا ترضوا بأعمالهم ، فان كنت في القوة بحيث لا ترداد حبالهم بذلك ، فلا بأس بالأخذ

وقد حكى عن بعض عباد البصرة أنه كان يأخذ أمو الا ويفرقها ، فقيل له ألا تخافأن. تحبهم ؟ فقال لو أخذ رجل بيدى وأدخلني الجنة ، ثم عصى ربه ، ماأحبه قلبي ، لأن الذي سخره للأخذ بيدى ، هو الذي أبغضه لأجله شكر اله على تسخيره إياه

<sup>(</sup>۱) حديث اللهم لا تجعل لمفاجر عندى يدافيحيه قلبى: ابن مردويه فى التفسير من رواية كثير بن عطية عن رجل لم يسم ورواه أبو منصور الديلمى فى مسند الفردوس من حديث معاد وأبو موسى المدينى فى كتاب تضييع العمر والأيام من طريق أهل البيت ممسلا وأسانيده كلهاضعيقة

<sup>114:036(1)</sup> 

وبهذا تبين أن أخذ المال الآن منهم ، وإن كان ذلك المال بمينه من وجــه حلال محذوز ومذموم ، لأنه لاينفك عن هذه الغوائل

#### مسألة :

إن قال قائل إذا جاز أخذ ماله و تفرقته ، فهل يجوز أن يسرق ماله ؟ أو تخف وديعته و تنكر و تفرق على الناس ؟ فنقول ذلك غير جائز . لأنه رعا يكون له مالك معين ، وهو على عنم أن يرده عليه . وليس هذا كما لو بعثه إليك ، فإن العاقل لا يظن به أنه يتصدق عال يعلم مالكه فيدل تسليمه على أنه لا يعرف مالكه . فإن كان ممن يشكل عليه مثله ، فلا يجوز أن يقبل منه المال لم يعرف ذلك . ثم كيف يسرق و يحتمل أن يكو زملكة قد حصل له بشراء فى ذمته ؟ فإن اليد د لا له على الد عليه . بل لو وجد لقطة ، وظهر أن صاحبها جندى ، واحتمل أن تكون له بشراء فى الذمة أو غيره ، وجب الرد عليه . فإذاً لا يجوز سرقة ما لهم ، لا منهم ولا ممن أودع عنده . ولا يجوز إنكار و ديعتهم . و يجب الحد على سارق ما لهم ، إلا إذا ادعى السارق أنه ليس ملكا لهم ، فعند ذلك يسقط الحد بالدعوى

#### مسألة:

المعاملة معهم حرام ، لأن أكثر مالهم حرام . فا يؤخذ عوضا فهو حرام . فان أدى الثمن من موضع يعلم حله ، فيبق النظر فيما سلم إليهم ، فان علم أنهم يعصون الله به كبيع الديباج معهم ، وهو يعلم أنهم يلبسونه ، فذلك حرام ، كبيع العنب من الخار . وإنما الحلاف في الصحة . وإن أمكن ذلك ، وأمكن أن يُلبِسها نساؤه ، فهو شبهة مكروهة . هذا فيما يعصى في عينه من الأموال . وفي معناه بيع الفرس منهم ، لاسها في وقت ركوبهم إلى قتال المسلمين ، أو جباية أموالهم . فان ذلك إعانة لهم بفرسه وهي محظورة . فأما بيع الدرام والدنانير منهم ، وما يجرى مجراها بما لايعصى في عينه ، بل يتوصل بها ، فهو مكروه لما فيه من إعانتهم على الظلم ، لأنهم يستعينون على ظلمهم بالأموال والدواب وسائر الأسباب وهذه الكراهة جارية في الإهداء إليهم ، وفي العمل لهم من غير أجرة ، حتى في تعليمهم وتعليم أولادم الكتابة والترسل والحساب . وأما تعليم القرءان فلا يكره إلا من حيث أخذ الأجرة ، فان ذلك حرام إلا من وجه يعلم حله . ولو انتصب وكيلاله يشترى لهم أخذ الأجرة ، فان ذلك حرام إلا من وجه يعلم حله . ولو انتصب وكيلاله يشترى لهم

فى الأسواق من غير جعل أو أجرة ، فهو مكروه من حيث الإعانة . وإناشترى لهم مايعلم أنهم يقصدون به المعصية ، كالغلام ، والديباج للفرش واللبس ، والفرس للركوب إلى الظلم والقتل ، فذلك حرام . فهما ظهر قصد المعصية بالمبتاع حصل التحريم . ومهما لم يظهر ، واحتمل بحكم الحال ودلالتها عليه ، حصلت الكراهة . مسألة :

الأسواق التى بنوها بالمال الحرام نحرم التجارة فيها . ولاسكناها . فان سكنها تاجر واكتسب بطريق شرعى ، لم يحرم كسبه ، وكان عاصيا بسكناه . وللناس أن يشتروا منهم ولكن لووجدوا سوقا أخرى فالأولى الشراء منها، فإن ذلك إعانة لسكناه ، و تكثير لكراء حوانيتهم . وكذلك معلمله السوق التى لاخراج لهم عليها ، أحب من معاملة سوق لهم عليها بخراج . وقد بالغ قوم حتى تحرزوا من معاملة الفلاحين وأصحاب الأراضى التى لهم عليها الحراج . فانهم ربما يصرفون ما يأخذون إلى الحراج ، فيحصل به الإعانة ، وهذا غاو قى الدين ، وحرج على المسلمين . فان الحراج قد عم الأراضى ، ولا عنى بالناس عن ارتفاق الأرض وذلك مما يطول و يتداعى إلى حسم باب المعاش وذلك مما يطول و يتداعى إلى حسم باب المعاش

معاملة فضائهم وعمالهم وخدمهم حرام كماملهم بل أشد أماالقضاة فلا نهم بأخذون من أموالهم الحرام الصريح ، ويكثرون جمهم ، ويغرون الحلق بزيهم ، فإنهم على ذى العلماء ، ويختلطون بهم ، ويأخذون من أموالهم . والطباع مجبولة على التشبسه والاقتداء بدوى الجماه والحشمة . فهم سبب انقياد الخلق إليهم . وأما الحدم والحشم فأكثر أموالهم من الغصب الصريح . ولايقع فى أبديهم مال مصلحة وميراث وجزية ، ولا وجمه حلال حتى تضعف الشبهة باختلاط الحلال عالهم . قال طاوس : لاأشهد عندهم وإن تحققت لأنى أخاف تعديهم على من شهدت عليه

وبالجلة ، إنما فسدت الرعية بفساد الملوك ، وقساد الملوك بقساد العلماء . فلولا القضاة

السوء والعلماء السوء، لقل فساد الملوك خوفا من انكاره. ولذلك قال صلى الله عليه وسلم (١٠) «لا تَزَالُ هَذِهِ الْأُمَّةُ تَحْتَ يَدِاللهِ وَكَنفِهِ مَالَمْ تُمَالَىٰ قُرَّاوُهَا أَمَرَاءها ، وإعا ذكر القراء لأبهم كانوا هم العلماء ، وإنما كان علمهم بالقرءان ومعانيه المفهومة بالسنة . وما و ا، ذلك من الماوم فهي محدثه بعده . وقد قال سفيان . لا تخالط السلطان ولامن يخالطه. وقال اصاحب القلم ، وصاحب الدواة ، وصاحب القرطاس وصاحب الليطة ، بعضهم شركاء بعض. وقد صدق ، فان رسول الله صلى الله عليه وسلم (١٠ لعن في الخر عشرة ، حتى العاصر والمعتصر وقال ابن مسعود رضي الله عنه : (") آكل الربا وموكله وشاهداه وكاتبه ملعونون على لسان محمد صلى الله عليه وسلم (١) وكذا رواه جابر وعمر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم . وقال ابن سيرين لاتحمل للسلطان كتابا حتى تعلم مافيه . وامتنع سفيان رحمه الله من مناولة الخليفة فى زمانه دواة بين يديه ، وقال حتى أعلم ماتكتب بها . فكل من حواليهم من خدمهم وأتباعهم ظلمة مثلهم ' يجب بغضهم في الله جميعا . روى عن عثمان بن زائدة ، أنه سأله رجل من الجند ، وقال أين الطريق ؟ فسكت وأظهر الصم ، وخاف أن يكون متوجها إلى ظلم فيكون هو بارشاده إلى الطريق معينا . وهذه المبالغة لم تنقل عن السلف مع الفساق ممن التجار والحاكة والحجامين وأهل الحامات والصاغة والصباغين وأرباب الحرف، مع غلبة الكذب والفسق عليهم ، بل مع الكفار من أهل الذمة . وإنا هذا في الظلمة خاصة الآكلين, لأموال اليتامي والمساكين ، والمواظبين على إيذاء المسلمين، الذن تعاونوا على طمس رسوم

<sup>﴿</sup> ١ ﴾ حديث لاتزال هذه الأمة تحت يد الله وكمفه مالم يمالي. قراؤها أسماءها:أبو عمرو الدانى فى كتاب الفتن من رواية الحسن مرسلا ورواه الديلمى فى مسند الفردوس من حديث علي وابن عمر بلفظ مالم يعظم أبرارها فجارها و يداهن خيارها شرارها واسنادهما ضعيف

<sup>(</sup> ٢ ) حديث أن النبي صلى الله عليه وسلم لعن فى الخر عشرة حتى العاصر والمعتصر : الترمذي وابن ماجه من حديث أنس قال الترمذي حديث غربب

<sup>(</sup>٣) حديث ابن مسعود آكل الربا وموكله وشاهده وكاتبه ملعونون على لسان محمد صلى الله عليه وسلم رواه مسلم وأصحاب السنن واللفظ للنسائى دون قوله وشاهــده ولأبى داود لعن رسول الله صلى الله عليه وسلم آكل الربا وموكله وشاهده وكاتبه قال الترمذى وصححه وابن ماجه وشاهديه

<sup>(</sup>ع) حديث جابر لعن رسول الله صلى الله عليه وسلم آكل الربا وموكله وكاتبه وشاهديه قال هم سواه مسلم من حديثه وأما حديث عمر فاشار اليه الترمذي بقوله وفي الباب ولا بنماجهمن حديثه ان آخر ما أنزلت آية الربا ان رسول الله صلى الله عليه وسلممان ولم يفسرها فله عوا الرباوالربية وهو رواية ابن المسيب عنه والجهور على أنه لم يسمع منه

فهذا حكمهم . ومن عرف بذلك منهم فقد عرف . ومن لم يعرف فعلامته القباء وطول الشوارب ، وسائر الهيئات المشهورة . فن رؤى على تلك الهيئة تعين اجتنابه . ولا يكون ذلك من سوء الظن ، لأنه الذي جني على نفسه إذ تزيا بزيهم . ومساواة الزي تدل على مساواة القلب . ولا يتجائنُ إلا مجنون ، ولا يتشبه بالفساق إلا فاسق . نعم الفاسق قديلتبس فيتشبه بأهل الصلاح . فأما الصالح فليس له أن يتشبه بأهل الفساد ، لأن ذلك تكثير لسواده . وإغا نزل توله تعالى ( إنَّ الذينَ تَوَفَّاهُمُ اللّا ثِكَةُ ظَالِي أَنْفُسِمٍ (١٠) في قوم من المسلمين كانوا يكثرون جاعة المشركين بالمخالطة . وقد روى أن الله تعالى أوحى إلى يوشع بن نون أنى مهلك من قومك أربعين ألفا من خياره ، وستين ألفا من شراره ، فقال مابال الأخيار قال إنهم لا يغضبون لغضبى ، فكانوا يؤا كلونهم ويشار بونهم . وبهذا يتبين أن بغض الظامة والغضب لله عليه وسلم ( النه كمن علم واجب . وروى ابن مسعود عن النبي صلى الله عليه وسلم ( النه أن الله كمن علماء بني إسرا ثيلَ إذْخَا لطُوا الظّالِينَ في مَعاشهم »

<sup>(</sup>١) حديث يقال ِالشرطي دع سوطك وادخل النار:أبو يعلى من حديث أنس بسند ضعيف

<sup>(</sup>٢) حديث من أشراط الساعة رجال مهم أسياط كاذناب البقر: أحمد والحاكم وقال صحيح الاسناد من حديث أبي أمامة يكون في آخر الزمان رجال مهم سياط كأنها أذناب البقرسالحديث ولمسلم من حديث أبي هريرة يوشك ان طالت بك مدة أن ترى قوما في آيديهم مثل أذناب البقروفي رواية له صنفان من أهل النار لم أرهما قوم مهم سياط كأذناب البقر ــ الحديث

<sup>(</sup>٣) حديث ابن مسعود لعن الله علماء بني اسرائيل اذ خالطوافي معايشهم أبوداود والترمذي وابن ماجه قال رسول الله صلى الله علمه وسلم لما وقعت بنواسرائيل في المعاصى نهتهم علماؤهم فلم ينتهوا فالسوهم في عالمهم وواكلوهم وشار بوهم فضرب الله قلوب بعضم بيعض ولعنهم على لمسان داود وعيسى بن عربي المنظم الترمذي وقال حين غربي

<sup>(</sup>ن) النيا : ۲۶

#### مسألة:

المواضع التي بناها الطامة ، كالقناطر والرباطات ، والمساجد والسقايات ، ينبغي آن يحتاط فيها وينظر أما القنطرة فيحوز المبور عليها للحاجة ،والورع الاحترازماأمكن ، وإن وجدعنه معدلا تأكد الورع . وإنما جّوزنا العبور ، وإن وجد معدلا ، لأنه إذا لم يعرف لتلك الأعيان. مالكا ، كان حكمها أن ترصد للخبرات . وهذا خير . فأما إذا عرف أن الآجرو الحجر قد تقل من دار معاومة ، أومقبرة أومسجدمعين ، فهذالا يحل العبور عليه أصلا، إلا لضرورة يحل بها مثل ذلك من مال الغير . ثم يجب عليه الاستحلال من المالك الذي يعرفه وأماالمسحد، فإن بني في أرض مغصوبة أو بخشب مغصوب من مسجد آخر، أو ملك معين فلا يجوز دخوله أصلا، ولاللجمعة. بل لو وقف الإمام فيه فليصل هو خلف الإمام، وليقف خارج المسجد فإن الصلاة في الأرض المغصوبة تسقط الفرض، وتنعقد في حق الاقتداء فإذاك جوزنا للمقتدى الاقتداء غن صلى في الأرض المغصو. بة، و إن عصى صاحبه بالوقوف في الغصب. و إن كان من مال لا يعرف مالكه ، فالورع المدول إلى مسجد آخر إن وجد . فإن لم مجد غيره ، فلا يترك الجمعة والجماعة مه ، لأنه يحتمل أن يكون من الملك الذي بناه ولو على بعد . وإن لم يكن له مالك معين فهو لمصالح المسامين. ومبهما كان في المسجد الكبير بناء لسلطان ظالم، فلا عذر لمن يصلي فيه مع اتساع المسجد، أعنى في الورع . قيل لأحمد بن حنبل، ماحجتك في ترك الخروج إلى الصلاة في جماعة ونحن بالعسكر؟ فقال ججتي أن الحسن وإبراهيم التيمي خافا أن يفتنهما الحجاج، وأنا أخاف أن أفتن أيضا

وأما الخلوق والتجصيص فلا يمنع من الدخول، لأنه غير منتفع به في الصلاة، وإنما هو زينة. والأولى أنه لاينظر إليه

وأما البوارى التى فرشوها ، فإن كان لها مالك معين فيحرم الجاوس عليها ، وإلا فبعد أن أرصدت لمصلحة عامة جازافتراشها، ولكن الورع العدول عنها ، فإنها محل شبهة وأما السقاية فحكمها ماذكرناه ، وليس من الورع الوضوء والشرب منها ، والدخول إليها ، إلا إذا كان بخاف فوات الصلاة فيتوضأ . وكذا مصانع طريق مكة

وأما الرباطات والمدارس؛ فإن كانت رتبة الأرض منصوبة،أوالآجر منقو لامن موضع معين يمكن الرد إلى مستحقه؛ فلا رخصة للدخول فيه وإن التبس المالك ، فقد أرصد لجهة من الخير؛ والورع اجتنابه . ولكن لايلزم الفسق بدخوله

وهذه الأبنية إن أرصدت من خدم السلاطين فالأمر فيها أشد إذ ليس لهم صرف الأموال الضائمة إلى المصالح ، ولأن الحرام أغلب على أمو الهم ، إذ ليس لهم أخذ مال المصالح وإغا يجوز ذلك للولاة وأرباب الأمر

مننألة:

الأرض المفصوبة إذا جعلت شارعا لم يجز أن يتخطى فيه ألبتة . وإن لم يكن له مالك معين جاز ، والورع العدول إن أمكن . فإن كان الشارع مباحا ، وفوقه ساباط ، جاز العبور وجاز الجلوس تحت الساباط على وجه لايحتاج فيه إلى السقف ، كما يقف في الشارع لشغل فإذا انتفع بالسقف في دفع حر الشمس أو المطر أو غيره فهو حرام . لأن السقف لايراد إلا لذلك . وهكذا حكم من يدخل مسجدا أو أرضا مباحة شُقِف أو حُوّط بغصب ، فإنه يحجرد التخطى لايكون منتفعا بالحيطان والسقف ، إلا إذا كان له فائدة في الحيطان والسقف لحرأو برد أو تستر عن بصر أو غيره ، فذلك حرام . لأنه انتفاع بالحرام . إذ لم يحرم الجلوس على النصب لما فيه من الماسة ، بل للانتفاع . والأرض تراد للاستقرار عليها ، والسقف للاستظلال به ، فلافرق بينهما .

### الباب السيابع

في مسائل متفرقة يكثر مسيس الحاجة إلىها وقد سئل عبها في الفتاوى

مسألة:

سئل عن خادم الصوفية يخرج إلى السوق ، ويجمع طعاما ، أو نقدا ويشترى به طعاما فن الذى يحل له أن يأكل منه؟ وهل يختص بالصوفية أم لا؟

فقلت :أما الصوفية فلا شبهة في حقهم إذا أكلوه . وأما غيرهم فيحل لهم إذا أكلوه برضا الخادم ، ولكن لايخلو عن شبهة . أما الحل فلائن مايعطي خادم الصوفية إنما يعطي

الباب السابع في مسائل متفرقة

بسبب الصوفية ، ولكن هو المعطى لاالصوفية . فهو كالرجل المعيل يعطى بسبب عياله لأنه متكفل بهم . وما يأخذه يقع ملكا له لاللعيال . وله أن يطعم غير العيال ، إذ يبعد أن يقال لم يخرج عن ملك المعطى ، ولا يتسلط الخادم على الشراء به والتصرف فيه ، لأن ذلك مصير إلى أن المعاطاة لاتكنى ، وهو ضعيف . ثم لاصائر إليه فى الصدقات والهدايا ويبعد أن يقال زال الملك إلى الصوفية الحاضرين الذين هوقت سؤاله فى الخانقاه . إذ لاخلاف أن له أن يطعم منه من يقدم بعده . ولو ماتوا كلهم أو واحد منهم ، لا يجب صرف نصيبه إلى وارثه . ولا يمكن أن يقال إنه وقع لجهة التصوف ولا يتعين له مستحق . لأن إزالة الملك إلى الجهة لا توجب تسليط الآحاد على التصرف . فإن الداخلين فيه لا يتحصرون بل يدخل فيه من يولد إلى يوم القيامة . وإنما يتصرف فيه الولاة . والخادم لا يجوز له أن ينتصب نائبا عن الجهة . فلا وجه إلا أن يقال هو ملكه . وإنما يطعم الصوفية بوفا شرط التصوف والمروءة . فإن منعهم عنه ، منعوه عن أن يظهر نفسه فى مفرض التكفل بهم حتى ينقطع رفقه كما ينقطع عمن مات عياله

مسألة:

سئل عن مال أوصى به للبصوفية ، فمن الذي يجوز أن يصرف إليه ؟

فقلت: التصوف أمر باطن لا يطلع عليه ، ولا يمكن ضبط الحكم بحقيقته ، بل بأمور ظاهرة يمول عليها أهل العرف في اطلاق اسم الصوفي . والضابط السكلى ، أن كل من هو بصفة إذا نزل في خانقاه الصوفية لم يكن نزوله فيها واختلاطه بهم منكرا عنده ، فهو داخل في غماره . والتفصيل أن يلاحظ فيه خمس صفات ، الصلاح ، والفقر ، وزي الصوفية وأن لا يكون مشتغلا بجرفة ، وأن يكون مخالطا لهم بطريق المساكنة في الخانقاه . ثم بعض هذه الصفات مما يوجب زوالها زوال الاسم ، وبعضها ينجبر بالبعض . فالفسق يمنع هذا الاستحقاق ، لأن الصوفي بالجملة عبارة عن رجل من أهل الصلاح بصفة مخصوصة . فالذي يظهر فسقه ، وإن كان على زيهم ، لا يستحق مأ وصي به للصوفية . ولسنا نعتبر فيه الصفائر وأما الحرفة والاشتغال بالكسب يمنع هذا الاستحقاق ، فالدهقان ، والعامل ، والتاجر والصانع في حانو ته أو داره ، والأجير الذي يخدم بأجرة ، كل هؤلاء لا يستحقونما أوصي

به للصوفية . ولا ينجبر هذا بالزي والمخالطة . فأما الورافة والخياطة ومايقرب منهما ، مما يليق بالصوفية تعاطيها ، فإذا تعاطاها لا في حانوت ، ولا على جهة اكتساب وحرفة،فذلك لا يمنع الاستحقاق ، وكان ذلك ينجبر بمساكنته إياه مع بقية الصفات

وأما القدرة على الحرف من غير مباشرة : لاتمنع .

وأما الوعظ والتدريس:فلا ينافى اسم التصوف، إذا وجدت بقية الخصال من الزي والمساكنة والفقر. إذ لايتناقض أن يقال صوفي مقرىء، وصوفي واعظ، وصوفي عالم أو مدرس. ويتناقض أن يقال صوفي دهقان، وصوفي تاجر، وصوفي عامل

وأما الفقر: فإن زال بغنى مفرط ينسب الرجل إلى الثروة الظاهرة ، فلا يجوز معه أخذ وصية الصوفية . وإن كان له مال ولايني دخله بخرجه، لم يبطلحقه. وكذا إذا كان له مال قاصر عن وجوب الزكاة ، وإن لم يكن له خرج . وهذه أمور لادليل لها إلاالعادات

وأما المخالطة لهم ومساكنتهم : فلها أثر . ولسكن من لا يخالطهم وهو في داره ، أو في مسجد على زيهم ، ومتخلق بأخلاقهم ، فهو شريك في سهمهم . وكان ترك المخالطة يجبرها ملازمة الزي . فإن لم يكن على زيهم ، ووجد فيه بقية الصفات ، فلا يستحق إلا إذا كان مساكنا لهم في الرباط ، فينسحب عليه حكمهم بالتبعية . فالمخالطة والزي ينوب كل واحدمنهما عن الآخر . والفقيه الذي ليس على زيهم هذا حكمه ، فإن كان خارجا لم يعدصو فيا وإن كان ساكنا ممهم ، ووجدت بقية الصفات ، لم يبعد أن ينسحب بالتبعية عليه حكمهم ساكنا ممهم ، ووجدت بقية الصفات ، لم يبعد أن ينسحب بالتبعية عليه حكمهم

وأما لبس المرقعة من يد شيخ من مشايخهم : فلا يشترط ذلك في الاستحقاق وعدمه لا يضره مع وجود الشرائط المذكورة . وأما المتأهل المتردد بين الرباط والمسكن فلا يخرج بذلك عن جملتهم .

مسألة :

ما وقف على رناط الصوفية وسكانه ، فالأمر فيه أوسع مما أوسى لهم به لان معنى الوقف الصرف إلى مصالحهم ، فلغير الصوفي أن يأكل معهم برضاهم على مائدتهم مرة أو مرتين فإن أمر الأطعمة مبناه على التسامح ، حتى جاز الانفراد بها في الغنائم المشتركة . وللقوال أن يأكل معهم في دعوتهم من ذلك الوقف ، وكان ذلك من مصالح معايشهم . وما أوصى

به المصوفية لا يجوز أن يصرف إلى قوال الصوفية ، بخلاف الوقف. وكذلك من أحضروه من العمال والتجار والقضاة والفقهاء ، ممن لهم غرض في استمالة قلوبهم ، يحل لهم الأكل برضاه . فإن الواقف لا يقف إلا معتقدا فيه ما جرت به عادات الصوفية ، فينزل على العرف ولسكن ليس هذا على الدوام . فلا يجوز لمن ليس صوفيا أن يسكن معهم على الدوام ويأكل وإن رضوا به . إذ ليس لهم تغيير شرط الواقف بمشاركة غير جنسهم

وأما الفقيه:إذا كان على زيهم وأخلاقهم ، فله النزول عليهم . وكونه فقيها لاينانى كونه صوفيا . والجهل ليس بشرط فى التصوف عند من يعرف التصوف ولا يلتفت إلى خرافات بعض الحمق بقولهم إن العلم حجاب ، فإن الجهل هو الحجاب . وقد ذكر ناتأويل هذه الكلمة فى كتاب العلم . وأن الحجاب هو العلم المذموم دون المحمود، وذكر ناالمحمود والمذموم وشرحها وأما الفقيه إذا لم يكن على زيهم وأخلافهم ، فلهم منعه من النزول عليهم . فإن رضوا بنزوله ، فيحل له الأكل معهم بطريق التبعية . فكان عدم الزي تجبره المساكنة ، ولكن برضنا أهل الزي . وهذه أمور تشهد لها العادات ، وفيها أمور متقابلة لا يخنى أطرافها فى النفي والإثبات ، ومنشابه أوساطها ، فن احترز فى مواضع الاستباه ، فقد استبرأ لدينه كا نبهنا عليه فى أبواب الشهات

#### مسألة:

سئل عن الفرق بين الرشوة والهدية ، مع أن كل واحد مهما يصدرعن الرضا، ولايخار عن غرض ، وقد حرمت إحداها دون الأخرى

فقلت: باذل المال لا يبذله قط إلا لغرض : ولكن الغرض إما آجل كالشواب ، وإما عاجل . والعاجل إما مال ، وإما فعل وإعانة على مقصود معين ، وإما تقرب إلى قلب المهدي إليه بطلب محبته ، إما للمحبة في عينها ، وإما للتوصل بالحبة إلى غرض وراءها فالأقسام الحاصلة من هذه خسة :

الأول: ماغرضه الثيراب في الآخرة. وذلك إما أن يكون لكون المصروف إليه محتاجا أو عالماً ، أو منتسبا بنسب ديني ، أو صالحا في نفسه متدينا. فما علم الآخذ أنه يُمطاه لحاجته

لا يحل له أخذة إن لم يكن محتاجا. وما علم أنه يُعطاه لشرف نسبه ، لا يحل له إن علم أنه كاذب في دعوى النسب. وما يُمطى لعلمه ، فلا يحل له أن يأخذه إلا أن يكون في العلم كما يعتقده المعطى و فإن كان خيل إليه كما لا في العلم ، حتى بعثه بذلك على التقرب ، ولم يكن كاملا ، لم يحل له ، وما يُعطى لدينه وصلاحه ، لا يحل له أن يأخذه إن كان فاسقا في الباطن فسقا لو علمه المعطى ما أعطاه . وقلما يكون الصالح بحيث لو انكشف باطنه لبقيت القلوب ما ثلة اليه و إنما ستر الله الجيل ، هو الذي يحبب الخلق إلى الخلق . وكان المتورءون يوكلون في الشراء من لا يعرف أنه وكيلهم ، حتى لا ينسامحوا في المبيع ، خيفة من أن يكون ذلك أكلا بالدين فإن ذلك من علم الثاني : ما يقصد به في العاجل غرض معين ، كالفقير يهدى إلى الغني طمعا في القسم الثاني : ما يقصد به في العاجل غرض معين ، كالفقير يهدى إلى الغني طمعا في خلعته ، فهذه هبة بشرط الثواب لا يخني حكمها . وإنما تحل عند الوفاء بالثواب المطموع فيه ، وعند وجود شروط المقود .

الثالث: أن يكون المراد إعانة بفعل معين ، كالحتاج إلى السلطان بهدى إلى وكيل السلطان وخاصته ومن له مكانة عنده . فهذه هدية بشرط ثواب يعرف بقرينة الحال. فلينظر في ذلك العمل الذي هو الثواب ، فإن كان حراما كالسمى في تنجيز إدرار حرام ،أوظلم إنسان أوغيره ، حرم الأخذ . وإن كان واجبا كدفع ظلم متمين على كل من يقدر عليه ، أو شهادة متمينة ، فيحرم عليه ما يأخذه . وهي الرشوة التي لايشك في تحريمها . وإن كان مباحالا واجبا ولا حراما ، وكان فيه تعب ، بحيث لو عرف لجاز الاستثجار عليه ، فا يأخذه حلال مهما وفي الغرض . وهو جار مجرى الجمالة ، كقوله أوصل هذه القصة إلى يد فلان ، أو يد السلطان ، ولك دينار ، وكان بحيث يحتاج إلى تعب وعمل متقوم ، أو قال اقترح على فلان أن يعيني في عرض كذا ، أو ينم على بكذا ، وافتقر في تنجيز غرضه إلى كلام طويل ، فذلك أن يعيني في عرض كذا ، أو ينم على بكذا ، وافتقر في تنجيز غرضه إلى كلام طويل ، فذلك جمل ، كا يأخذه الوكيل بالخصومة بين يدي القاضى ، فليس بحرام إذا كان لا يسمى في حرام وإن كان مقصوده محصل بكلمة لا تعب فيها ، ولكن تلك الكلمة من ذى الجاه ، أو تلك الفعلة من ذى الجاه تفيد ، كقوله للبواب لا تغلق دو به باب السلطان ، أو كوضمه قصة بين الفعلة من ذى الجاه تفيد ، كقوله للبواب لا تغلق دو به باب السلطان ، أو كوضمه قصة بين يدى السلطان فقط ، فهذا حرام ، لأنه عوض من الجاه ، ولم يثبت في الشرع جواز ذلك

بل ثبت مايدل على النهى عنه ، كما سيأتى في هدايا الملوك. وإذا كان لا يجوز العوض عن اسقاط الشفعة ، والرد بالعيب ، ودخول الأغصان في هوا الملك ، وجملة من الأغراض مع كونها مقصودة ، فكيف يؤخذ عن الجاه ؟ ويقرب من هذا أخذ الطبيب العوض على كلة واحدة ، ينبه بها على دوا عنفرد بمرفته ، كواحد ينفر د بالعلم بنبت يقلع البواسير أو غيره ، فلا يذكره إلا بموض ، فإن عمله بالتلفظ به غير متقوم ، كحبة من سمسم ، فلا يجوز أخذ الموص عليه ، ولا على علمه ، إذ ليس ينتقل علمه إلى غيره ، وإنما يحصل لغيره مثل علمه ويبقي هو عالما به . ودون هذا الحاذق في الصناعة كالصيقل مثلا، الذي يزيل اعوجاج السيف أو المرآة بدقة واحدة ، لحسن معرفته بموضع الخلل ، ولحذته بإصابته ، فقد يزيد بدقة واحدة مال كثير في قيمة السيف والمرآة ، فهذا لا أرى بأسا بأخذ الأجرة عليه ، لأن مثل هذه الصناعات يتعب الرجل في تعلمها ليكتسب بها ، ويخفف عن نفسه كثرة العمل

الرابع: ما يقصد به المحبة وجلبها من قبل المهدى إليه ، لانفرض معين ، ولكن طلب للاستئناس ، وتأكيدا للصحبة ، وتوددا إلى القلوب . فذلك مقصود للمقلاء ، ومندوب إليه في الشرع . قال صلى الله عليه وسلم (۱) وتهادوا تحاواً »وعلى الجلة فلا يقصد الإنسان في الغالب أيضا محبة غيره لعين المحبة ، بل لفائدة في محبته . ولكن إذا لم تنمين تلك الفائدة ولم يتمثل في نفسه غرض معين يبعثه في الحال أو المال ، سمى ذلك هدية وحل أخذها الخامس : أن يطلب التقرب إلى قلبه ومحصيل محبته ، لالمحبته ولاللأنس به من حيث إنه أنس فقط ، بل ليتوصل بجاهه إلى أغراض له ينحصر جنسها ، وإن لم ينحصر عنها وكان لولا جاهه وحسمته لكان لايهدى إليه ، فإن كان جاهم لأجل علم أو نسب ، فالأمر فيه أخف ، وأخذه مكروه ، فإن فيه مشابهة الرشوة ، ولكنها هدية في ظاهرها . فإن كان المحمه با في الحال الولاية لكان لايهدى إليه ، فهذه رشوة عرضت في معرض الهدية : إذ القصد بها في الحال طلب التقرب واكتساب الحبة ، ولكن عرضت في معرض الهدية : إذ القصد بها في الحال طلب التقرب واكتساب الحبة ، ولكن لأمر ينحصر في جنسه ،إذما عكن التوصل إليه الولايات لا يخفي وآية أنه لا يبنى الحبة أنه لوولى

<sup>(</sup>١) حديث تهادوا تحابوا: البيهتي من حديث أبي هريرة وضعفه ابن عدى

فى الحال غيره اسلم المال إلى ذلك الغير، فهذا مما اتفقوا على أن الكراهة فيه شديدة، واختلفوا في الحلام والمعنى فيه متعارضا، فإنه دائر بين الهدية المحضة و بين الرشوة المبذولة فى مقابلة جاه محض فى غرض معين. وإذا تعارضت المشابهة القياسية، وعضدت الأخبار والآثار أحدها، تعين الميل إليه. وقد دلت الأخبار على تشديد الأمر فى ذلك.

قال صلى الله عليه وسلم (١٠ يَأْتِي عَلَى النَّاسِ زَمَا نَ يُسْتَحَلُّ فِيهِ السَّحْتُ بِالْهَدِيَّةِ وَالْقَسْلُ بِالْمَوْعِظَةِ يُقْتَسُلُ الْبَرِي؛ لِتُوعَظَ بِهِ الْمَاسَّةُ »

وسئل ابن مسعود رضى الله عنه عن السحت، فقال يقضى الرجل الحاجة ، فتهدى له العدية ولعله أراد قضاء الحاجة بكلمة لاتعب فيها، أو تبرع بها لاعلى قصد أجرة ، فلا يجوز أن يأخذ بعده شيئا في معرض العوض

شفع مسروق شفاعة ، فأهدى إليه المشفوع له جارية ، فغضب وردها، وقال لو علمت مافى قلبك لما تكلمت في حاجتك ولا أتكلم فيها بتى منها

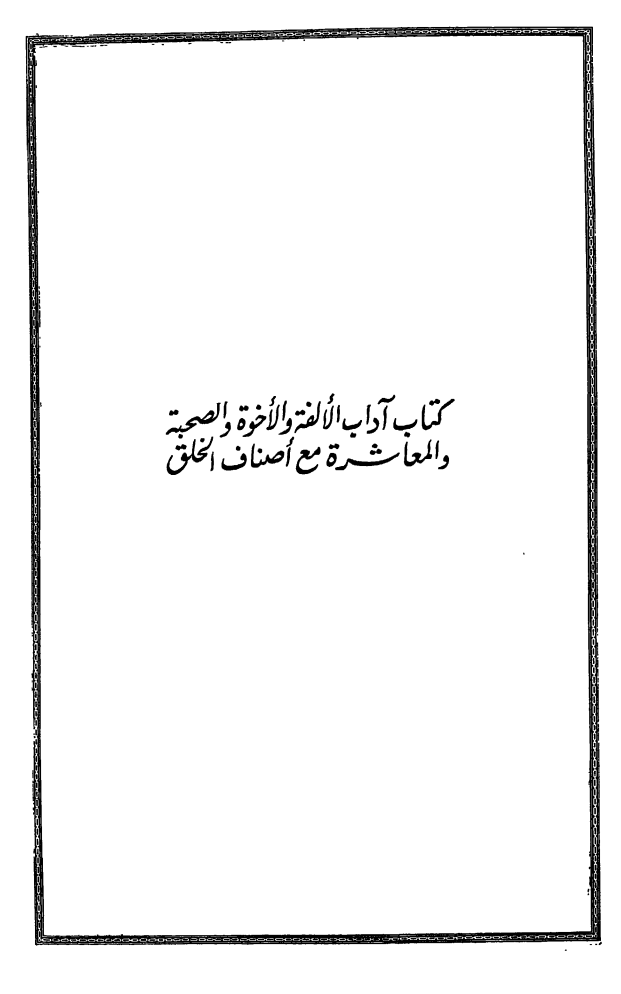
وسئل طاوس عن هدايا السلطان فقال سحت. وأخذ عمر رضي الله عنه ربح مال القراض الذي أخذه ولداه من يبت المال ، وقال إنما أعطيها لمكانكها منى ، إذ علم أنهما أعطيها لأجل جاه الولاية . وأهدت امرأة أبي عبيدة بن الجراح إلى خاتون ملكة الروم خلوقا ، فكافأتها بجوهم ، فأخذه عمر رضي الله عنه فباعه ، وأعطاها ثمن خلوقها ، ورد باقيه إلى يبت مال المسلمين . وقال جابر وأبو هريرة رضى الله عنهها. هدايا الملوك غلول ولما رد عمر بن عبد العزيز الهدية ، قيل له كان رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢٠) يقبل الهدية ! فقال كان خلك له هدية ، وهو لنا رشوة .أى كان يتقرب إليه لنبو ته لالولايته ، ونحن إنما نعملى للولانة وأعظم من ذلك كله ، ماروى أبو حميد الساعدى ، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم وأعظم من ذلك كله ، ماروى أبو حميد الساعدى ، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم بعث واليا على صدقات الأزد ، فلما جاء إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم أمسك بعض مامعه

<sup>(</sup>١) حديث بأنى على الناس زمان يستحل فيه السحت بالهدية والقتل بالموعظة يقتل البرىء ليوعظ به العامة :لمأقف له على أصل

<sup>(</sup>٢) حدبث كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقبل الهدية: البخارى من حديث عائشة

<sup>(</sup>٣) حديث أبى حميد الساعدى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم بعث والياالى صدقات الازد فلما جاء قالهذا مالكم وهذا هدية لى ــ الحديث متفق عليه

تم كتاب الحلال والحرام بحمدالله ومنَّه وحسن توفيقه، والله أعلم.



#### كمّاب آداب الألفة والأخوة والصحبة والمعاسسة مع أصناف الخلق

## وهو الكتاب الخامس من ربع العادات الثانى

## بسسم المدالرهن الرحيم

الحمد لله الذي غمر صفوة عباده بلطائف التخصيص طولا وامتنانا، وألف بـين قلوبهم فأصبحوا بنعمته إخوانا، ونزع الغل من صدورهم فظلوا في الدنيا أصدقاء وأخدانا، وفي الآخرة رفقاء وخلانا، والصلاة على محمد المصطنى، وعلى آله وأصحابه الذين اتبعوه واقتدوا به قو لا وفعلا وعسدلا وإحسانا

أمابعد: فإن النحاب في الله تعالى، والأخوة في دينه من أفضل القربات، وألطف ما يستفاد من الطاعات في مجارى العادات. ولها شروط بها يلتحق المتصاحبون بالمتحابين في الله تعالى، وفيها حقوق بمراعاتها تصفو الأخوة عن شوائب الكدورات و نزغات الشيطان فبالقيام بحقوقها يتقرب إلى الله زلني، وبالمحافظة عليها تنال الدرجات العلى. ونحن نبين مقاصد هذا الكتاب في ثلاثة أنه اب:

الباب الأول: في فضيلة الألفة والأخوة في الله تعالى ، وشروطها ودرجاتها وفوائدها الباب الثانى: في حقوق الصحبة وآدامها وحقيقتها ولوازمها

الباب الثالث: في حق المسلم والرحم والجوار والملك وكيفية المعاشرة مع من قد بلي بهذه الأسباب

## الباب الأول

في فضيلة الألفة والأخوة وفي شروطها ودرجاتها وفوائدها

# فضنيلتر الألفتر والأخوة

اعلم أن الألفة ثمرة حسن الخلق ،والتفرق ثمرةسوءالخلق . فحسن الخلق يوجب التحاب والتآلف والتوافق ، وسرء الخلق يشر التباغض والتحاسد والتدابر . ومهما كان المشر

﴿ كتاب آداب السحبة ﴾ ( الباب الأدن في فضيلة الألفة والأخوة )

محمودًا ، كانت الثمرة محمودة . وحسن الخلق لاتخني في الدين فضيلته ، وهو الذي مدح الله سبحانه به نبيه عليه السلام إذ قال ( وَ إِ نَكَ لَعَلَى خُلُق عَظِيم (١)) وقال النبي صلى الله عليه وسلم (١) « أَكْثَرُ مَا يُدْخِلُ النَّاسَ الجُنَّةَ تَقُوى اللهِ وَحُسُنُ الْخُلُق » وقال أسامة بن شريك قلنا بارسول الله (٢) ما خير ما أعطي الإنسان ؟ فقال « خُـُكُلُقُ حَسَنَ ، وقال صلى الله عليه وسلم (٣) « بُعِثْتُ لِأَ تُمَمِّمَ مَعَاسِنَ الْأَخْلَاقِ » وقال صلى الله عليه وسلم (١) «أثقَلُ مَا يُوضَعُ فِي الْمِيزَانِ خُـكُنْ حَسَنْ » وقال صلى الله عليه وسلم (هُ " « مَا حَسَّنَ اللهُ خَلْقَ امْرىء وَخُلُقَهُ فَيْطْعِمُهُ النَّارَ » وقال صلى الله عليه وسلم (¹` « يَا أَبَّا هُرَيْرَةَ عَلَيْكَ بِحُسْن ا ُ لَحُلُق » قال أبو هريرة رضى الله عنه : وما حسن الخُلق يارســول الله ؟ قال « تَصِلُ مَنْ قَطَعَكَ مَوْ تَعْفُو عَمَّن ظَلَمَكَ ، وَتَعْطَى مَنْ حَرَّمَكَ »

ولايخني أن تمرة الخلق الحسن الألفة وانقطاع الوحشة ، ومهما طاب المثمر طـابت الثمرة .كيف وقد ورد في الثناء على نفس الألفة ، سما إذا كانت الرابطة هي التقويي والدين وحب الله ؛ من الآيات والأخبار والآثار مافيه كفاية ومقنم

قال الله تعالى مظهر اعظيم منته على الخلق بنعمة الألفة (كُو أَنْفَقْتَ مَا فِي الْأَرْضَ جَمِيعًا مَا أَلَقْتَ بَيْنَ كُلُوبِهِمْ وَلَكِنَ اللَّهَ أَلَّفَ يَيْنَهُمْ (٢) وقال ( فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانَا (٢) أَى بِالأَلْفَةِ . ثم ذم التفرقة وزجر عنها ، فقال عز من قائل ( وَاعْتَصِمُوا بَحَبْلِ اللَّهِ جَبِيمًا وَلَا تَفَرَّ فُوا (١) ) إِلَى ( لَعَلَّـكُمْ تَهْتَدُونَ ) وقال صلى الله عليه وسلم (٧) ه إِنَّ أَقْرَ بَكُمْ مِنْى

<sup>(</sup>١) حديث أول مايدخل الجينة تقوى الله وحسن الحلق :الترميذي والحاكم من حديث أبي هريرة

وقال صحيح الاسناد وقد تقدم ( ٢ ) حديث أسامة بن شريك يارسول الله ماخير ماأعطي الانسان قال خلق حسن :ابن ما جهاسناد صحيح

<sup>(</sup>٣) حديث بعثت لاتمم مكارم الاخلاق: أحمد والبيهقي والحاكم وصححه من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup> ٤ ) حديث أثقل مايوضع في الميران خلق حسن: أبوداودو النرمذي من حديث أبي الدرداء وقال حسن محبح

<sup>(</sup> ٥ ) حديث ما حسن الله خلق أمرى، وخلقه فيطعمه النار: ابن عدى والطبراني في مكارم الأخلاق وفي الأوسط والبيهتي في شعب الايمان من حديث أبي هريرة قالـابن عدى فياسناده بعض النكرة

<sup>﴿</sup> ٣ ﴾ حــديت ياأبي هريرة عليك بحسن الخلق قال وما حسن الخلق قال تصل من قطعك وتعفو عمن

ظلمك وتعطى من حرمك : البيهق فى الشعب من رواية الحسن عن أبى هريرةولم يسمعمنه (٧) حديث إن أقربكم منى عَلما أحاسنكم آخلاقاللوطؤن أكنافاالدين يألفون ويؤلفون: الطبران في مكارم

الأخلاق من حديث جابر بسند ضعيف

<sup>(</sup>١) القير: ٤(٢) الأنمال: ٣٠ (٢) (١) آل عمران: ١٠٠٠

تَجْلِسًا أَجَاسِنُكُمْ أَخْلَافًا الْمُوَطَّوُنَ أَكْنَافًا الَّذِينَ يَالْفُونَ وَيُؤْلِفُونَ » وقال صلى الله عليه وسلم () « الْمُؤْمِنُ إِلْفُ مَأْلُونُ وَلَاخَيْرَ فِيمَنْ لَا يَأْلَفُ وَلَا يُؤْلَفُ » وقال صلى الله عليه وسلم (ث) في الثناء على الأخوة في الدين « مَنْ أَرَادَ الله يه خَيْراً رَزَقَهُ خَلِيلاً صَالِحًا إِنْ نَسِي وَسلم (ثُ في الثناء على الأخوة في الدين همن أرادَ الله يه خَيْراً رَزَقَهُ خَلِيلاً صَالِحًا إِنْ نَسِي ذَكَرَ أَعَانَهُ » وقال صلى الله عليه وسلم (ث) « مَثَلُ الاَّخَوَيْنِ إِذَا الْتَقَيَا مَثَلُ الْاَخْوَى في إِذَا الْتَقَيَا مَثَلُ الْالْخُومُ في الله إلى الله عليه وسلم في الأخوة في الله إلا أَفَادَ الله أَخَدَهُما مِنْ صَاحِبِهِ خَيْراً » وقال عليه السلام في الترغيب في الأخوة في الله (ن) « مَنْ آخى أَخًا في الله رَفَعَهُ الله عنه الله مَنْ عَمْلِهِ »

وقال أبو إدريس الخولانى لمعاذ ، إنى أحبك فى الله ، فقال لهأبشر ثم أبشر ، فإنى سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم (٥) يقول « يُنْصَبُ لِطَائِفَةٍ مِنَ النَّاسِ كَرَاسِيَّ حَوْلَ ٱلْعَرْشِ

- ( 1 ) خديث المؤمن إلف مألوف ولا خبر فيمن لا يألف ولا يؤلف: أحمد والطبراي من حديث سهل بن سعد والحاكم من حديث أبي هريرة وصححه
- (٣) حديث من أراد الله بهخيرا رزقه أخاصالحا ان نسى ذكره وان دكر أعانه:غريب بهذااللفظوالمعروف ان ذلك فى الامير ورواه أبو داود من حديث عائشة إذا أراد الله بالأمير خيرا جعل لهوزير صدق ان نسى ذكره وان ذكر اعانه ـ الحديث ضعفه ابن عدي ولأبى عبد الرحمن السلمى فى آداب الصحبة من حديث على من سعادة المرء ان يكون اخوانه صالحين
- (٣) حديث مثل الاخوين اذا التفيا مثل اليدين تغسل احداهما الأخرى الحديث: السلمى في آداب الصحبه وأبو منصور الديلمى في مسند الفردوس من حديث أنس وفيه أحمد بن محمد بن عالب الباهلي كذاب وهو من قول سلمان الفارسي في الاول من الحزبيات
- (٤) حديث من آخى أخافى الله عزوجل رفعه الله درجة في الجنه لا ينالها بشيء من عمله: ابن أبي الدنيا في كتاب الاخوان من حديث أس ما أحدث عبد أخافى الله عزوجل الا أحدث الله عزوجل لهدرجة في الجنة و اسنا دضعيف
- (٥) حديث قال أبوادريس الحولاني لمعاذ إلى أحبك في الله فقال أبشر ثم أبشر فاني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول تنصب لطائفة من الناس كراسي حول العرش يوم القيامة الحديث: أحمد والحاكم في حديث طويل ان أباادريس قال قلت والله الالالاله قال الحاكم صحيح على شرط يقول ان المتحابين بجلال الله في ظل عرشه بوم لاظل الاظله قال الحاكم صحيح على شرط الشخين وهو عند الترمذي من رواية أبي مسلم الحولاني عن معاذ بلفظ المتحابون في جلالي لهم منابر من نور يغيطهم النبيون والشهداء قال حديث حسن صحيح ولأحمد من حديث أبي مالك الاشعري ان لله عادا ليسوا بأنبياء ولا شهداء يغيطهم الانبياء والشسداء على منازلهم وقربهم من الله الحديث وفيه تحابوا في الله وتصافوا به يضع الله لهم يوم القيامة ولا يفزعون وفيه شهر بن حوشب مختلف فيه وهم اولياء الله الذي لاخوف عليهم ولاهم يجزنون وفيه شهر بن حوشب مختلف فيه ،

يَوْمَ الْقِيَامَةِ وُجُوهُهُمْ كَالْقَمَرِ لَيْلَةَ الْبَدْرِ يَفْزَعُ النَّاسُ وَهُمْ لَا يَفْزَعُونَ وَيَخَافُ النَّاسُ وَهُمْ لَا يَخَافُونَ وَهُمْ أَوْلِيَا اللهِ اللّذِينَ لَا خَوْفَ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ بَحْزَ نُونَ »فقيل من هؤلا الله؟ لا يَخَافُونَ وَهُ اللهِ تَعَالَى » ورواه أبو هربرة رضى الله عنه وقال فيه () د إِنَّ حَوْلَ فقال « هُمْ المُستَحَابُونَ في اللهِ تَعَالَى » ورواه أبو هربرة رضى الله عنه وقال فيه () د إِنَّ حَوْلُ المُمْ النَّرْشُ مَنَا بَرُ مِنْ ثُورِ عَلَيْهَا فَوْمٌ لِبَاسُهُمْ نُورٌ وَوُجُوهُهُمْ نُورٌ لَيْسُوا بِأَنْبِياءَ وَلَا شُهَدَاءِ فَاللهِ اللهُ عَلَيْهُمُ النَّذِيونَ فِي اللهِ يَعْلَمُهُمْ النَّيْونَ فِي اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِمْ اللهُ عَلَيْهِمْ اللهُ عَلَيْهِمْ اللهُ عَلَيْهِمْ اللهُ عَلَيْهَا فَوْمٌ لِبَاسُهُمْ نُورٌ وَوُجُوهُهُمْ نُورٌ لَيْسُوا بِأَنْبِياءَ وَلَا شُهَدَاءِ عَلَيْهُمْ النَّهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ إِلَى اللهِ أَشَدَّ هُمَا حُبًا لِهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ إِلّهُ اللهُ إِلّهُ اللهِ إِلْمَاكُونَ فِي اللهِ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ إِلَى اللهِ أَشَدَ هُمَا حُبًا لِهُ اللهِ إِلَا كَانَ أَحْتُهُمُ الْهُ إِلَى اللهِ أَشَدَ هُمَا حُبًا لِهُ اللهِ إِلَاهُ إِلْهُ اللهِ إِلَاهُ اللهُ إِلَاهُ اللهُ إِلْهُ اللهُ اللهُ إِلَاهُ اللهُ الله

<sup>(</sup>١) حديث أبى هريرة ان حول العرش منابر من نور عليها قوم لباسهم نورووجوههم نور ليسوا بأنبياء ولاشهداء الحديث : النسائى فى سننه الكرى ورجاله تقات

<sup>(</sup> ٢ ) حديث ما سحاب اننان في الله الا كان أحبها الى الله أشدها حبا لصاحبه: ابن حبان والحاكم من حديث أنس وقال صحيح الاسناد

<sup>(</sup>٣) حديث أن الله يقول حقت عبى للذين يتزاورون من أجلى وحقت عبى للذين يتحابون من أجلى الحديث الصامت ورواه الحاكم وصححه الحديث أحمد من حديث عمروبن عبسه وحديث عبادة بن الصامت ورواه الحاكم وصححه الحديث أن الله المراد المرد المراد المراد

<sup>(</sup> ع) حديث إن الله يقول يوم القيامة أين المتحابون بجلالي اليوم أظلم في ظلى يوم لاظل الا ظلى: مسلم ( ع) حديث أن هو ير قر سبعة يظلم الله في ظلم عدد الله الله الله عدد الله الله عدد الله

<sup>(</sup> o ) حديث أبى هريرة سبعة يظلهم الله فى ظله يوم لاظل الا ظله امام عادل ــ الحديث متفق عليه من حديث أبى هريرة وقد تقدم

<sup>(</sup>١) الطور: ٢١

في عبادة الله ، وَرَجُلُ قَلْبُهُ مُتَعَلِّقُ بِالْمَسْجِدِ إِذَاخَرَجَ مِنْهُ حَتَّى يَعُودَ إِلَيْهِ ، وَرَجُلاَنِ عَبَادَةُ اللهِ ، وَرَجُلاَ فَاللهِ ، وَرَجُلاَ فَاللهِ ، وَرَجُلاَ فَاللهِ ، اجْتَمَعا عَلَى ذَلِكَ وَتَفَرَّ فَا عَلَيْهِ ، وَرَجُلُ ذَكَرَ اللهَ خَالِياً فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ ، وَرَجُلُ ثَعَالًا فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ ، وَرَجُلُ تَصَدَّقَ بِصَدَقَةٍ فَأَخْفَاها دَعَتْهُ اللهَ تَعَالَى ، وَرَجُلُ تَصَدَّقَ بِصَدَقَةٍ فَأَخْفَاها حَتَّى لَا تَعْلَمَ شِمَالُهُ مَا تَنْفُقُ يَمِينُهُ »

وقال صلى الله عليه وسلم (() « مَا زَارَ رَجُلْ رَجُلٌ وَبِاللهِ سَوْقًا إِلَيْهِ وَرَغْبَةً فِي لِقَائِهِ إِلاَّ فَاللَّهُ مِنْ خَلْفِهِ طِبْتَ وَطَابَ مَمْ شَاكَ وَطَابَتْ لَكَ الجُنَّةُ ، وقال صلى الله عليه وسلم الداه مَلَكُ مِنْ خَلْفِهِ طِبْتَ وَطَابَ مَمْ شَاكَ وَطَابَتْ لَكَ الجُنَّةُ ، وقال صلى الله عليه وسلم (() « إِنَّ رَجُلاً زَارَ أَخًا لَهُ فِي اللهِ فَأَرْصَدَ اللهُ لَهُ مَلَكًا فَقَالَ أَيْنَ ثُرِيدُ ؟ قَالَ أُرِيدُ أَنْ أَرُورَ أَخِي فُلاَناً ، فَقَالَ لِحَاجَةٍ لَكَ عِنْدَهُ ؟ قَالَ لَا قَلَ اللهِ يَنْكَ وَبَيْنَهُ ؟ قَالَ لا . قَالَ فَهِزَابَةٍ يَيْنَكَ وَبَيْنَهُ ؟ قَالَ لا . قَالَ فَبِيعْمَةً لَهُ عِنْدَكَ ؟ قَالَ لَا . قَالَ أَحِبُهُ فِي اللهِ . قَالَ فَإِنَّ اللهَ أَرْسَلَنِي إِلَيْكَ وَبَيْنَهُ ؟ قَالَ لَا يَعْمَ ؟ قَالَ أُحبِهُ فِي اللهِ . قَالَ فَإِنَّ اللهَ أَرْسَلَنِي إِلَيْكَ قَالَ أَحْبُهُ فِي اللهِ . قَالَ فَإِنَّ اللهَ أَرْسَلَنِي إِلَيْكَ وَقَدْ أُوْجَبَ لَكَ الْجُنَّةُ »

وقال صلى الله عليه وسلم (٣) « أَوْ تَقُ عُرَى الْإِيمَانِ النَّهِ فِي اللهِ وَالْبَغْضُ فِي اللهِ » فلهذا يجب أن يكون للرجل أعداء يبغضهم في الله ، كما يكون له أصدقاء وإخوان يجبهم في الله . ويروي أن الله نعالى أوحى إلى نبي من الأنبياء ، أما زهدك في الدنيا فقد تعجلت الراحة ، وأما انقطاعك إلى فقد تعززت بى ، ولكن هل عاديت في عدوا؟ أو هلواليت في وليا ؟ وقال صلى الله عليه وسلم (١) « اللَّهُمَّ لاَ تُجعَلُ لِفَاجِرِ عَلَى مَنَّةٌ فَتَرْزُقهُ مِنِّى مَحَبَّةً » ويروى أن الله تعالى أوحى إلى عيسى عليه السلام لو أنك عبدتنى بعبادة أهل السموات ويروى أن الله تعالى أوحى إلى عيسى عليه السلام لو أنك عبدتنى بعبادة أهل السموات والأرض ، وحب في الله ليس ، وبغض في الله ليس ، ماأغنى عنك ذلك شيئًا .

<sup>(</sup>۱) حديث مازار رجل رجلا في الله شوقا اليه ورغبة في لقائه الا ناداه ملك من خلفه طبت وطابت لك الجنة ابن عدى من حديث أنس دون قوله شوقا اليه ورغبة في لقائه وللترمذي وابن ماجه من حديث أبي هريرة من عاد مريضا أو زار أخا في الله ناداه مناد من السهاء طبت وطاب محشاك وتبوأت من الجنة منزلا قال الترمذي غريب

<sup>(</sup>٣) حديث ان رجلا زار أخاله في الله فأرصدالله لهملكا فقال أين تريد الحديث: مسلمين حديث أبي هريرة (٣) حديث أوثق عرى الايمان الحب في الله والبعض في الله: أحمد من حديث البراء بن عازب وفيه ليث ابن أبي سليم مختلف فيه والحرائطي في مكارم الاخلاق من حديث ابن مسعود بسند ضعيف (٤) حديث اللهم لا يجعل لفاجر علي منة \_ الحديث: تقدم في الكتاب الذي قبله

وقال عيسي عليه اليبلام، تحببو إلى الله ببغض أهل المعاصي، وتقربو اإلى الله بالتباعد منهم، والتمسو 1 رضا الله بسخطهم . قالوا ياروح الله ، فن نجالس ؟ قال جالسوا من تذكركم الله رؤيته ، ومن يزيد في عملكم كلامه ، ومن يرغبكم في الآخرة عمله . وزوى في الأخبار السالفة أن الله عن وجل أوحى إلى موسى عليه السلام، يا بن عمران، كن يقظانا، وارتد لنفسك إخوانا وكل خدن وصاحب لايوازرك على مسرتي فهو لك عدو . وأوحى الله تعالى إلى داودعليه السلام، فقال ياداود، مالى أراك منتبذا وحيدا! قال إلهي قليت الحلق من أجلك .فقال ياداود ، كن يقظانا ، وارتد لنفسك أخدانا ، وكل خدن لايوافقك علىمسر في فلاتصاحبه فإنه لك عدو يقسى قلبك ويباعدك منى . وفي أخبار داود عليه السلام أنه قال ، يارب كيف لى أن يحبني الناس كلهم وأسلم فما يبني ويبنك؟ قال خالق الناس بأخلافهم،وأحسن فماييني وبينك . وفي بعضها ، خالق أهل الدنيا بأخلاق الدنيا ، وخالق أهل الآخرة بأخلاق الآخرة وقال النبي صلى الله عليه وسلم (١<sup>٠</sup> « إِنَّ أَحَبَّكُمْ ۚ إِلَى اللهِ الَّذِينَ ۖ يَأْ لَفُونَ وَيُؤْ لَفُونَ وَإِنَّ أُ بْغَضَكُم الْمَشَاوُنَ بِالنَّمِيمَةِ الْمُفَرِّقُونَ آيْنَ الْإِخْوَانِ ، وقال صلى الله عليه وسلم (٢) « إِنَّ يْهِ مَلَكًا نِصْفُهُ مِنَ النَّارِ وَ نِصْفُهُ مِنَ الشَّلِجِ يَقُولُ اللَّهُمَّ كَمَا أَنَّفْتَ ۚ بَيْنَ الثَّلِجِ وَالنَّار كَذَلِكَ أَ لَفْ ۚ بَيْنَ ۚ قَاوُبِ عِبَادِكُ الصَّالِحِينَ » وقال أيضاً (٢٠ « مَاأَحْدَثَ عَبْدُ أَخَافِ اللهِ إِلاَّ أُحْدَثَ اللهُ لَهُ دَرَجَةً ۚ فِي الَجُنَّةِ» وقال صلى الله عليه وسلم (١٠ «الْمُتَحَاَّبُونَ فِي اللهَ عَلَى عَمُو دِمِنْ يَاقُو تَةٍ خَمْراء في رَأْسَ الْعَمُودِ سَبْنُونَ أَلْفِغُرْ فَةٍ يُشْرُ فُونَ عَلَى أَهْلِ الْجُنَّةِ يَضِيءُ حُسْنَهُمْ لِأَهْلِ الجُنَّةَ كَمَا تُضِيءِ الشَّمْسُ لِأَهْلِ الَّهُ نِيَا فَيَقُولُ أَهْلُ الْجُنَّةِ ا نَطَلِقُوا بِنَا نَنْظُرْ إِلَى الْمُتَحَابِّينَ فِى اللَّهِ فَيْضَى وَحُسْنَهُمْ لِأَهْلِ الْجُنَّةِ كَمَا تُضِيءِ الشَّمْسُ عَلَيْهِمْ (بِيَابُ سُنْدُس خُضْرُ مَكْتُوبٌ عَلَى جِبَاهِهِمُ الْمُتَحَابُونَ فِاللهِ »

<sup>(</sup>١) حديث ان أحبكم إلى الله الذين يألفون ويؤلفون ـ الحديث: الطبراني في الاوسط والصغير من حديث أبي هريرة بسند ضعيف

<sup>(</sup>٢) حديث الله ملكانصفه من النارو نصفه من الثلج يقول اللهم كأألفت بين الثلج رالناركة لك ألف بين قاوب عبادك الصالحين أبو الشيخ ابن حبان في كتاب العظمة من حديث معاذ بن جبل والعرباض بن سارية يستد ضعيف

<sup>(</sup> ٣ ) حديث ما أحدث عبد اخاء في الله تعالى الا أحدث الله له درجة في الحنة ابن أبي الدنيافي كتاب الاخوان من حديث أنس وقد تقدم

<sup>(</sup> ٤ ) حديث المتحابون في الله على عمود من ياقوته حمراء في رأس العمود سبعوز ألف غيفة ـ الحديث الحكيم الثرمذي في النوادر من حديث ابن مسعود يسند ضعيف

الآثار: قال على رضى الله عنه: عليكم بالإخوان ، فإنهم عدة فى الدنيا والآخرة . ألا تسمع إلى قول أهل النار ( فَا لَنَا مِنْ شَافِينَ وَلاَصَدِينَ حَييم ) وقال عبدالله بن عمر رضى الله عنها والله لوصُمتُ النهار لا أفطره ، وقت الليل لا أنامه ، وأ نفقت مالى غلقاغلقا فى سبيل الله ، أموت يوم أموت وليس فى قلبى حب لأهل طاعة الله ، وبغض لأهل معصية الله ما نفعنى ذلك شيئا . وقال ابن السماك عند موته ، اللهم إنك تعلم أبي إذا كنت أعصيك كنت أحب من يطيعك ، فاجعل ذلك قربة لى إليك . وقال الحسن على ضده ، ياابن آدم لا يغرنك قول من يقول المره مع من أحب ، فإنك لن تلحق الأبرار إلا بأعمالهم ، فإن البهود والنصارى يحبون أنبياءهم وليسوا ممهم . وهذه اشارة إلى أن مجرد ذلك من غير المودوس وتجاور الرحمن فى داره مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين بأى عمل الفردوس وتجاور الرحمن فى داره مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين بأى عمل علمته ؛ بأى شهوة تركتها ؟ بأى غيظ كظمته ؟ بأى رحم قاطع وصلتها ؟ بأى زلة لأخيك غفرتها ؟ بأى قريب باعدته فى الله ؟ بأى بعيد قاربته فى الله ؟

ويروى أن الله تعالى أو حى إلى موسى عليه السلام ، هل عملت لى عملا قطا فقال إلمي إلى صليت لك ، وصمت ، وتصدقت وزكيت . فقال إن الصلاة لك برهان ، والصوم جنة والصدقة ظل ، والزكاة نور ، فأى عمل عملت لى ؟ قال موسى إلهى دلنى على عمل هو لك . قال ياموسى هل واليت لى وليا قط ؟ وهل عاديت ني عدوا فط ؟ فعلم موسى أن أفضل الأعمال الحب فى الله والبغض فى الله

وقال ابن مسعود رضي الله عنه ، لو أن رجلا قام بين الركن والمقام يعبد الله سبمين سنة لبعثه الله يوم القيامة مع من يحب. وقال الحسن رضي الله عنه ، مصارمة الفاسق قربان الله وقال رجل لمحمد بن واسع ، إنى لأحبك في الله ، فقال أحبك الذي أحببتني له ، ثم حول وجهه وقال رجل لمحمد بن واسع ، أنى لأحبك في الله ، فقال أحبك الذي أحبتني له ، ثم حول وجهه وقال ، اللهم إنى أعوذ بك أن أخب فيك وأنت لى مبغض . و دخل رجل على داود الطاعي فقال له ما حاجتك ؟ فقال زيارتك . فقال أما أنت فقد عملت خيرا حين زرت ، ولكن انظر ماذا يتزل بى إذا قبل لى من أنت فتزار ؟ أمن الزهاد أنت ؟ لاوالله ، أمن العباد أنت فلاوالله

<sup>(</sup>ا) الشعراء م ، ۱ ، ۱ ، ۱ ، ۱

أمن الصالحين أنت؟ لاوالله عم أقبل يو بخ نفسه و يقول كنت في الشهيبة فاسقا، فلما شخت صرت من الساب أحدكم ودا من من الفاسق . وقال عمر رضى الله عنه ، إذا أصاب أحدكم ودا من أخيه فليتمسك به ، فقلما يصيب ذلك . وقال مجاهد ، المتحابون في الله إذا التقوا فكشر بعضهم إلى بعض ، تتحات عنهم الحطايا كما يتحات ورق الشجر في الشتاء إذا يبس . وقال الفضيل نظر الرجل إلى وجه أخيه على المودة والرحمة عبادة

# بسيان

#### معنى الأخوة في الله وتمييزها من الاخوة في الدنيا

اعلم أن الحب في الله والبغض في الله غامض. وينكشف الغطاء عنه بما ندكره. وهو أن الصحبة تنقسم إلى ما يقع بالاتفاق ، كالصحبة بسبب الجوار ، أو بسبب الاجتماع في المسكتب ، أو في المدرسة ، أو في السوق ، أو على باب السلطان ، أو في الأسفار ، وإلى ما ينشأ اختيارا و يقصد ، وهو الذي نريد بيانه ، إذ الأخوة في الدين واقعة في هذا القسم لا عالة إذ لا تواب إلا على الأفعال الاختيارية ، ولا ترغيب إلا فيها. والصحبة عبارة عن المجالسة و المخالطة و المجاورة ، وهذه الأمور لا يقصد الإنسان بها غيره إلا إذا أحبه ، فإن غير المحبوب يجتنب و يباعد ولا تقصد مخالطته والذي يحب فإماأن يجب لذاته ، لا ليتوصل به إلى مقصود . وذلك المقصود إما أن يحب للتوصل به إلى مقصود . وذلك المقصود إما أن يكون مقمورا على الدنيا وحظوظها ، وإما أن يحب لتوصل به إلى مقصود . وذلك المقصود إما متعلقا بالآخرة ، وإما أن يكون متعلقا بالآخرة ، وإما أن يحب للتوصل به المناه وإما أن يكون متعلقا بالآخرة ، وإما أن يكون متعلقا بالله تمالى . فهذه أربعة أقسام

أما القسم الأول: وهو حبك الإنسان لذاته ، فذلك ممكن . وهو أن يكون في ذاته عبوبا عندك ، على معنى أنك تلتذ برؤيته ومعرفته ومشاهدة أخلاقه ، لاستحسانك له فإن كل جيل لذيذ في حق من أدرك جماله ، وكل لذيذ محبوب ، واللذة تتبع الاستحسان والاستحسان يتبع المناسبة والملاءمة والموافقة بين الطباع . ثم ذلك المستحسن إماأن يكون هو الصورة الطاهرة ، أعنى حسن الخلقة ، وإما أن يكوز هو الصورة الباطنة ، أعنى كال العقل وحسن الأخلاق . ويتبع حسن الأخلاق حسن الأفعال لامحالة ، ويتبع كال العقل ، غزارة العلم . وكل ذلك مستحسن عند الطبع السليم ، والعقل المستقيم ، وكل مستحسن ، فواله السليم ، والعقل المستقيم ، وكل مستحسن

فستلذ به وعبوب ، بل فى ائتلاف القاوب أمر أغمض من هدا ، فإنه قد تستحكم المودة بين شخصين من غير ملاحة فى صورة ، ولا حسن فى خلق وخلق ، ولكن لمناسبة باطنة توجب الألفة والموافقة ، فإن شبه الشىء ينجذب إليه بالطبع ، والأشباه الباطنة خفية. ولها أسباب دقيقة ليس فى قوة البشر الاطلاع عليها

عبر رسول الله صلى الله عليه وسلم (اعن ذلك حيث قال « الأرواح بُخُود بُخَدَة مَا تَمَارَفَ مِنْهَا اثْتَلَفَ وَمَا تَنَاكَرَ مِنْهَا اخْتَلَفَ » فالتناكر نتيجة النباين، والائتلاف نتيجة التناسب الذي عبر عنه بالتعارف. وفي بعض الالفاظ (المواح بُخُود بُخُود بُخَدُود بُخَدَة تُلْقِي فَتَنَسَامُ فِي الْهُواء وقد كني بعض العلماء عن هذا بأن قال المن الله تعالى خلق الأرواح ففلق بعضها فلقا ، وأطافها حول العرش فأى روحين من فلقتين تعارفا هناك فالتقيا ، تواصلا في الدنيا، وقال صلى الله عليه وسلم (المواح فلا أرواح المؤمني كيلتقيان على مسيرة يوهم ومارأى الدنيا، وقال صلى الله عليه وسلم (المواح فلا أن امرأة عملة كانت تضحك النساء وكانت بالمدينة أخرى فنزلت المكبة على الله نية ، فدخلت على عائشة رضي الله عنها فأضحك النه صلى الله عليه وسلم فذكرت لها صاحبتها . فقالت صدق الله ورسوله ، سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم فذكرت لها صاحبتها . فقالت صدق الله ورسوله ، سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم عقول « الأرواح بُخُود بُحَنَدة » الحديث

والحق في هذا أن المشاهدة والتجربة تشهد للائتلاف عند التناسب، والتناسب في الطباع والأخلاق باطنا وظاهرا أمر مفهوم

وأما الأسباب التي أوجبت تلك المناسبة ، فليس في قوة البشر الاطلاع عليها . وغاية هذيان المنجم أن يقول ، إذا كان طالعه على تسديس طالع غيره أو تثليثه ،فهذا نظر الموافقة

<sup>(</sup>۱) حدیث الارواح جنود عبده فما تعارف منها انتلَف وما تناكر منها اختلف : مسلم من حدیث أبی هریرة والبخاری تعلیقا من حدیث عائشة

<sup>(</sup> ٢ ) حديث الارواح تلتق فتتشام في الهواء الطبراي في الأوسط بسند ضعيف من حديث على انالارواح في الهواء جند عبدة تلتقي فيتشام الحديث

٣) حديث ان أرواح المؤمنين ليلتقيآن على مسيرة يوم وما رأى أحا هما صاحبه قط: أحمد من حديث عبد الله بن عمرو بلفظ تلنق وقال أحدهم وفيه ابن لهيعة عن دراج

<sup>﴿</sup> ٤ حديث إن امرأة بحكة كانت تضعك النساء وكانت بالمدينة أخرى فنزلت المكية على المدنية فدخلت على عائشة فذكرت حديث الأرواح جنود عبدة الحسن بن سفيان في مسند وبالقصة بسند حسين و حديث عائشة عند البخارى تعليقا مختصرا دونها كما تقدم

والمودة، فتقتضى التناسب والتواد . وإذا كان على مقابلته أو تربيعه ، اقتضى التباغض والمعداوة . فهذا لوصدق بكونه كذلك في مجارى سنة الله في خلق السموات والأرض كالمان الإشكال فيه أكثر من الإشكال في أصل التناسب . فلا منى الخوض فيها لم يكشف سره المبشر ، فما أو تبنا من العلم إلا قليلا . ويكفينا في التصديق بذلك التجربة والمشاهدة فقد ورد الخبر به ، قال صلى الله عليه وسلم ('' ه كو أنَّ مُؤْمِناً دَخَلَ إِلَى عَبلِس فِيهِ مِا تَهُ مُؤْمِن وَمُوْمِن وَاحِد بَا عَلَى الله عليه وسلم أيه ، وَكو أنَّ مُنافِق أن شبه الشيء منجلِس إليه ، وَكو أنَّ مُنافِق أن شبه الشيء منجلب إليه مؤمن وأن كان هو لا يشعر به . وكان مالك بن دينار يقول : لا يتفق اثنان في عشرة إلا وفي أحدها وصف من الآخر . وإن أجناس الناس كأجناس الطير ، ولا يتفق نوعان من الطير في الطيران إلا وينها مناسبة . قال فرأى يوما غرابا مع حمامة ، فعجب من ذلك الطير في الطيران إلا وينها مناسبة . قال فرأى يوما غرابا مع حمامة ، فعجب من ذلك فقال انفقا وليسا من شكل واحد ! ثم طارا ، فإذاهما أعرجان ، فقال من ههنا اتفقا ولذلك قال بمض الحكاء . كل إنسان يأنس إلى شكله ، كما أن كل طير يطير مع جنسه . وإذا قطن له الشعراء حتى قال قائلهم

وقائل كيف تفارقها \* فقلت قولا فيه إنصاف لم يك من شكلى ففارقته \* والناس أشكال وألاف

فقد ظهر من هذا أن الإنسان قد يحب لذاته ، لالفائدة تنال منه في حال أو مآل ، بل المجرد المجانسة والمناسبة في الطباع الباطنة ، والأخلاق الخفية . ويدخل في همذا القسم الحب للجبال ، إذا لم يكن المقصود قضاء الشهوة . فإن الصور الجميلة مستلذة في عينها ، وإن قد رفقد أصل الشهوة ، حتى يستلذ النظر إلى الفوا كه والأنو اروالأزهار، والتفاح المشرب بالحمرة ، من غير غرض سوي عينها . وهذا الحب لايدخل بالحمرة ، من غير غرض سوي عينها . وهذا الحب لايدخل فيه الحب لله ، بل هو حب بالطبع وشهوة النفس . و يتصور ذلك ممن لا يؤمن بالله . إلا أنه

<sup>(</sup>١) حديث لو أن مؤمنا دخل إلى عبلس وفيه مائة منافق ومؤمن واحد لجاء حتى يجلس البه الحديث : البيهتي في شعب الايمان موقوفاعلى ابن مسعود وذكره صاحب الفردوس من حديث معاذبن حيل ولم غرجه ولده في المستد

إن اتصل به غرض مذموم صار مذموماً ، كحب الصورة الجميلة لقضاء الشهوة حيث لا يحل قضاؤها ، وإن لم يتصل به غرض مذموم ، فهو مباح لا يوصف بحمد ولاذم ، إذ الحب إما محمود وإما مذموم ، وإما مباح لا يحمد ولا يذم

القسم الثانى: أن يحبه لينال من ذاته غير ذاته ، فيكون وسيلة إلى محبوب غيره، والوسيلة إلى الحبوب عبوب ، وما يحب لغيره كان ذلك الغير هو الحبوب بالحقيقة ، ولكن الطريق إلى الحبوب محبوب .. ولذلك أحب الناس الذهب والفضة ، ولإ غرض فيهما ، إذ لا يطعم ولا يلبس ، ولكنهما وسيلة إلى الحبوبات ، فن الناس من يحب كما يحب الذهب والفضة من حيث إنه وسيلة إلى المقصود ، إذ يتوصل به إلى نيل جاه أو مال أو علم، كما يحب الرجل سلطانا لا نتفاعه عاله أو جاهه ، ويحب خواصه لتحسينهم حاله عنده ، وتعهيده أمره في قلبه فالتوسل إليه إن كان مقصور الفائدة على الدنيا ، لم يكمن حبه من جملة الحب في الله . وإن لم يكن مقصور الفائدة على الدنيا ، ولكنه ليس يقصد به إلا الدنيا ؛ كحب التلميذلاً ستاذه فهو أيضا خارج عن الحب لله . فإنه إنما يحبه ليحصل منه العلم لنفسه ؛ همو به العلم . فإذا كان لا يقصد العلم للتقرب إلى الله ؛ بل لينال به الجاه والمال والقبول عند الخلق ؛ فحبو به الجاه والقبول عند الخلق ؛ فعمو به الجاه والقبول ؟ والعلم وسيلة إلى العلم ؛ فليس في شيء من ذلك حب المأه والقبول كان ذلك من لا يؤمن بالله تعالى أصلا

ثم ينقسم هذا أيضا إلى مذموم ومباح ، فإن كان يقصد به التوصل إلى مقاصد مذمومة من قبر الأقران وحيازة أموال اليتاى وظلم الرعاة بولاية القضاء أو غيره ، كان الحب مذموما وإن كان يقصد به التوصل إلى مباح ، فهو مباح ، وإنما تكتسب الوسيلة الحكم والصفة من المقصد المتوصل اليه ، فإنها تابعة له غير قاعة بنفسها.

القسم الثالث: أن يحبه لالذاته ، بل لغيره. وذلك الغير ليس راجعا إلى حظوظه فى الدنيا بل يرجع إلى حظوظه فى الدنيا بل يرجع إلى حظوظه فى الآخرة . فهذا أيضا ظاهن لاغموض فيه . وذلك كمن يحب أستاذه وشيخه ، لأنه يتوصل به إلى تحصيل العلم وتحسين العمل ، ومقصوده من العلم والعمل الفوز فى الآخرة . فهذا من جملة الحيين فى الله . وكذلك من يحب تلميذه لانه يتلقف منه العلم وينال بواسطته رتبة التعليم ، ويرق مه إلى درجة التعظيم فى ملحكوت السماء . إذ قال

عيسى صلى الله عليه وسلم ، من عَلِمَ وعمل وعَلَمَّ فذلك يدعى عظيما فى ملكوت السماه. ولا يتم التعليم إلا بمتعلم . فهو إذا آلة فى تحصيل هذا الكال.. فإن أحبه لأنه آلة له ، إذ جعل صدره مزرعة لحرثه الذى هو سبب ترقيه إلى رتبة التعظيم فى ملكوت السماء ، فهو عب فى الله . بل الذى يتصدق بأمو اله لله ، وبجمع الضيفان ؛ ويهي علم الأطعمة اللذيذة الغربية تقربا إلى الله ، فأحب طباخا لحسن صنعته فى الطبيخ ، فهو من جملة المحبين فى الله . وكذا لو أحب من يتولى له ايصال الصدقة الى المستحقين ، فقد أحبه فى الله

بل نزيد على هذا ونقول ، إذا أحب من يخدمه بنفسه فى غسل ثيابه ، وكنس يبت به وطبح طعامه ، ويفرغه بذلك للعلم أو العمل ، ومقصوده من استخدامه فى هذه الاعمال الفراع للعبادة ، فهو محب فى الله

بل نزيدعليه و تقول، إذا أحب من ينفق عليه من ماله، ويواسيه بكسو ته وطعامه ومسكنه وجميع أغراضه التي يقصدها في دنياه ، ومقصوده من جلة ذلك الفراغ للعلم والعمل المقرب إلى الله ، فهو محب في الله . فقد كان جماعة من السلف تكفل بكفايتهم جماعة من أولى التروة ، وكان المواسى والمواسى جميعا من المتحابين في الله

بل نزيدعليه ونقول من نكح امرأة صالحة ، ليتحصن بهاعن وسواس الشيطان وبصون بها دينه ، أو ليولد منها له ولد صالح يدعو له وأحب زوجته لأنها آلة إلى هذه المقاصدالدينية فهو محب فى الله . ولذلك وردت الاخبار (١) بو فور الأجر والثواب على الإنفاق على العيال حتى اللقمة يضعها الرجل فى فى امرأته

بل نقول كل من اشتهر بحب الله وحب رضاه ، وحب لقائه فى الدار الآخرة فإذا أحب غيره كان محبا فى الله . لأنه لا يتصور أن يحب شيئا الا لمناسبته لما هو محبوب عنده رهو رضا الله عن وجل

بل أزيد على هذا وآثول ، إذا اجتمع فى قلبه مجتان محبة الله ومحبة الدنيا ؛ واجتمع فى شخص واحد المعنيان جميما ؛ حتى صلح لأن يتوسل به إلى الله وإلى الدنيا ، فإذا أحبة لصلاحه للاثمر من ، فهو من المحبين فى الله . كمن يجب أستاذه الذى يعلمه الدين و يكفيه مهمات الدنيا

<sup>(</sup>١) حديث الأجر في الآنفاق على العبال حتى اللقمة بضعها الرجل في في أمرأته تقدم

بالمواساة في المال ، فأحبه من حيث إن في طبعه طلب الراحة في الدنيا والسعادة في الآخرة . فهو وسيلة إليها ؛ فهو محب في الله

وليس من شرط حب الله أن لا يحب في العاجل حظا ألبتة ؛ إذ الدعاء أمر به الأنبياء صلوات الله عليهم وسلامه ، فيه جمع بين الدنيا والآخرة ومن ذلك قولهم ، ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة . وقال عيسى عليه السلام في دعائه اللهم لا تشمت بى عدوى ولا تسؤ بى صديق ولا تجعل مصيبتى لدينى ولا تجعل الدنيا أكبر همى . فدفع شهاتة الأعداء من حظوظ الدنيا . ولم يقل ولا تجعل الدنيا أصلامن همى بل قال لا تجعلها أكبر همى . وقال نبينا صلى المه عليه وسلم الدنيا . ولم يقل ولا تجعل الدنيا قال أبها شرف كرامتيك في الدنيا والآخرة » وقال اللهم " اللهم " اللهم " اللهم " اللهم قال الأخرة في الدنيا والآخرة عليه واللهم قال الأخرة في الدنيا والآخرة الآخرة في الدنيا والآخرة في الدنيا والآخرة في الدنيا والآخرة الآخرة في الدنيا والآخرة في الدنيا والآخرة في الدنيا والآخرة واللهم الآخرة في الدنيا والآخرة والآخرة في الدنيا والآخرة والآخرة والآخرة والآخرة والآخرة والم الآخرة والم المناه والم الآخرة والم المناه والم المناه والأخرة والمناه والمناه

على الجلة فإذا لم يكن حب السعادة في الآخرة مناقضا لحب الله تعالى ، فحب السلامة والصحة والكفاية والكرامة في الدنيا ؟ كيف يكون مناقضا لحب الله! والدنيا والآخرة عبارة عن حالتين ؛ إحداها أقرب من الأخرى . فكيف يتصور أن يحب الإنسان حظوظ نقسه غدا ، ولا يحبها اليوم ! وإغا يحبها غدا ، لأن الغد سيصير حالا راهنة . فالحالة الراهنة لابد أن تكون مطلوبة أيضا . إلا أن الحظوظ العاجلة منقسمة إلى ما يضاد حظوظ الآخرة و يمنع منها ؛ وهي التي احترز عنها الأنبياء والأولياء ، وأمروا بالاحتراز عنها ، وإلى مالايضاد ، وهي التي لم يتنعو امنها، كالنكاح الصحيح ، وأكل الحلال ، وغير ذلك . فا يضاد حظوظ الآخرة فق العاقل أن يكر هه بعقله لا بطبعه ، كا يكره التناول من طعام لذيذ لملك من العاقل أن يكر هه ولا يحبه ، أعني أن يكر هه بعقله لا بطبعه ، ولا يستلذه لوأ كله ، فإن ذلك محال . ولكن على معني أنه يزجر ه عقله عن الإقدام عليه ، وعصل فيه كراهة الفر و المتعلق به

والمقصود من هذا أنه لو أحب أستاذه لأنه يواسيه ويعلمه، أو تلميذه لأنه يتعلم منه و يخدمه وأحدها حظ عاجل والآخر آجل ، لكان في زمرة المتحابين في الله. ولكن بشرط

<sup>(</sup>١) حديث اللهم أنى أسألك رحمة أنال بهاشرف كرامتك فى الدنيا والآخرة الترمذىمن حديث ابن عباس فى الحسديث الطويل فى دعائه صلى الله عليه وسلم بعد صلاة الليل وقد تقدم

<sup>(</sup>٢) حديث اللهم عافي من بلاء الدنيا وعذاب الآخرة أحمد من حديث بشر بن أبي أرطاة بجوه بسند جيد

واحد، وهو أن يكون بحيث لومنعه العلم مثلا، أو تعذر عليه تحصيله منه ؛ لنقص حبه بسببه فالقدر الذي ينقص بسبب فقده هو لله تعالى . وله على ذلك القدر ثواب الحب في الله . وليس عستنكر أن يشتد حبك لإنسان لجلة أغراض ترتبط لك به، فإن امتنع بعضها نقص حبك وإنزاد زادالحب . فليس حبك للذهب كحبك للفضة إذا تساوى مقدارها، لأنالنهب يوصل إلى اغراض هي أكثر بما توصل إليه الفضة. فإذاً يزيد الحب زيادة النرض ، ولا يستحيل اجماع الاغراض الدنيوية والأخروية ، فهوداخل في جملة الحب لله . وحدُّه هو أن كل حب لولا الإعان بالله واليوم الآخر لم يتصور وجموده ، فهو حب في الله . وكذلك كل زيادة في الحب ، لولا الإيمان بالله لم تكن تلك الزيادة ، فتلك الزيادة من الحب في الله. فذلك وإن دق فهو عزيز . قال الجريري : تعامل الناس في القرن الأول بالدين حتى رقالدين وتعاملوا في القرن الثاني بالوفاءحتي ذهب الوفاء ، وفي الثالث بالمروءة حتى ذهبت المروءة ولم يبق إلا الرهبة والرغبة القسم الرابع : أن يحب لله وفي الله ، لالينال منه علما أو عملا ، أو يتوسل به إلى أمر وراء ذاته . وهذا أعلى الدرجات . وهو أدقها وأنمضها . وهذا القسم أيضاممكن . فإنمن آثار غلبة الحب ، أن يتعدى من الحبوب إلى كل من يتعلق بالمحبوب ويناسبه ولو من بعد فن أحب إنسانا حبا شديدا أحب عب ذلك الإنسان ، وأحب عبو به ، وأحب من يخدمه وأحب من يثني عليه محبوبه ، وأحب من يتسارع إلى رضا محبوبه ، حتى قال بقية بن الوليد: إن المؤمن إذا أحب المؤمن ، أحب كلبه . وهوكما قال . ويشهدلهالتجربة في أحوال العشاق وبدل عليه أشعار الشمراء. ولذلك بحفظ ثوب المحبوبوبخفيه ، تذكرة منجهته ، ويحب منزله ومحلته وجيرانه ، حتى قال مجنون بني عامر

> أمر على الديار ديار ليلى \* أقبل ذا الجدار وذا الجدارا و ما حب الديار شغفن قلبى \* ولكن حب من سكن الديارا

فاذاً المشاهدة والتجربة تدل على أن الحب يتعدى من ذات المحبوب إلى ما يحيط به ويتعلق بأسبابه ، ويناسبه ولو من بعد . ولكن ذلك من خاصية فرط المحبة . فأصل المحبة لا يكنى فيه . ويكون انساع الحب فى تعديه من المحبوب إلى ما يكتنفه ، ويحيط به ، ويتعلق

بأسبابه ، بحسب افزاط المحبة وقوتها . وكذلك حب الله سبحانه وتعالى ، إذا قوى وغلب على القلب ، واستولى عليه ، حتى انتهى إلى حد الاستهتار ، فبتعدى إلى كل موجود سواه فإن كل موجود سواه أثر من آثار قدرته . ومن أحب إنسانا أحب صنعته وخطه وجميع أفعاله . ولذلك كان صلى الله عليه وسلم (') إذا حمل إليه باكورة من الفواكه ، مسحبه اعينيه وأكرمها ، وقال إنه قريب العهد بربنا

وحب الله تعالى تارة يكون لصدق الرجاء في مواعيده ، وما يتوقع في الاخرة من نعيمه ، وتارة لما سلف من أباديه وصنوف نعمته ، وتارة لذاته لا لأمر آخر ، وهو أدق ضروب الحجة وأعلاها . وسيأتي تحقيقها في كتاب الحجة من ربع المنجات إنشاء الله تعالى وكفها اتفق حب الله ، فإذا قوى تعدى إلى كل متعلق به ضربا من التعلق ، حتى يتعدى إلى ما هو في نفسه مؤلم مكروه ، ولكن فرط الحب يضعف الإحساس بالألم ، والفرح بفعل الحجوب وقصد إياه بالإيلام يغمر إدراك الألم ، وذلك كالفرح بضربة من المحبوب . أو قرصة فيها فوع معاتبة ، فإن قوة الحبة تثير فرط يغمر إدراك الألم فيه . وقد انتهت محبة الله بقوم إلى ان قالوا لانفرق بين البلاء والنعمة ، فإن الكل من الله ، ولانفرح إلا بما فيه وقال بعضهم : لاأريد أن أنال مغفرة الله بمعصية الله . وقال سمنون :

وليس لى فى سواك حظ \* فكيفها شئت فاختبرنى وسيأتى تحقيق ذلك فى كتاب المحية

والمقصود أن حب الله إذا قوى ، أنمر حب كل من يقوم بحق عبادة الله فى علم أوعمل وأثمر حب كل من فيه صفة مرضية عند الله من خلق حسن ، أو تأدب بآداب الشرع . وما من مؤمن محب للآخرة ، ومحب لله ، إلا إذا أخبر عن حال رجلين ، أحدهما عالم عابد والآخر جاهل فاسق ، إلا وجد فى نفسه ميلا إلى العالم الغابد .ثم يضعف ذلك الميل ويقوى محسب ضعف إيمانه وقوته . ومحسب ضعف حبه لله وقوته . وهذا الميل حاصل وإن كانا

<sup>(</sup>۱) حديث كان إذا حمل اليه باكورة من الفواكه مسح بها عينيه وأكرمها وقال أنها قريب عهد بربها الطبرانى في الصغير من حديث ابن عباس وأبى داود في المراسبل والبيهق في الدعوات من حديث أبى هريرة دون قوله واكرمها ألح وقال أنه غير محفوظ وحديث أبى هريره فى الباكورة عند بقية أسحاب السنن دون مسح عينيه بها ومابعده وقال الترمذي حسن صحيح

غائبين عنه ، بحيث يعلم أنه لا يصيبه منهما خير ولا شر في الدنيا ولا في الآخرة. فذلك الميل هو حب في الله ولله من غير حظ. فإنه إنما يحبه لأن الله يحبه ، ولأنه مرضي عند الله تعمالي ولأنه يحب الله تعالى ؛ ولأنه يحب الله تعالى ؛ ولأنه يحب الله تعالى ؛ ولأ نه مشغول بعبادة الله تعالى ؛ إلا أنه إذا ضعف لم يظهر أثره ؛ ولا يظهر به ثواب ولا أجر. فإذا قوى حمل على الموالاة والنصرة والذب بالنفس والمال واللسان وتتفاوت الناس فيه بحسب تفاوتهم في حب الله عزوجل

ولو كان الحب مقصوراً على حظ ينال من المحبوب في الحال أو المال ، لما تصور حب الملوتى من العلماء والعباد ، ومن الصحابه والتابعين ، بل من الأنبياء المنقرضين صلوات الله عليهم وسلامه ، وحب جميعهم مكنون في قلب كل مسلم متدين . وينبين ذلك بغضبه عند طعن أعدائهم في واحد منهم ، وبفرحه عند الثناء عليهم وذكر محاسنهم . وكل ذلك حب لله ، لأنهم خواص عباد الله ، ومن أحب ملكا أو شخصا جميلا أحب خواصه وخدمه وأحب من أحبه . إلا أنه عتحن الحب بالمفابلة بحظوظ النفس ، وقد يغلب بحيث لا يبق وأحب من أحبه . إلا أنه عتحن الحب بالمفابلة بحظوظ النفس ، وقد يغلب بحيث لا يبق للنفس حظ إلا فيما هو حظ المحبوب . وعنه عبر قول من قال

أريد وصاله ويريد هجرى \* فأترك ما أريد لما يريد وقول من قال:

\* وما لجرح إذا أرضاكم ألم \*

وقد يكون الحب بحيث يترك به بعض الحظوظ دون بعض ، كمن تسمح نفسه بأن يشاطر محبو به في نصف ماله أو في ثلثه أو في عشره . فقادير الأموال موازبن المحبة ، إذ لا تعرف درجة المحبوب إلا بمحبوب يترك في مقابلته . فمن استغرق الحب جميع قلبه ، لا يبق له محبوب سواه ، فلا يمسك لنفسه شيئا، مثل أبى بكر الصديق رضى الله عنه ، فإنه لم يترك لنفسه أهلا ولا مالا ، فسلم ابنته التي هي قرة عينه ، وبذل جميع ماله ، قال ابن عمر رضى الله عنها ، بينما رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) جالس وعنده أبو بكر ، وعليه عباءة

<sup>(</sup>١) حديث ابن عمر بينا النبي صلى الله عليه وسلم جالس وعنده أبو بكر وعنيه عباءة قد خللهاعلى صدره بخلال فنزل جبريل فأقرأه من ربهالسلام الحديث: ابن حبان والعقيلي في الضعفاء قال الذهبي في المزان هو كذب

قد خللها على صدره بخلال ، إذ نزل جبريل عليه السلام ، فاقر أه عن الله السلام ، وقال يارسول الله مالى أرى أبا بكر عليه عباءة قد خللها على صدره بخلال ؟ فقال « أَ نفَقَ مَالَهُ عَلَى قَبْلَ الفَتْسِح ، قال فأقره من الله السلام ، وقل له يقول لك ربك ، أراض أنت عنى فى فقر ك هذا أمساخط قال فالتفت النبي صلى الله عليه وسلم إلى أبى بكر وقال د يَا أَبَا بَكْرٍ هَذَا جِبْرِيلُ يُقْرِ نُكَ السَّلامَ مِنَ اللهِ وَ يَقُولُ أَرَاضٍ أَنْتَ عَنِي فِي فَقْرِ لهُ هَذَا أَمْ سَاخِط ؟ عالى فبكي أبو بكررضى الله عنه وقال ، أعلى ربى أسخط ! أنا عن ربى راض ، أنا عن ربى راض

فصل من هذا أن كل من أحب عالما أو عابدا ، أو أحب شخصا راغبا فى علم أوفى عبادة أوفى خير ، فانما أحبه فى الله ولله ، وله فيه من الأجر والثواب بقدر قو ته حبه . فهذا شرح الحب فى الله ودرجاته ، وبهذا يتضح البغض فى الله أيضا ، ولكن نزيده بيانا

## بسيان

#### البغض في الله

اعلم أن كل من يحب في الله لابدأن يبغض في الله . فإنك إن أحببت إنسانالاً نه مطيع لله ، ومحبوب عند الله ، فإن عصاه فلا بد أن تبغضه لا أنه عاص لله ، وممقوت عند الله . ومن أحب بسيب ، فبالضرورة يبغض لضده . وهذان متلازمان لا ينفصل أحدها عن الآخر ، وهو مطرد في الحب والبغض في العادات ، ولكن كل واحدمن الحب والبغض دا وفين في القلب ، وإنما يترشح عند الغلبة ، ويترشح بظهور أفعال المحبين والمبغضين في المقاربة والمباعدة ، وفي المخالفة والموافقة . فإذا ظهر في الفعل سمى موالاة ومعاداة . ولذلك قال الله تعالى (همل والكيت في وليًا وهمل عكريًا وهم عكريًا ) كما نقلناه

وهذا واضح فى حق من لم يظهر لك إلا طاعاته، تقدر على أن تحبه ، أو لم يظهر لك الا فسقه وفجوره وأخلاقه السيئة ، فتقدر على أن تبغضه . وإنما المشكل إذا اختلطت الطاعات بالمعاصى . فإنك تقول كيف أجمع بين البغض والحبة وهما متناقضان . وكذلك تتناقض ثمرتها من الموافقة والمخالفة ، والموالاة والمعاداة . فأقول ذلك غير متناقض فى حق الله تعالى كا لايتناقض فى الحظوظ البشرية . فإنه مهما اجتمع فى شخص واحد خصال يحب بعضها

ويكره بعضها ، فإنك تحبه من وجه ، وتبغضه من وجه . فن له زوجة حسناه فاجرة ، أو ولد ذكى خدوم ولكنه فاسق ، فإنه محبه من وجه ، ويبغضه من وجه ، ويكون معه على حالة بين حالتين . إذ لو فرض له ثلاثة أولاد ، أحدهم ذكى بار ، والآخر بليد عاق والآخر بليد بار ، أو ذكى عاق ، فإنه يصادف نفسه معهم على ثلاثة أحوال متفاوته ، محسب تفاوت خصالهم . فكذلك ينبغى أن تكون حالك بالإضافة إلى من غلب عليه الفجور ، ومن غلب عليه الطاعة ، ومن اجتمع فيه كلاهما ، متفاوتة على ثلاث مراتب . وذلك بأن تعطى كان صفة حظها من البغض والحب ، والاعراض والاقبال ، والصحبة والقطيعة ، وسائر الفعال الصادرة منه

فان قلت فكل مسلم فإسلامه طاعة منه ، فكيف أبغضه مع الاسلام ؟ فأقول تحبه لإسلامه ، وتبغضه لمصيته . وتكون ممه على حالة لوقستها بحال كافر أوفاجر أدركت تفرقة ينهما . وتلك التفرقة حب للاسلام ، وقضاء لحقه . وقدرا لجناية على حق الله ، والطاعة لك كالجناية على حقك والطاعة لك كالجناية على حقك والطاعة لك فن وافقت على غرض وخالفك في آخر ، فكن معه على حالة متوسطة بين الانقباض والاسترسال، و بين الاقبال والاعراض ، وبين التودد إليه والتوحش عنه . ولا تبالغ في إمانته مبالغتك إكرامه مبالغتك في إكرام من يوافقك على جميع اغراضك ، ولا تبالغ في إمانته مبالغتك في اهانة من خالفك في جميع أغراضك . ثم ذلك التوسط تارة يكون ميله إلى طرف المجاملة والاكرام عند غلبة الجناية ، و تارة إلى طرف المجاملة والاكرام عند غلبة المجناية ، و تارة إلى طرف المجاملة والاكرام عند غلبة الموافقة . فه كذا ينبغي أن يكون فيمن بطيع الله تعالى و يعصيه ، و يتعرض لرضاه مرة ولسخطه أخرى

فان قلت فياذا يمكن إظهار البغض؟ فأقول أما في القول، فيكف اللسان عن مكالمته وعادثته مرة، وبالاستخفاف والتغليظ في القول أخرى. وأما في الفعل، فبقطع السعى في إعانته مرة، وبالسعى في إساءته وإفساد ما ربه أخرى. وبعض هذا أشد من بعض وهي بحسب درجات الفسق والمعصية الصادرة منه. أما ما يجرى عجرى المفوة التي يعلم أنه متندم عليها، ولا يصر عليها، فالأولى فيه الستر والإغماض. أما ماأصر عليه من صغيرة أو كبيرة، فإن كان ممن تأكدت بينك وبينه مودة وصعبة وأخوة، فله حكم آخر وسيأتى، وفيه خلاف بين العلماء. وأما إذا لم تتأكد أخوة وصعبة، فلا بدمن إظهار أثر

البغض، إما في الإعراض والتباعد عنه، وقلة الالتفات إليه، وإما في الاستخفاف وتغليظ القول عليه ، وهذا أشد من الإعراض ، وهو بحسب غلظ المعصية وخفتها . وكذلك في الفعل أيضا رتبتان ، إحداهما قطع المعونة والرفق والنصرة عنه، وهو أقل الدرجات. والأخرى السمى في إفساد أغراضه عليه ، كفعل الأعداء المبغضين ، وهذا لابدمنه، ولكن فما يفسد عليه طريق المصية . أما مالا يؤثر فيه فلا مثاله: رجل عصى الله بشرب الخرز ، وقد خطب إمرأة لو تيسر له نكاحها لكان منبوطا بها ، بالمال والجمال والجاه ، إلا أن ذلك لا يؤثر في منعه من شرب الحر ، ولا في بعث وتحريض عليه . فإذا قــدرت على إعانته ليتم له غرضه ومقصوده ، وقدرت على تشويشه ليفوته غرضه ، فليس لك السمى في تشويشه.أماالإعانة فلو تركم إظهارا للغضب عليه في فسقه ، فلا بأس . وليس يجب تركها . إذ ربما يكون لك نية في أن تتلطف باعانته ، وإظهار الشفقة عليه ، ليعتقد مودتك ويقبل نصحك ، فهذا حسن. وإن لم يظهر لك، ولكن رأيت أن تمينه على غرضه قضاء لحق إسلامه ، فذلك ليس بمنوع ، بل هو الأحسن ، إن كانت معصيته بالجناية على حقك أو حق من يتعلق بك. وفيه نزل قوله تمالى (وَلاَ يَأْ تَل أُولُوا الْفَصْل مِنْكُمْ وَالسَّعَةِ ) إلى قوله تمالى (١٠) (ألا تُعِبُونَ أَنْ يَغْفِرَ اللَّهُ لَـكُمْ ) إذ تكلم مسطح بن أثاثة في واقعة (١) الإِفك، فحلف أبو بكر أن يقطع عنه رفقه ، وقد كان يواسيه بالمال ، فنزلت الآية مع عظم معصية مسطح . وأية معصية تزيد على التعرض لحرم رسول الله صلى الله عليه وسلم ! وإطالة اللسان في مثل عائشة رضى الله عنها! إلا أن الصديق رضى الله عنه ، كان كالجني عليه في نفسه بتلك الواقمة والعفو عمن ظلم والإحسان إلى من أساء من أخلاق الصديقين . وإنما يحسن الإحسان إلى من ظلمك . فأما من ظلم غيرك ، وعصى الله به ، فلا يحسن الإحسان إليه . لأن في الإحسان إلى الظالم إساءة إلى المظلوم ، وحق المظلوم أولى بالمراعاة ، وتقوية قلبه بالإعراض عن البظالم أحبإلى الله من تقوية قلب الظالم. فأما إذا كنت أنت المظلوم، فالأحسن في حقك العفو والصفح

<sup>(</sup>١) حديث كلام مسطح في الافك وهجر أبي بكر له حتى نزلت ولا يأتل أولو الفضل منكم الآية متفق عليه من حديث عائشة

<sup>(</sup>۱) النور : ۲۲

وطرق السلف قد اختلفت في إظهار البغض مع أهل المعاصي .وكلهم اتفقوا على إظهار البغض للظامة والمبتدعة ، وكل من عصى الله بمصية متعدنة منه إلى غيره . فأمامن عصى الله في نفسه ، فنهم من نظر بعين الرحمة إلى العصاة كلهم ، ومنهم من شدد الإنكار واختيار الماجرة. فقد كان أحمد من حنبل مهجر الأكامر في أدني كلة حتى هجر يحيى بن معين لقوله إنى لاأسأل أحدا شيئا، ولو حمل السلطان إلى شيئا لأخذته. وهجر الحرث المصاسى في تصنيفه في الرد على المعتزلة ، وقال إنك لابد تورد أولاشبهتهم ، وتحمل الناس على التفكر فيها ، ثم ترد عليهم . وهجر أبا ثور في تأويله قوله صلى الله عليه وسلم (١) «إِنَّ الله خَلَقَ آدَمَ عَلَى صُورَ يِهِ »وهذاأمر بختلف باختلاف النية وتختلف النية باختلاف الحال فإنكان الغالب على القلب النظر إلى اضطرار الخلق وعجزهم.وأنهم مسخرون لماقدروا له أورث هذاتساهلا في المعاداة والبغض ، وله وجه . ولكن قد تلتبس به المداهنة فأكثر البواعث على الإغضاء عن المعاصي المداهنة ومراعاة القلوب، والخوف من وحشتها ونفارها.وقد يلبس الشيطان ذلك على الغي الاحمق بأنه ينظر بعين الرحمة . ومحك ذلك أن ينظر اليه بعين الرحمة إنجني على خاص حقه ، ويقول انه قد سخر له ، والقدر لاينفع منه الحذر، وكيف لايفعله وقد كتب عليه فمثل هذا قد تصح له نية في الاغماض عن الجناية على حق الله • وإن كان يغتاظ عند الجناية على حقه ، ويترحم عنــد الجناية على حق الله، فهــذا مداهن مغرور بمكيدة من مكامد الشيطان، فليتنبه له

فإن قلت فأقل الدرجات في إظهار البغض الهسجر والاعراض، وقطع الرفق والاعانة فهل يجب ذلك حتى يعصى العبد بتركه ؟فأقول لايدخل ذلك في ظاهر العلم تحت التكليف والايجاب. فإنانعلم أن الذين شربوا الخرو تعاطوا الفواحش في زمان رسول الله صلى الله عليه ويظهر والصحابة ،ماكانوا يهجرون بالسكلية بل كانوا منقسمين فيهم من يغلظ القول عليه ، ويظهر البغض له ، وإلى من يعرض عنه ، ولا يتعرض له ، وإلى من ينظر إليه بمين الرحمة ولا يؤثر المقاطعة والتساعد

فهذه دقائق دينية تختلف فيها طرق السالكين لطريق الآخرة ، ويكون عمل كل (١) حديث ان الله خلق آدم على صورته:مسلم من حديث أبى هريرة واحد على ما يقتضيه حاله ووقته . ومقتضى الأحوال في هذه الأمور إما مكروهة أومندو بة فتكون في رتبة الفضائل ، ولا تنتهى إلى التحريم والأيجاب ؛ فإن الداخل تحت التكليف أصل المعرفة لله تمالى، وأصل الحب ، وذلك قد لا يتعدى من الحبوب إلى غيره ، وإنما المتعدى إفراط الحب واستيلاؤه ، وذلك لا يدخل في الفتوى وتحت ظاهر التكليف في حق عوام الخليق أصلا

## بان

### مراتب الذين يبغضون في الله وكيفية معاملتهم

فإن قلت إظهار البغض والعداوة بالفعل ، إن لم يكن واجبا ، فلا شك أنه مندوب إليه والعصاة والفساق على مراتب مختلفة ، فكيف ينال الفضل بماملتهم ؟ وهل يسلك بجميعهم مسلكا واحدا أم لا ؟ فاعلم أن المخالف لأمر الله سبحانه لا يُخلوا إما أن يكون مخالفا في عقده ، أو في عمله . والمخالف في العقد إما مبتدع أو كافر . والمبتدع إما داع الى بدعته أو ساكت . والساكت إما بعجزه أو باختياره . فأقسام الفساد في الاعتقاد ثلاثة :

الأول الكفر. فالكافر إنكان محاربا فهو يستحق القتل والارقاق. وليس بعد هسذين إهانة وأما الذي . فإنه لا يجوز إيذاؤه الابالاعراض عنه ، والتحقير له ، بالاضطرار الى أضيق الطرق ، وبترك المفاتحة بالسلام ، فاذا قال السلام عليك، قلت وعليك. والأولى الكف عن خالطته ومعاملته ومواكلته: واما الانبساط معه ، والاسترسال إليه ، كما يسترسل إلى الاصدقاء فهو مكروه كراهة شديدة يكاد ينتهى ما يقوى منها الى حد التحريم . قال الله تعالى (لاتجة قوما يؤمنون بالله والنه والمراقب والمشرك الله والمشرك المراقب كا أوا آباء هم أوا أبناء هم فراه الآية وقال عنو وجل (يا أيها الآية . وقال صلى الله عليه وسلم (المراقب المراقب الآية والمراقب الله عليه وسلم (المراقب المراقب المراقب الآية الله والمشرك الآية المراقب الله عليه وسلم (المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب المراقب والمراقب المراقب المرا

<sup>(</sup>۱) حديث المؤمن والمشرك لاترا أى ناراهما: أبو داود والترمذى من حديث جرير أنابرىء من كلمسلم يقيم بين أظهر المشركين قالوا بارسول الله ولم قال لاترا أى ناراهماورواء النسائى مرسلا وقال البخارى الصحيح أنه مرسل

<sup>(</sup>١) المحادلة : ٢٧ (٢) المتحنة : ١

الثاني المبتدع الذي يدعو إلى بدعته . فإن كانت البدعة محيث يكفر بها ، فأمره أشد من الذي ، لأنه لايقر بجزية ، ولا يسامح بعقد ذمة . وإن كان ممن لايكفر به ، فأمره يبنه وبين الله أخف من أمر الكافر لامحالة . ولكن الأمر في الإنكار عليه أشد منه على الكافر ، لأن شر الكافر غير متعد ، فإن المسلمين اعتقدوا كفره ، فلا يلتفتون إلى قوله إذ لايدعي لنفسه الإسلام واعتقاد الحق. أما المبتدع الذي يدعو إلى البدعة ، ويزعم،أن مايدعو إليه حق ، فهو سبب لغواية الخلق ، فشره متعد . فالاستحباب في إظهار بغضه ومعاداته، والانقطاع عنه وتحقيره، والتشنيع عليه ببدعته. وتنفير الناس عنه أشد. وإنسلم في خاوة فلا بأس برد جوابه. وإن عامت أن الإعراض عنه، والسكوت عن جوابه، يقبح في نفسه يدعته، ويؤثر في زجره، فترك الجواب أولى. لأن جواب السلام، وإن كان واجبا، فيسقط بأدنى غرض فيه مصلحة حتى بسقط بكؤن إلإنسان في الحمام أوفى قضاء حاجته وغرض الزجر أهمن هذه الأغراض وإن كانف ملا فترك الجواب أولى وتنفير اللناس عنه وتقبيحا لبدعته في أعينهم وكذلك الأولى كف الإحسان إليه، والإعانة له ، السيا فما يظهر للخلق قال عليه السلام (١٠ « مَنْ ا نُنَهَرَ صَاحِبَ بِدْعَةِ مَلَا اللهُ قَلْبَهُ أَمْنَاوَ إِيمَا نَاوَمَنْ أَهَانَ صَاحِبَ بِدْعَةِ أَتَّنَهُ اللهُ يَوْمَا لَفَزَعِ الْأَكْبِرِ وَمَنْ أَلاَنَ لَهُ وَأَكْرِمَهُ أَوْ لَقِيَهُ بِيشْر فَقَدَاسْ تَخْفَ عِمَا أَنْزَلَ اللهُ عَلَي مُحَدِصلى الله عليه وسلم» الثالث: المبتدع العامي ، الذي لا يقدر على الدعوة ، ولا مخاف الأقتداء به ، فأمر هأهون فالأولى أن لايقابح بالتغليظ والإهانة ، بل يتلطف به فى النصح ، فإن قاوب العوام سريعة ﴿ التقلب. فإن لم ينفع النصح ، وكان في الإعراض عنه تقبيح لبدعته في عينه، تأكد الاستحباب فى الإعراض. وإن علم أن ذلك لا يؤثر فيه ، لجمود طبعه ، ورسوخ عقده فى قلبه ، فالإعراض أولى . لأن البدعة إذا لم يبالغ في تقبيحها شاعت بين الخلق، وعم فسادها وأما العاصى بفعله وعمله لا باعتقاده ، فلا يخلو إما أن يكون محيث يتأذى به غيره ، كالظلم والغصب. وشهادة الزور والغيبة ، والتضريب بين الناس ، والمشى بالنميمة وأمثالهما أوكان ممالايقتصر عليه ويؤذى غيره . وذلك ينقسم إلى مايدعوغيره إلى الفساد ، كصاحب (١) حديث من انتهر صاحب بدعة ملاً الله قلبه أمنا وايماناــ الحديث:أبو نعيم في الحلية والهروىفيذم الكلام من جديث ابن عمر بسند ضعيف

الماخور الذي يجمع بين الرجال والنساء ، ويهيء أسباب الشرب والفساد لأهل الفساد . أو لا يدعو غيره إلى فعله ، كالذي يشرب و يزنى . وهذا الذي لا يدعو غيره ، إما أن يكون عصيانه بكبيرة أو بصغيرة . وكل واحد فإما أن يكون مصرا عليه أو غير مصر . فهذه التقسيات يتحصل منها ثلاثة أقسام ، ولكل قسم منها رتبة ، وبعضها أشد من بعض ولا نسك بالكل مسلكا واحدا

القسم الأول: وهو أشدها، ما يتضرر به الناس كالظلم والغصب، وشهادة الزور والنيبة والنيبة والنيبة . فهؤلاء الأولى الإعراض عنهم، وترك مخالطتهم، والانقباض عن معاملتهم لأن المصية شديدة فيا يرجع إلى إيذاء الخلق. ثم هؤلاء ينقسمون إلى من يظلم فى الدماء وإلى من يظلم فى الأعراض. وبعضها أشدمن بعض فالاستحباب فى إلها نهم والإعراض عنهم مؤكد جدا. ومهما كان يتوقع من الإهانه زجرا لهم أو لغيرهم كان الأمر فه آكد وأشد

الثانى: صاحب الماخور الذى يهيء أسباب الفساد، ويسهل طرقه على الخلق، فهذا لا يؤذى الخلق فى دنياه، ولسكن يختلس بفعله دينهم. وإن كان على وفقرصاهم فهو قريب من الأول، ولسكنه أخف منه. فإن المعصية بين العبد وبين الله تعالى إلى العفو أقرب ولسكن من حيث أنه متمد على الجلة إلى غيره فهو شديد. وهذا أيضا يقتضى الإهانة والإعراض والمقاطعة، وترك جواب السلام إذا ظن أن فيه نوعا من الزجر له أو لغيره

الثالث: الذي يفسق في نفسه بشرب خمر ، أو ترك واجب ، أو مقارفة محظور يخصه فالأمر فيه أخف . ولكنه في وقت مباشرته إن صودف يجب منعه بما يمتنع به منه . ولو بالضرب والاستخفاف . فإن النهى عن المنكر واجب . وإذا فرغ منه ، وعلم أن ذلك من عادته ، وهو مصر عليه ، فإن تحقق أن نصحه يمنعه عن العود إليه ، وجب النصح . وإن لم يتحقق ، ولكنه كان يرجو ، فالأفضل النصح والزجر ، بالتلطف أو بالتغليظ إن كان هو الأنفع . فأما الإعراض عن جواب سلامه ، والكف عن مخالطته حيث يعلم أنه يصروأن النصح ليس ينفعه ، فهذا فيه نظر . وسير العلماء فيه مختلفة . والصحيح أن ذلك يختلف باختلاف نية الرجل . فعند هذا يقال الأعمال بالنيات ، إذ في الرفق والنظر بعين الرحمة إلى الخلق نوع

من التواضع، وفي العنف والإعراض نوع من الزجر. والمستفى فيه القلب، فا يراه أهيل إلى هواه ومقتضى طبعه، فالاولى صده . إذ قد يكون استخفافه وعنفه عن كبر وعجب والتذاذ بإظهار العلو والإدلال بالصلاح. وقد يكون رفقه عن مداهنة واسمالة قلب، للوصول به إلى غرض، أو لخوف من تأثير وحشته ونفرته في جاه أو مال ، بظن قريب أو بعيد. وكل ذلك مردد على إشارات الشيطان، وبعيد عن أعمال أهل الآخرة . فكل راغب في أعمال الدين ، عبتهد مع نفسه في التفتيش عن هذه الدقائق ، ومراقبة هذه الأحوال والقلب هو المفتى فيه . وقد يصيب الحق في اجبهاده وقد يخطيء ، وقد يقدم على اتباع هواه وهو عالم به ، وقد يقدم وهو محكم الغرور ظان أنه عامل لله ، وسالك طريق الآخرة وسيأتى بيان هذه الدقائق في كتاب الغرور من ربع المهلكات . ويدل على تخفيف الأمره في الفسق القاصر ، الذي هو بين العبد و بين الله ، ماروى (١٠ أن شارب خرضرب بين بدى في الفسق القاصر ، الذي هو بين العبد و بين الله ، ماروى (١٠ أن شارب خرضرب بين بدى مايشرب ! فقال صلى الله عليه وسلم مرات ، وهو يعود . فقال واحدمن الصحابة، لعنه الله ما هماه مرات ، وهو يعود . فقال واحدمن الصحابة ، لعنه الله ما هذا هذا المن من المنف والتغليظ هذا المن هذا إشارة إلى أن الرفق أولى من المنف والتغليظ

## بيان الصفات

#### المشروطة فيمن تختار صحبته

اعلم أنه لا يصلح للصحبة كل إنسان. قال صلى الله عليه وسلم ('' « الْمَرْءُ عَلَى دِينِ خَلَيلِهِ فَلْيَنْظُرُ وَ أَحَدُكُم مَنْ يُحَالِلْ » ولابد أن يتميز بخصال وصفات يرغب بسببها فى صحبته. وتشترط تلك الخصال بحسب الفوائد المطلوبة من الصحبة ، إذ معنى الشرطمالابد منه للوصول إلى المقصود ، فبالإضافة إلى المقصود تظهر الشروط ، ويطلب من الصحبة فوائد دينية ودنيوية . أما الدنيوية ، فكالانتفاع بالمال أو الجاه ، أو مجرد الاستئناس بالمشاهدة

<sup>(</sup>١) حديث ان شارب خمر ضرب بين يدى النبي صلى الله عليه وسلم الحديث :وفيه لاتكن عو ناللشيطان على أخلك المخارى من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup> ۲ ) حدیث المرء علی دینخلیله الحدیث: أبو داود والترمذی وحسنه والحاکم من حدیث أبی هریرة وقال صحیح ان شاء الله

والمجاورة ، وليس ذلك من أغراضنا . وأما الدينية ، فيجتمع فيها أيضا أغراض مختلفة . إذ منها الاستفادة من العلم والعمل . ومنها الاستفادة من الجاه تحصنا به عن إيذاء من يشوش القلب ويصد عن العبادة . ومنها استفادة المال للاكتفاء به عن تضييع الأوقات في طلب القوت . ومنها الاستعانة في المهمات ، فيكون عدة في المصائب وقوة في الاحوال . ومنها التبرك بمجرد الدعاء . ومنها انتظار الشفاعة في الآخرة ، فقد قال بعض السلف، استكثروا من الإخوان فإن لكل مؤمن شفاعة ، فلعلك تدخل في شفاعة أخيك .

وروى في غربب التفسير في قوله تعالى (وَيَسْتَجِيبُ الَّذِينَ آمَنُوا وَتَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَيَرْيِدُهُمْ مِنْ فَصْلِهِ (١) قال يشفعهم في إخوانهم ، فيدخلهم الجنة ممهم . ويقال إذا غفر الله للعبد شفع في إخوانه . ولذلك حث جماعة مرن السلف على الصحبة والألفة والمخالطة ، وكرهوا العزلة والانفراد .

فهذه فوائد تستدى كل فائدة شروطا لاتحصل إلا بها ، ونحن نفصلها . أما على الجملة فينبغى أن يكون عافلا ،حسن الحلق، غير فاسق ولا مبتدع ، ولاحريص على الدنيا

أما المقل فهو رأس المال ،وهو الأصل . فلا خير في صحبة الأحمق ، فإلى الوحشة والقطيعة ترجع عاقبتها وان طالت . قال على رضي الله عنه :

فلا تصحب أخا الجهل \* و اياك و إياه فكم من جاهل أردى \* حلما حين آخاه يقسل المرء بالمرء \* إذاما المرء ماشاه وللشيء من الشيء \* مقاييس واشباه وللقلب على القلب \* دليل حين يلقاه

كيف والأحمق قد يضرك وهو يريد نفعك وإعانتك من حيث لايدرى. ولذلك قال الشاعر:

إنى لآمن من عـدوعاقل \* وأخاف خلا يعتريه جنون فالعقل فن واحد وطريقه \* أدرى فأرصد والجنون فنون

ولذلك قيل مقاطعة الأحمق قربان إلى الله . وقال الثورى ، النظر إلى وجه الاحمق خطيئة مكتوبة . و نعنى بالعاقل الذي يفهم الأمور على ما هي عليه ، إما بنفسه و إما إذا فهم

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> الشوري : ۲٦

وأما حسن الخلق فلا بد منه . إذ رب عاقل بدرك الأشياء على ماهى عليه ، والكن إذا غلبه غضب أو شهوة ، أو بحل أو جبن ، أطاع هواه ، وخالف ماهو المعلوم عنده لمحزه عن قهر صفاته ، وتقويم أخلاقه . فلا خبر في صبته

وأما الفاسق المصر على الفسق ، فلا فائدة في صحبته ، لأن من مخاف الله لا يصر على كبيرة ، ومن لايخاف الله لاتؤمن غائلته ، ولا يوثق بصداقته ، بل يتغير بتغير الأغراض وقال تمالى (وَلاَ تُرطِع مَنْ أَغْفَلْنَا قُلْبَهُ عَنْ ذِكْر نَا وَاتَّبَعَ هَوَاهُ (١) وقال تعالى ( فَلا يَصُدُّنَّكُ مَ عَنْهَا مَنْ لاَ يُؤْمِنُ بِهَا وَا تَبَعَ هَوَاهُ (٢) وقال تعالى (فَأَعْدِضْ عَمَّنْ تَوَلَّى عَنْ ذِكْر فا وَلَمْ يُردُ إلا أَ الِّمَاةَ الدُّنيَا (٣) وقال (وَا تَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى (١) وفي مفهوم ذلك زجر عن الفاسق وأما المبتدع ، فني صحبته خطر سراية البدعة وتعدى شؤمها إليه . فالمبتدع مستحق للهجر والمقاطعة ، فكيف تؤثر صبته ! وقد قال عمر رضي الله عنه ، في الحث على طلب التدين في الصديق، فما رواه سعيد بن المسيب قال:عليك بإخوان الصدق تعش في أكنافهم فإنهم زينة في الرخاء ، وعدة في البلاء . وضع أمر أخيك على أحسنه حتى يجيئك مايغلبك منه. واعتزل عدوك، واحذر صديقك إلا الأمين من القوم، ولا أمين إلا من خشى الله فلا تصحب الفاجر فتتعلم من فجوره. ولا تطلعه على سرك، واستشرق أمرك الذين يخشون الله تمالى وأماحسن الخلق، فقد جمعه علقمة العطاردي في وصيته لابنه حين حضرته الوفاة. قال يابني ، إذا عرضت لك إلى صعبة الرجال حاجة فاصحب من إذا خدمته صانك ، وإن صعبته زانك وإن قعدت بك مؤنة مانك . إصب من إذا مددت يدك بخير مدها ، وإن رأى منك حسنة عدها ،وان رأى سيئة سدها. اصحب من اذا سألته أعطاك؛ وإن سَكَتَ ابتداك، وإن نزلت بك نازلة واساك. إصحب من إذا قلت صدَّق قولك، وإنحاولتهاأمرا أمَّرك، وإن تنازعتما آثرك. فكأنه جمع بهذا جميع حقوق الصحبة ، وشرط أن يكون قائمًا بجميعها . قال ابن أكثم، قال المأمون فأين هـذا ؟ فقيل له أتدرى لم أوصاه بذلك ؟ قال لا قال لأنه أراد أن لا يصحب أحدا وقال بعض الأدباء: لاتصحب من الناس إلا من يكتم سرك ، ويستر عيبك . فيكون

<sup>(</sup>۱) الكيف : ۲۸ (۲) طه ۱٦ (۳) النجم : ۲۹ (١) لقمان : ١٥.

معك فى النوائب، ويؤثرك بالرغائب، وينشر حسنتك، ويطوى سيئتك. فإن لم تجده فلا تصحب إلا نفسك. وقال على رضى الله عنه

إن أخاك الحق من كان معك \* ومن يضر نفسه لينفمك ومن إذا ريب زمان صدعك \* شتت فيه شمله ليجمعك

وقال بعض العلماء: لا تصحب إلا أحدرجاين، رجل تتعلم منه شيئا في أمردينك فينفعك، أو رجل تعلمه شيئا في أمردينه فيقبل منك، والثالث فاهرب منه. وقال بعضهم الناس أربعة: فواحد حلوكله فلا يشبع منه، وآخر مركله فلا يؤكل منه، وآخر فيسه حموضة نخذ من هذا قبل أن يأخذ منك، وآخر فيه ملوحة نخذ منه وقت الحاجة فقط وقال جعفر الصادق رضى الله عنه: لا تصحب خمسة: الكذاب فإنك منه على غرور، وهو مثل السراب يقرب منك البعيد و يبعد منك القريب. والاحمق فإنك لست منه على شىء يريد أن ينفعك فيضرك. والبخيل فإنه يقطع بك أحوج ماتكون اليه. والجبان فإنه يسلمك ويفر عند الشدة والفاسق فإنه يبيعك بأكلة أو أقل منها. فقيل وما أقل منها؟ قال الطمع فيها ثم لاينالها

وقال الجنيد لأن يصحبنى فاسق حسن الخلق، أحب الى من أن يصحبنى قارى وسيء الخلق وقال الجنيد لأن يصحبنى فاسق حسن الخلق، أحب الى من أبي الحوارى: قال لى أستاذى أبوسليمان الأحمد ، لا تصحب إلا أحد رجلين رجلا ترتفق به فى أمر آخرتك ، والاشتفال بغير هذين حمق كبير . وقال سهل بن عبد الله : اجتنب صحبة اللائة من أصناف الناس ، الجبابرة الفافلين ، والقراء المداهنين ، والمتصوفة الجاهلين

واعلم ان هذه الكلمات أكثرها غير محيط بجميع أغراض الصحبة . والمحيط ماذكر ناه من ملاحظة المقاصد ، ومراعاة الشروط بالإضافة إليها. فليس ما يشترط للصحبة في مقاصد الدنيا مشروطا للصحبة في الآخرة والاخوة . كما قاله بشر : الإخوان ثلاثة : أخ لآخر تك وأخ لدنياك وأخ لتأنس به . وفلما تجتمع هذه المقاصد في واحد ، بل تتفرق على جمع . فتتفرق الشروط فيهم لامحاله . وقد قال المأمون : الأخوان ثلاثة : أحده مثله مثل الغذاء لا يستغنى عنه ، والآخر مثله مثل الدواء بحتاج اليه في وقت دون وقت ، والثالث مثله مثل

الداء لا يحتاج اليه قط، ولكن العبد قد يبتلى به، وهو الذى لا أنس فيه ولا تفيم أوقد قيل مثل جملة الناس كمثل الشجر والنبات ، فمنها ماله ظل وليس له عمر ، وهو مثل الذى ينتفع به فى الدنيا دون الأخرة ، فإن نفع الدنيا كالظل السريع الزوال . ومنها ماله عين وليس له ظل ، وهو مثل الذى يصلح للآ خرة دون الدنيا . ومنها ماله عمر وظل جيماً ومنها ماليس له واحد منها ، كأم غيلان ، عزق الثياب ولاطم فيها ولاشراب . ومثله من الحيوانات الفارة والمقرب كما قال تمالى ( يَدْعُو كَنْ ضَرْهُ أَقْرَبُ مِن في نَفْيهِ لَبِيْسٌ الْمَوْلَى وَلَيْسُ الْمُولِي وَلَيْسُ الْمُولِي وَلَيْسُ الْمُولِي وَلَيْسُ الْمُدَوِلُ وَلَيْسُ الْمُدَوِلُ وَالله المُناعِلَى وَالله الشاعر والله المناعر والله المناعر والله المناعر والله المناعر والله المناعر والمناعر والله المناعر والله وال

فإذا لم يحد رفيقا يؤاخيه ويستفيد به أحدهذه المقاصد، فالوحدة أولى به . قال أبوذر وضي الله عنه : الوحدة خير من الجليس السوء، والجليس الصالح خير مرف الوحدة ويروي مرفسوعا

وأماالديانة وعدم الفسق، فقد قال الله تعالى (وَاتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى (") ولأن مشاهدة لفسق والفساق بهون أمر المعصية على القلب، وتبطل نفرة القلب عنها. قال سعيد بن المسيب : لا تنظروا إلى الظلمة فتحبظ أعمالكم الصالحة . بل هؤلاء لاسلامة في مخالطتهم واغا السلامة في الانقطاع عنهم . قال الله تعالى (وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُو سَلاَماً ") أي سلامة ، والالف بذل من الهاء . ومعناه إنا سلمنا من المحكم ؛ وأنتم سلمتم من شرنا

فهذا ماأردنا أن نذكره من معانى الأخوة وشروطها وفوائدها. فلنرجع في ذكر حقوقها ولوازمها ، وطرق القيمام بحقها

وأما الحريص على الدنيا فصحبته سم قاتل. لأن الطباع مجبولة على التشبه والاقتداء . بل الطبع يسرق من الطبع من حيث لايدرى صاحبه . فحالسة الحريص على الدنيا تحرك الحرص . ومجالسة الزاهد تزهد في الدنيا . فلذلك تكره صحبة طلاب الدنيا ؛ ويستحب صحبة الراغبين في الآخرة . قال على عليه السلام . أحيوا الطاعات بمجالسة من يستحيا

<sup>(</sup>١) الحج : ١٥ (٢) لقان : ١٥ (٢) الفرقان : ٢٧

منه . وقال أحمد بن حنبل رحمه الله : ماأوقعني في بلية إلا صحبة من لا أحتشمه . وقال لقمان بابني جالس العلماء وزاحمهم بركبتيك، فإن القلوب لتحيابا لحكمة كاتحيا الأرض الميتة بو ابل القطر

### الباب الثالخب

### فى حقوق الأخوة والصحبة

اعلم ان عقد الأخوة رابطة بين الشخصين ؛ كمقد النكاح بين الزوجين . وكما يقتضى النكاح حقوقا يجب الوفاء بها قياما بحق النكاح ، كما سبق ذكره في كتاب آداب النكاح فكذا عقد الأخوة ، فلا خيك عليك حق في المال والنفس ، وفي اللسان والقلب بالعفو والدعاء، وبالاخلاص والوفاء، وبالتخفيف وترك التكلف والتكليف: وذلك يجمعه ثمانية حقوق

# الحق الأول

قى المال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم () « مَثَلُ الأَخُوَيْنَ مَثَلُ الْيَدَيْنِ تَغْسِلُ إِحْدَاهُمَا الْأَخْرَى، وإنما شبههما باليدين لاباليد والرجل ، لأنهما يتعاونان على غرض واحد فكذا الإخوان إنما تتم إخوتهما إذا ترافقافى مقصد واحد ، فهما من وجه كالشخص الواحدوهذا يقتضى المساهمة فى السراء والضراء، والمساركة فى المال والحال، وارتفاع الاختصاص والاستئثار والمواساة بالمال مع الإخوة على ثلاث مراتب :

أدناها أن تنزله منزلة عبدك أو خادمك ، فتقوم بحاجته من فضلة مالك . فإذا سنحت له حاجة ، وكانت عندك فضلة عن حاجتك ، أعطيته ابتداء ، ولم تحوجه إلى السؤال . فإن آحوجته إلى السؤال فهو غاية التقصير في حق الإخوة

الثانية أن تنزله منزلة نفسك ، وترضى بمشاركته إياك في مالك ، ونزوله منزلتك ،حتى تسمح بمشاطرته في المال . قال الحسن : كان أحده يشق إزاره بينه وبين أخيه

الثالثة وهي العليا ، أن تؤثره على نفسك ، وتقدم حاجته على حاجتك . وهذه رتبة الصديقين ، ومنتهي درجات المتحابين . ومن ثمار هذه الرتبة الإيثار بالنفس أيضا ،

( الباب الثانى فى حقوق الاخوةوالصحبة ) حديث مثل الاخوين مثل اليدين ــ الحديث : تقدم فىالباب قبله كاروي أنه سُعِي بجاعة من الصوفية إلى بعض الخلفاء ، فأمر بضر برقابهم ، وقيهم الوالحسين النورى ، فبادر إلى السياف ليكون هو أول مقتول ، فقيل له فى ذلك ، فقال أحيبت أن أوثر إخوانى بالحياة فى هذه اللحظة · فكان ذلك سبب نجاة جيمهم فى حكاية طويلة

فإن لم تصادف نفسك فى رتبة من هذه الرتب مع أخيك، فاعلم أن عقد الأخوة لم ينعقد بعد فى الباطن. وإنما الجارى بينكما مخالطة رسمية، لاوقع لها فى العقل والدين. فقد قال ميمون ابن مهران. من رضي من الإخوان بترك الأفضال فليؤاخ أهل القبور.

وأما الدرجة الدنيا فليست أيضا مرضية عند ذوى الدين . روي أن عتبة الفلام ، جاء إلى منزل رجل كان قد آخاه ، فقال أحتاج من مالك إلى أربعة آلاف ، فقال خذ ألفين فأعرض عنه وقال : آثرت الدنيا على الله ، أما استحييت أن تدعى الأخوة في الله وتقول هذا ! ومن كان في الدرجة الدنيا من الأخوة ينبني أن لاتعامله في الدنيا . قال أبو حازم : إذا كان لك أخ في الله فلا تعامله في أمور دنياك . وإغا أراد به من كان في هذه الرتبة

وأما الرتبة العليا فهى التى وصف الله تعالى المؤمنين بهافى قوله ( وَأَمْرُهُمُ شُورَى بَيْنَهُمْ وَكَانَ وَمِمّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ (١٠) أي كانوا خلطاء فى الأموال ، لا يميز بعضهم رحله عن بعض. وكان منهم من لا يصحب من قال نعلى ، لأنه أضافه إلى نفسه . وجاء فنح الموصلى إلى منزل لأخ له ، وكان غائبا ، فأمر أهله فأخرجت صندوقه ، ففتحه وأخذ حاجته . فأخبرت الجارية مولاها ، فقال إن صدقت فأنت حرة لوجه الله ، سرورا بما فعل . وجاء رجل إلى أبي هريرة وضي الله عنه ، وقال إنى أربد أن أواخيك فى الله ، فقال أندرى ماحق الأخاء ؟ قال عرفى . قال: أن لاتكون أحق بدينارك ودرهمك منى . قال: لم أبلغ هذه المنزلة بعد . قال : فاذهب عنى . وقال على بن الحسين رضى الله عنهما لرجل ، هل يدخل أحدكم يده فى كم أخيه أوكيسه في خذ منه ما يريد بغير إذنه ؟ قال: لا . قال فلسم بإخوان . ودخل قوم على الحسن رضي الله عنه ، فقالوا يا أبا سعيد ، أصليت ؟ قال نم . قالوا فإن أهل السوق لم يصلوا بعد . قال ومن يأخذ دينه من أهل السوق ؟ بلغنى أن أحده يمنع أخاه الدره ! قاله كالمتعجب منه يأخذ دينه من أهل السوق ؟ بلغنى أن أحده يمنع أخاه الدره ! قاله كالمتعجب منه

<sup>(</sup>۱)الشورى: ۳۸

وجاء رجل إلى ابراهيم بن أدم رحمه الله ، وهو يريد يبت المقدس ، فقال : إنى أريد أن أرافقك ، فقال له ابراهيم على أن أكون أملك لشيئك منك ؟ قال لا . قال أعجبني صدقك قال فكان ابراهيم بن أدم رحمه الله إذا رافقه رجل لم يخالفه . وكان لا يصحب إلا من يوافقه وصحبه رجل شراك ، فأهدى رجل إلى ابراهيم في بعض المنازل قصعة من ثريد ، ففتح جراب رفيقه ، وأخذ حزمة من شراك ، وجعلها في القصعة ، وردها إلى صاحب الهدية . فلما جاء رفيقه ،قال: أن الشراك ؟ قال ذلك الثريد الذي أكلته إيش كان،قال : كنت تعطيه شراكين أو ثلاثة . قال اسمح يسمح لك . وأعطى مرة حمارا كان لرفيقه بغير إذنه رجلار آه واجلا . فلما جاء رفيقه بغير إذنه رجلار آه واجلا . فلما جاء رفيقه سكت . ولم يكره ذلك

قال ابن عمر رضي الله عنهما ، أهدي لرجل من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم رأس شاة ، فقال أخى فلان أحوج منى إليه ، فبعث به إليه ، فبعثه ذلك الإنسان إلى آخر فلم يزل يبعث به واحد إلى آخر ، حتى رجع إلى الأول بعد أن تداوله سبعة . وروى أن مسروقا ادّان دينا ثقيلا ، وكان على أخيه خيشة دين ، قال فذهب مسروق فقضى دين خيشة وهو لايعلم ، ولما آخى رسول الله صلى الله عليه وسلم (۱ بين عبد الرحمن بن عوف وسعد بن الربيع ، آثر مبالمال والنفس، فقال عبدالرحمن ، بارك الله لك فيهما . فآثره به ، وكأنه قبله ثم آثره به . وذلك مساواة والبداية إيثار ، والإيثار أفضل من المساواة . وقال أبو سليمان الداراني :لوأن الدنيا كلها لى فأجد طعمها في حاتى . ولما كان الإنفاق على الإخوان أفضل من الصدقات على الفقراء ، قال علي فأجد طعمها في حاتى . ولما كان الإنفاق على الإخوان أفضل من الصدقات على الفقراء ، قال علي وقال أيضا : لأن أصنع صاعامن طعام وأجمع عليه اخواني في الله ، أحب إلى من أن أعتق رقبة وقال أيضا : لأن أصنع صاعامن طعام وأجمع عليه اخواني في الله عن من أن أعتق رقبة والتداء الكل في الإيثار برسول الله صلى الله عليه وسلم (۱) ، فإنه دخل غيضة مع بعض . واقتداء الكل في الإيثار برسول الله صلى الله عليه وسلم (۱) ، فإنه دخل غيضة مع بعض . واقتداء الكل في الإيثار برسول الله صلى الله عليه وسلم (۱) ، فإنه دخل غيضة مع بعض . واقتداء الكل في الإيثار برسول الله صلى الله عليه وسلم (۱) ، فإنه دخل غيضة مع بعض . واقتداء الكل في الإيثار برسول الله صلى الله عليه وسلم (۱) ، فإنه دخل غيضة مع

<sup>(</sup>١) حديث لما آخى رسول الله صلى الله عليه وسلم بين عبد الرحمن بنعوف وسمعد بن الربيع آثره بالمال والنفس فقال عبد الرحمن بارك الله لك فيها: رواهالبخاري من حديث أنس

<sup>(</sup>٢) حديث انه دخل غيضة مع بعض أصحابه فاجتنى منها سبواكين أحدهما معوج والآخر مستقيم فدفع المستقيم إلى صاحبه ـ الحديث : لم أقف له على أصل

أصابه ، قاجتني منها سواكين ، أحدهما معوج ، والآخر مستقيم . فدفع الستقيم إلى صاحبه فقال له يارسُــول إلله : كنتَ والله أحق بالمستقيم مني . فقال « مَا مِنْ صَاحِبِ يَصْحَبُ صَاحِبًا وَلَوْ سَاعَةً مِنَ النَّهَارِ إِلَّا سُئِلَ عَنْ صُحْبَتَهِ هَلْ أَقَامَ فِيهَا حَتَّ اللهِ أَمْ أَصَاعَهُ ، فأشار بهذا إلى أن الأيثار هو القيام بحق الله في الصحبة. وخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى بئر ينتسل عندها ، فأمسك حذيفة بن اليمان الثوب ، وقام يستر رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) حتى اغتسل. ثم جلس حذيفة ليغتسل ، فتناول رسول الله صلى الله عليه وسلم الثوب ، وقام يستر حذيفة عن الناس . فأ في حذيفة وقال : بأ بي أنت وأي يارسول الله لا تفعل . فأ بي عليه السلام إلا أن يستره بالثوب حتى اغتسل . وقال صلى الله وسلم (٢٠) « مَا اصْطَحَبَ اثْنَانَ قَطَّ إِلاَّ كَانَ أَحَبُّهُمَا إِلَى اللهِ أَرْفَقَهُمَا بِصَاحِبِهِ » وروي أن مالك ن دينار ومحمد بن واسع، دخلا منزل الحسن ، وكان غائبا ، فأخرج محمد بن واسع سلة فيهاطعام من تحت سرير الحسن ، فعل يأكل . فقال له مالك : كف بدك حتى بجي عصاحب البيت فلم يلتفت محمد إلى قوله ، وأقبل على الأكل . وكان مالك أبسط منه وأحسن خلقا ،فدخل الحسن ، وقال يامويلك ، هكذاكنا ، لايحتشم بعضنا بعضا ، حتى ظهرت أنت وأصحابك وأشار بهذا إلى أن الانبساط في يوت الاخوان من الصفاء في الأخوة : كيف وقد قال الله تعالى (أوْ صَدِيقِكُمْ (١٠) ) وقال (أوْ مَا مَلَكُتُمْ مَفَاتِحَهُ ) إذ كان الأخ يدفع مفاتيح بيته إلى أخيه ، ويفو ض التصرف كما يريد . وكان أخوه يتحرج عن الأكل بحكم التقوي ، حتى أنزل الله تمالى هذه الآية ، وأذن لهم في الانبساط في طعام الاخوان والأصدقاء

الخق الثاني

فى الاعانة بالنفس في قضاء الحاجات والقيام بها قبل السوال ، وتقديما على الحاجات الخاصة . وهذه أيضا لها درجات، كما للمواساة بالمال. فأدناها القيام بالحاجة عندالسوال والقدرة ولكن مع البشاشة والاستبشار ، وإظهار الفرح وقبول المنة قال بعضهم : إذا استقضيت

<sup>(</sup>١) حديث سترحديفة المنبي صلى الله عليه وسلم بثوب حتى اغتسل ثم ستره صلى الله. عليه وسلم لحديفة حتى اغتسل: لم أجده أيضا

<sup>(</sup>٢) حديث ما اصطحب اثنان قط الاكان أحبهما إلى الله أرفقهما بصاحبه: تقدم في الباب قبله بلفظ أشد هما حبالصاحبه

<sup>(</sup>۱) النور: ۲۱

أظاك حاجة فلم يقضها ، فذكره ثانية فلعله أن يكون قد نسى ، فإن لم يقضها فكبر عليه ، واقرأ هذه الآية (وَالْمُو قَى يَبْعَثُهُمُ اللهُ) وقضى ابن شبرمة حاجة لبعض إخوانه كبيرة ، فجاء بهدية نقال ماهذا ؟ قال لما أسديته إلي . فقال خذ مالك عافاك الله ، إذا سألت أخاك حاجة فلم يجهد يقضه فى قضائها ، فتوضأ للصلاة ، وكبر عليه أربع تكبيرات ، وعده فى الموتى . قال جعفر ابن عمد . إنى لأنسارع إلى قضاء حوائج أعدائى ، مخافة أن أردهم فيستغنوا عنى . هذا فى ألاعداء ، فكيف فى الأصدقاء ؟ وكان فى السلف من يتفقد عيال أخيه وأولاده بعد موته أربعين سنة ، يقوم بحاجتهم ، ويتردد كل يوم إليهم ، ويمونهم من ماله ، فكانو الايفقدون من أيهم إلا عينه . وكان الواحد منهم من أيهم إلا عينه . وكان الواحد منهم يتردد إلى باب دار أخيه ، ويسأل ويقول : هل لكم زيت ؟ هل لكم ملح ؟ هل لكم حاحة ؟ وكان يقوم بها من حيث لايعرفه أخوه . ومهذا تظهر الشفقة والاخوة

فإذا لم تشر الشفقة حتى يشفق على أخيه كما يشفق على نفسه ، فلاخير فيها . قال ميمون ابن مهران : من لم تنتفع بصداقته ، لم تضرك عداوته ، وقال صلى الله عليه وسلم (١) « أَلَا وَ إِنَّ لِللهِ أَوَانِي فِي أَرْضِهِ وَهِي القُلوبُ فَأَحَبُ الْأَوَانِي إِلَى اللهِ تَعَالَى أَصْفَاهَا وَأَصْلَبُهَا وَأَرْقَهَا عَلَى اللهِ تَعَالَى أَصْفَاهَا وَأَصْلَبُهَا وَأَرْقَهَا عَلَى اللهِ تَعَالَى أَصْفَاهَا وَأَصْلَبُهَا وَأَرْقَهَا عَلَى اللهِ تَعَالَى أَصْفَاها وَأَصْلَبُها وَأَرْقَها عَلَى اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ الله

وبالجلة فينبني أن تكون حاجة أخيك مثل حاجتك ، أو أه من حاجتك ، وأن تكون متفقداً لأوقات الحاجة ، غير غافل عن أحواله ، كما لاتغفل عن أحوال نفسك . وتفنيه عن السؤال ، وإظهار الحاجة إلى الاستعانة . بل تقوم بحاجته كأنك لاتدرى أنك قمت بها ولا ترى لنفسك حقا بسبب قيامك بها ، بل تتقلد منة بقبوله سعيك في حقه، وقيامك بأمر ولا ترى لنفسك حقا بسبب قيامك بها ، بل تجتهد في البداية بالإكرام في الزيادة ، والإيثار ولا ينبغي أن تقتصر على قضاء الحاجة ، بل تجتهد في البداية بالإكرام في الزيادة ، والولاد نا حلينا من أهلنا وأولاد نا أهلنا يذكروننا بالآخرة . وقال الحسن : من شيع أخاه في لأن أهلنا يذكروننا بالاخرة . وقال الحسن : من شيع أخاه في

<sup>(</sup> ٤ ) حديث ان لله أوانى فى أرضه وهى القاوب فأحب الأوانى إلى الله أصفاهاو أصلبها: الطبر انى من حديث أبى عتبة الخولاى الا أنه قال الينها وأرقها واسناده جيد

<sup>(</sup> ٢ ) حديث ما زار رجل أخافي الله ـ الحديث : تقدم في الباب قبله

<sup>(1&</sup>lt;sup>)</sup> ِالْأَنْعَامِ : ٢٣٣

الله ، بعث الله ملائكة من تحت عن شه يوم القيامة يشيعونه إلى الجنة وفى الأثر (١٠ همَا أَرَالُهُ وَالله وَرَكُلُ أَمّا فِي الله سَوْقاً إِلَى لِقا بِهِ إِلاَّ نَادَاهُ مَلَكُ مِنْ خُلْفِهِ طِبْتَ وَطَا بَتْ اللهَ الْجُنّةُ ، وقال عطاء: تفقدوا إخوانكم بعد ملاث ، فإن كانوا مرضى فعودوه ، أو مشاغيل فأعينوه أو كانوا نسوا فهذكروهم وروى أن ابن عمر كان يلتفت عينا وشمالا بين يدى رسول الله صلى الله عليه وسلم (١٠ فسأله عن ذلك ، فقال أحببت رجلا فأنا أطلبه ولا أراه . فقال « إذا أحجبت أحبات أحداً فَسله عن اسْمِه واسم أبيه وعَنْ مَنْورله فإنْ كان مريضاعه ته وَإِنْ كان مَريضاعه ته وَإِنْ كان مَريضاعه من الربحل ، فيقول أعرف وجهه ولا أعرف اسمه ، تلك معرفة النوكي . وقبل لابن عباس : من الربحل ، فيقول أعرف وجهه ولا أعرف اسمه ، تلك معرفة النوكي . وقبل لابن عباس : من أحب الناس إليك ؟ قال جليسي . وقال : ما اختلف رجل إلى مجلسي ثلاثا من غير حاجة له أحب الناس إليك ؟ قال جليسي . وقال : ما اختلف رجل إلى مجلسي ثلاثا من غير حاجة له إلى " ، فعلمت ما مكافأته من الدنيا . وقال سعيد بن العاص : لجليسي علي ثلاث : إذا دنا إلى الشفقة والإكرام . ومن تمام الشفقة أن لاينفر دبطعام لنيذ ، أو بحضور في مسرة إشارة إلى الشفقة والإكرام . ومن تمام الشفقة أن لاينفر دبطعام لنيذ ، أو بحضور في مسرة ورنه . بل يتنفص لفراقه ، ويستوحش بإنفراده عن أخيه

# الحق الثالث

#### في اللسان بالسكوت مرة وبالنطق أخرى

أما السكوت. فهو أن يسكت عن ذكر عيوبه في غيبته وحضرته. بل يتجاهل عنه ويسكت عن الرد عليه فيما يتكلم به. ولا يماريه ولا يناقشه. وأن يسكت عن التجسس والسؤال عن أحواله. وإذا رآه في طريق أو حاجة ، لم يفاتحه بذكر غرضه من مصدره ومورده ، ولا يسأله عنه ، فرعاً يثقل عليه ذكره ،أو يحتاج إلى أن يكذب فيه وليسكت عن أسراره التي بثها إليه ، ولا يبثها إلى غيره البتة ،ولا إلى أخص أصدقائه ، ولا يكشف

<sup>(</sup>١) حديث ابن عمر اذا أحببت أحدا فاسأله عن اسمه واسم أبيه وسنزله وعشيرتة ــ الحديث: الحرائطي فى مكارم الأخلاق والبيهتى فى شعب الايمان بسند ضعيف ورواه الترمذى من حديث يزيدبن نعامة وقال غريب ولا يعرف ليزيدبن نعامة سماع من النبي صلى الله عليه وسلم

<sup>(</sup>۱) الفتح : ۲۹

شيئا منها ولو بعد القطيعة والوحشة . فإن ذلك من لؤم الطبع ، وخبث الباطن . وأن يسكت عن القدح في أحبابه وأهله وولده . وأن يسكت عن حكاية قدح غيره فيه ، فإن الذى سبّك من بلغك . وقال أنس : كان صلى الله عليه وسلم (۱٬۱۷ يواجه أحدا بشىء يكرهه والتأذى بحصل أولا من المبلغ ، ثم من القائل . نع لا ينبغى أن يخفي ما يسمع من الثناء عليه فإن السرور به أولا يحصل من المبلغ للمدح ، ثم من القائل، وإخفاء ذلك من الحسدوبالجلة فأين السرور به أولا يحصل من المبلغ للمدح ، ثم من القائل، وإخفاء ذلك من الحسدوبالجلة فأين السرور به أولا يحمل من المبلغ للمدح ، ثم من القائل، وإخفاء ذلك من الحسدوبالجلة أو نهي عن منكر . ولم يحدر خصة في السكوت فإذ ذاك لا يبالي بكراهته فإن ذلك إحسان أبها إساءة في الظاهر

أما ذكر مساويه وعيوبه ومساوى أهله، فهومن الغيبة وذلك حرام في حق كل مسلم ويزجرك عنه أمران: أحدها أن تطالع أحوال نفسك، فإن وحدت فيها شيئا واحدا مذموما، فهو ذعلى نفسك ما تراهمن أخيك، وقدر أنه عاجز عن قهر نقسه في تلك الخصلة الواحدة، كما أنك عاجز عما أنت مبتلى به، ولا تستثقله مخصلة واحدة مذمومة فأي الرجال المهذب ؟ وكل مالاتصادفه من نفسك في حق الله، فلا تنتظره من أخيك في حق نفسك فليس حقك عليه بأكثر من حق الله عليك والأمر الثابي أنك تعلم أنك لو طلبت منزها عن كل عيب اعترات عن الخلق كافة، ولن تجد من تصاحبه أصلا. فيا من أحد من عن كل عيب اعترات عن الخلق كافة، ولن تجد من تصاحبه أصلا. فيا من أحد من الناس إلا وله محاسن ومساو، فإذا غلبت المحاسن المساوى فهو الفياية والمنتهى. فالمؤمن الكريم أبدا يحضر في نفسه محاسن أخيه، لينبعث من قلبه التوقير والود والاحترام وأما الكريم أبدا يحضر في نفسه محاسن أخيه، لينبعث من قلبه التوقير والود والاحترام وأما المنافق اللهم ، فإنه أبدا يلاحظ المساوى والسوب. قال ابن المبارك :المؤمن يطلب المعاذير والمنافق يطلب المثرات. وقال الفضيل: الفتوة العفو عن زلات الاخوان. ولذلك قال والمنافق يطلب المثرات. وقال الفضيل: الفتوة العفو عن زلات الاخوان. ولذلك قال من عليه السلام استعيدُوا بالله مِنْ جار السُّوء الذي إنْ رأى خيراً سترّهو إن رأى شرّا أنهم من أبدا عليه السلام استعيدُوا بالله مِنْ جار السُّوء الذي إنْ رأى خيراً سترّهو إن رأى شرّا أغلم منه الله المنافق يطلب المثرات. وقال الفضيل: الفتوة العفو عن زلات الاخوان. ولذلك قال

<sup>(</sup>١) حديث أنس كان لا يواجه أحــدا بشيء يكرهه :أبو داود والترمذي في الشائل والنسائي في اليوم والليلة بسند ضعيف

<sup>(</sup> ٢ ) حديث استيعدوا بالله من جار السوء الذي ان رأى خــير ستره وان رأى شرا أظهره:البخارى فى التاريخ من حديث أبى هريرة بسند صعيف وللنسائى من جديث أبى هريرة وأبى سعيد بسند صحيح تعوذوا بالله من جار السوء فى دار المقام

وما من شخص إلا و يمكن تحسين حاله بخصال فيه ، و يمكن تقبيحه أيضا. روي (١) أن رجلا أتنى على رجل عند رسول الله صلى الله عليه وسلم ؛ فلما كان من الفدذمه ؛ فقال عليه السلام وأنت بالأمس تُشيء لَيْه وَالْيَوْمَ تَذُمّهُ ! » فقال والله لقد صدقت عليه بالأمس ، وما كذبت عليه اليوم و أرضا في بالأمس فقلت أحسن ما علمت فيه و أغضبني اليوم فقلت أقبح ما علمت فيه فقال عليه السلام «إن من البيان لسخرا » وكأنه كره ذلك فشبهه بالسحر ولذلك قال في خبر آخر (٢) « البذا في والبيان شعبتان من النفاق » وفي الحديث الآخر «إن الله يكره كره كره الله والمعسه السور عليه الله ولا يعصيه البيان » وكذلك قال الشافي رحمه الله : ما أحد من المسلمين يطبع الله ولا يعصيه ولا أحد يعصيه الله ولا يعليه الله ولا يعصيه ولا أحد يعصي الله ولا يطبعه ، فن كانت طاعته أغلب من معاصيه فهو عدل . وإذا جعل مثل هذا عدلا في حق الله ، فبأن تراه عدلا في حق نفسك ومقتضي أخو تك أولى م

وكما يجب عليك السكوت بلسانك عن مساويه ، يجب عليك السكوت بقلبك وذلك بترك اساءة الظن. فسوء الظن غيبة بالقلب ، وهو منهي عنه أيضا. وجده أن لاتحمل فعله على وجه فاسد ما أمكن أن تحمله على وجه حسن. فأما ماانكشف يبقين ومشاهدة ، فلا يمكنك أن لا تعلمه ، وعليك أن تحمل ماتشاهد على سهو ونسيان إن أمكن . وهذا الظن يمكنك أن لا تعلمه ، وعليك أن تحمل ماتشاهد على سهو ونسيان إن أمكن . وهذا الظن ينقسم إلى ما يسمى تفرسا ، وهو الذي يستند إلى علامة ، فان ذلك يحرك الظن تحريكا ضروريا لا يقدر على دفعه ، وإلى ما منشؤه سوء اعتقادك فيه ، حتى بصدر منه فعل أه وجهان فيحملك سوء الاعتقاد فيه على أن تبزله على الوجه الاردأ ، من غبر علامة تخصه به . وذلك جناية عليه بالباطن . وذلك حرام في حق كل مؤمن . إذ قال صلى الله عليه وسلم (م) وإن

<sup>(</sup>١) حديث أن رجلا أثنى على رجل عند رسول الله صلى الله عليه وسلم فلما كان من الغددمه الحديث: وفيه فقال صلى الله عليه وسلم أن من البيان لسحرا :الطبرانى فى الأوسط والحاكم في المستدرك من حديث أبى بكرة الا أنه ذكر المدح والذم فى مجلس واحد لايومين ورواه الحاكم من حديث أن عباس أطول منه بسند ضعيف أيضا

<sup>(</sup> ٧ ) حديث البذاء والبيان شعبتان من النفاق:الترمذي وقال حسن غريب والحاكم وقال صحيح على شرط الشخين من حديث أبي أمامة بسند ضعيف

<sup>(</sup>٣) حديث أن الله حرم من المؤمن دمه وماله وعرضه وأن يظن به ظن السوء : الحاكم في التاريخ من حديث أبن عباس دون قوله وعرضه ورجاله ثقات الآ أن أبا على النيسابورى قال ليس هذا عندى من كلام النبي صلى الله عليه وسلم أنما هو عندى من كلام أبن عباس ولا بن ماجه نحوه من حديث أبي هريرة كل المسلم على المسلم حرام دمه وماله وعرضه من حديث أبي هريرة كل المسلم على المسلم حرام دمه وماله وعرضه

الله قد حرَّم عَلَى الْمُؤْمِن مِنَ الْمُؤْمِن دَمَهُ وَمَالَهُ وَعِرْضَهُ وَأَنْ يَظُنَّ بِهِ ظَنَّ السّوء » وقال صلى الله عليه وسلم (١) « إِيَّا كُمْ وَالظَّنَّ فَإِنَّ الظَّنَّ أَكْذَبُ الْحَدِيثِ ، وسوء الظن يدعو إلى التجسس والتحسس. وقد قال صلى الله عليه وسلم (٢) « لَاتَحَسَّسُوا وَ لَا تَجَسَّسُوا وَلَا تَقَاطَعُوا وَلَا تَدَايَرُوا وَكُو نُوا عِبَادَ اللهِ إِخْوَانًا ، التجسس في تطلع الأخبار، والتحسس بالمراقبة بالمين . فمتر الميوب ، والتجاهل والتفافل عنها شيمة أهل الدُّن . ويكفيك تنبيها على كمال الرتبة في ستر القبيح و إظهار الجميل ، أن الله تعالى وصف به في الدعاء ، فقيل يامن أظهر الجيل وستر القبيح . والمرضى عند الله من تخلق بأخلاقه ، فإنه ستار الميوب،وغفار الذُّنوب، ومتجاوز عن العبيد. فكيف لاتتجاوز أنت عمن هو مثلك أوفوقك، وماهو. بكل حال عبدك ولا مخلوقك! وقد قال عيسى عليه السلام للحواريين ، كيف تصنعون إذا رأيتم أخاكم نائمًا وقد كشف الريح ثو به عنه ؟قالوانستر هو نفطيه.قال بل تكشفون عورته • قالوا سبحان الله ! من يفعل هذا ؟ فقال أحدكم يسمع بالكلمة في أخيه، فيزيد عليها ويشيعها بأعظم منها. واعلم أنه لايتم إيمان المرء مالم يحب لأخيه مايحبه لنفسه . وأقل درجات الأخوة أن يعامل أخاه بمايحت أن يعامله به . ولاشك أنه ينتظر منه ستر المورة ، والسكوت على المساوىء والميوب، ولوظهر له منه نقيض ما ينتظره ، اشتد عليه غيظه وغضيه . فا أيمده إذا كان ينتظن منه مالايضمره له ، ولا يعزم عليه لأجله ، وويل له في نص كتاب الله تعالى حيث قال (و يل ا لِلْمُطَفَقِينَ الَّذِينَ إِذَا اكْتَالُوا عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ وَإِذَا كَالُوهُمْ أَوْوَزَنُوهُمْ يُحْسِرُونَ (١) وكل من يلتمس من الإنساف أكثر مما تسمح به نفسه ، فهو داخل تحت مقتضي هــذه الآية ومنشأ التقصير في سترالمورة، أوالسعى في كشفها ، الداءالدفين في الباطن ، وهو الحقدوالحسد فإن الحقود الحسود علا باطنه بالخبث، ولكن يحبسه في باطنه ، و يخفيه ولا يبديه مهما لم يجدله عِمَالًا. وإذا وجد فرصة أنحلت الرابطة ، وارتفع الحياء، ويترشح الباطن بخبثه الدفين .

<sup>(</sup>١) حديث أياكم والظن فان الظن أكنب الحديث : متفق عليه من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup> ۲ ) حدیث لا تجسسوا ولاتحسسواولاتفاطعواولا تدبروا وکونوا عباد الله اخوانا:متفق علیه منحدیث أبیهریرةوهو بعض الحدیث النبی قبله

<sup>(</sup>١) الطففين: ١ ، ٢ ، ٣

ومهما انطوى الباطن على حقدو حسد والأنقطاع أولى قال بمض الحكاء :ظاهر المتأب خيرمن مكنون الحقد. ولا يزيد لطف الحقود إلاوحشة منه. ومن في قلبه سخيمة على مسلم، فإعانه صعيف ، وأمره مخطر ، وقلبه خبيث لا يصلح للقاء الله . وقد روى عبدالرجمن بن جبير بن نفير عن أبيه أنه قال : كنت بالمن ،ولى جار يهودى يخبرني عن التوراة . فقدم على اليهودي من سفر، فقلت إن الله قد بمث فينا نبياً فدعانا إلى الإسلام فأسلمنا . وقد أنزل علينا كتابامصدقا للتوراة .فقال اليهودي صدقت. ولكنكم لاتستطيعون أن تقوموا بما جاءكم به، إنا نجدنمته ونمت أمته في التوراة ، أنه لا يحل لا مرى ، أن يخرج من عتبة بابه وفي قلبه سخيمة على أخيه المسلم ومن ذلك أن يسكت عن إنشاء سره الذي استودعه ، وله أن ينكر هو إن كان كاذبافليس الصدق واجبا في كل مقام . فإنه كما يجوز للرجل أن يخني عيوب نفسه وأسراره وإن احتاج إلى الكذب، فله أن يفعل ذلك في حق أخيه ، فإن أخاه نازل منزلته ،وهما كشخص واحد لايختلفان إلا بالبدن. هذه حقيقة الأخوة . وكذلك لايكون بالعمل بين يدمهمراثيا وخارجا عن أعمال السر إلى أعمال الملانية فإن معرفة أخيه بعمله كمعرفته بنفسه من غيرفرق وقد قال عليه السلام (١) « مَنْ سَتَرَ عَوْرَةَ أَخِيهِ سَتَرَهُ اللهُ تَعَالَى فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ ، وفي خبر آخر (٢) « فَكَأْ مَّا أَحْياً مَوْ وُدُدَّ » وقال عليه السلام (٢) « إذَا حَدَّثَ الرَّجُلُ بحديث ثُمُّ الْتَفَتَ فَهُوَ أَمَانَةٌ ﴾ وقال (١٠ د الْمَجَالِسُ بِالْأَمَانَةِ إِلَّا ثَلَاثَةَ تَجَالِسَ : تَجْلِسِ يُسْفَكُ فِيهِ دَمْ حَرَامٌ ، وَعَبْلِسِ يُسْتَحَلُّ فِيهِ فَرْجٌ حَرَامٌ ، وَعَبْلِسِ يُسْتَحَلُّ فِيهِ مَالٌ مِنْ غَيْرِ حِلَّهِ ،

<sup>(</sup>١) حديث من ستر عورة أخيه ستره الله فى الدنيا والآخرة :ابن ماجه من حديث ابن عباس وقال يوم القيامة ولم يقل فى الدنيا ولمسلم من حديث أبى هريرة من ستر مسلماستره الله فى الدنياو الآخرة وللشيخين من حديث أبن عمر من ستر مسلما ستره الله يوم القيامة

<sup>(</sup> ۲ ) حدیث فکأنما أحیا موؤدة من قبرها:أبو داود والنسائی والحاکم من حدیث عقبة بن عامرمن رأی عورة فسترها کان کمن أحیا موؤدة زاد الحاکم من قبرها وقال صحیح الاسناد

<sup>(</sup> س ) حديث أذا حدث الرجل بحديث ثم التفت فهي أمانة: أبوداود والترمذي منحديث جابروةالحسن

<sup>(</sup> ٤ ) حديث المجالس بالامانة الاثلاثة عبالس الحديث: أبو داو دمن حديث جابر من رواية ابن أخيه غير مسمى عنه

وقال صلى الله عليه وسلم (١) « إنَّمَا يَتَجَالَسُ المُتَجَالِسَانِ بِالْأَمَانَةِ وَلَا يَحِلُ لِأَحَدِهِمَا أَن يُمْ يَعْلَى صَاخِيةِ مَا يَكُرَهُ » قبل لبعض الأدباء: كيف حفظك للسر ؟ قال أنا قبره . وقد قبل : صدور الأحرار قبور الأسرار . وقبل : إن قلب الأحمق في فيه ، ولسان العاقل في قلبه أى لا يستطيع الأحمق إخفاء مافى نفسه فيبديه من حيث لا يدرى به . فن هذا بجب مقاطعة الحمق ، والتوقى عن صحبتهم ، بل عن مشاهدتهم . وقد قبل لآخر كيف تحفظ السر ؟ قال أجحد الخبر ، وأحلف للمستخبر . وقال آخر : أستره وأسترأني أستره و عبر عنه ابن المعنوفقال

ومستودعی سراً تبو آت کتمه \* فأودعته صدری فصار له قبراً وقال آخر ، وأراد الزیادة علیه

وما السر في صدرى كثاو بقبره \* لأنى أرى المقبور ينتظر النشرا و لكنى أنساه حتى كأنى \* بما كان منه لم أحط ساعة خبرا ولوجاز كتم السريني وبينب \* عن السر و الاحشاء لم تعلم السرا

وأفشى بعضهم سرا له إلى أخيه ، ثم قال له حفظت ؟ فقال بل نسبت . وكان أبوسعيد الثورى يقول : إذا أردت أن تواخى رجلا فأغضبه ، ثم دس عليه من يسأله عنك وعن أسرارك ، فإن قال خيراً وكتم سرك فاصبه . وقيل لأبى يزيد : من تصحب من الناس ؟ قال من يعلم منك مايعلم الله ، ثم يستر عليك كما يستره الله . وقال ذو النون : لاخير في صبة من لا يحب أن يراك إلا معصوما . ومن أفشى السر عند الفضب فهو اللئيم ، لأن إخفاءه عند الرضا تقتضيه الطباع السليمة كلها . وقد قال بعض الحكاء . لا تصحب من يتغير عليك عند أربع ، عند غضبه ورضاه ، وعند طمعه وهواه . بل ينبنى أن يكون صدق الأخوة ثابتا على اختلاف هذه الأحوال ، ولذلك قبل

وترى الكريم إذا تصرم وصله \* يخنى القبيح ويظهر الإحسانا و ترى اللئيم إذا تقضى وصله \* يخنى الجميسل ويظهر البهتانا وقال العباس لابنه عبد الله ، إنى أرى هذا الرجل ، يعنى عمر رضي الله عنه ، يقدمك

<sup>(</sup>۱) حديث انما يتجالس المتجالسان بالامانة لابحل لأحدهما ان يفشى على صاحبه مايكره: أبوبكر بن لال في مكارم الأخلاق من حديث ابن مسعود باسناد صعيف ورواه ابن المبارك في الزهدمن رواية أبي بكر بن حزم مرسلا والحاكم وبمححه من حديث ابن عباس انكم تجالسون بينسكم بالامائة

على الأشياخ ، فاحفظ عنى خمساً: لاتفشين له سراً ، ولا تنتابن عنده أحداً ، ولا تجرين عليه كانته على خيانة . فقال الشعبي . كل كلة من هذه الحمس خير من ألف .

ومن ذلك السكوت عن المهاراة والمدافعة في كل ما يتكلم به أخوك. قال ابن عباس: لا عاد سفيها فيؤذيك ، ولاحلها فيقليك . وقد قال صلى الله عليه وسلم (() « مَنْ تَرَكُ الْبِرَاءُ وَهُو مُحِقْ بُنِي لَهُ يَبْتُ فِي أَعْلَى الْجُنَّةِ وَمَنْ تَرَكُ الْمِرَاءُ وَهُو مُحِقْ بُنِي لَهُ يَبْتُ فِي أَعْلَى الْجُنَّةِ » هذا مع أن تركه مبطلا واجب . وقد جعل ثواب النفل أعظم ، لأن السكوت عن المؤسل المؤتل المؤجر على قدر النَّعَب: وأشد المؤسل بالإثارة نار الحقد بين الإخوان المهاراة والمناقصة ، فإنها عين الندابر والتقاطع ، فإن التقاطع ، فلا بنكراء ، ثم بالأقوال ، ثم بالأبدان . وقال عليه السلام (() « لاتذابر والتقاطع ، وَلا يَخْوَانَا المُسْلِمُ أَخُو المُسْلِمُ لا يَظْلِمُهُ وَلا يَخْوَانَا المُسْلِمُ أَخُو المُسْلِمُ اللهُ وَلا يَعْفَدُوا وَلا يَعْفَدُ اللهُ إلى المُلْونَ وَلا عَلِيه السلام (المنقار المهاراة والمنون فيم الشرق أن يَحْقَر أَفَاهُ المُسْلِمُ أَخُو المُسْلِمُ لا يَظْلُمُهُ وَلا يَحْرمُهُ وَلا يَحْدره كلامه فقد نسبه إلى الجهل والحق ، أو إلى النفلة والسهوعن فيم الشيء فإن من رد على غيره كلامه فقد نسبه إلى الجهل والحق ، أو إلى النفلة والسهوعن فيم الشيء على ما هو عليه . وكل ذلك استحقار وإينار للصدر وإيحاش . وفي حديث أبي أمامة الباهلي على ما هو عليه . وكل ذلك استحقار وإينار للصدر وإيحاش . وفي حديث أبي أمامة الباهلي على ما هو عليه . وكل ذلك استحقار وإينار قلت مروءته ، وذهبت كرامته . وقال بو قال بعض السلف : من لا عي الإخوان وما رام قلت مهوءته ، وذهبت كرامته . وقال بعض السلف : السلف : من لا عي الإخوان وما رام قلت مهوءته ، وفي مفاجأة لئيم . وقال بعض السلف :

<sup>(</sup>١) حديث من ترك الراء وهو مبطل بني له بيت في ربض الحنة ــ الحديث : تقدم في العلم

<sup>(ُ</sup> ٢ ) حديث لاتدابر واولا تباغضوا ولا تحاسدوا وكونوا عباد الله اخوانا المسلم أخو المسلم ـ الحديث مسلم من حديث أبي هريرة وأوله متفق عليه من حديثه وحديث أنس وقد تقسم بمضه قبل هذا بسبعة أحاديث

<sup>(</sup>٣) حديث أبى أمامة خرج علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم و عن نهارى فغضب وقال ذروا المره لقله خيره فان نفعه قليل فانه يهيج العداوة بين الاخوان:الطبرانى فى الكبير من حديث أبى أمامة وأبى الدرداء ووائلة وأنس دون ما بعد قوله لقلة خيره ومن هنا إلى آخر الحديث: رواه أبو منصور الديلى فى مسند الفردوس من جديث أبى أمامة فقط واسنادهما ضيف

أَعِز النَّاسَ مَن قصر فى طلب الإخوان، وأعجز منه من ضيع من ظفر به منهم • وكثرة الماراة توجب التضييع والقطيعة، وتورث العداوة. وقد قال الحسن: لانشتر عداوة وجل عودة ألف رجل .

وعلى الجُملة ، فلا باعث على المهاراة إلا إظهار التمييز عزيدالعقل والفضل ، واحتقار المردود عليه بإظهار جهله ، وهذا يشتمل على التكبر والاحتقار ، والايذاء والشتم بالحق والجهل ، ولا معنى للمعاداة إلا هذا . فكيف تضامه الأخوة والمصافاة . فقد روى ابن عباس عن برسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال (۱) « لَا يُحَارِ أُخَاكَ و لَا يُحَارِ هُ وَلَا تَعِدْهُ مَوْعِدًا فَيْ فَعْلَى الله عليه وسلم أنه قال (۱) « لَا تَسَعُونَ النّاسَ بأَمْوَ الكُمُ وَلَكُنَ لِبَسَعْهُمْ فَتَخْلَفَهُ » وقد قال عليه السلام (۱) « إنّا تُكُم لَا تَسَعُونَ النّاسَ بأَمُو الكُمُ وَلَكِنَ لِبَسَعْهُمْ بَسْطُ وَجُه وَحُسْنُ خُلُق » والمهاراة مضادة لحسن الخلق . وقد انتهى السلف فى الحذر عن المهاراة ، والحض على المساعدة ، إلى حد لم يروا السؤال أصلا . وقالوا إذا قلت الحذيث فم ، فقال إلى أين ؟ قلا تصحبه . بل قالوا ينبغى أن يقوم ولا يسأل. وقال أبو سلمان المارائي : كان لى أخ بالعراق ، فكنت أجيئه فى النوائب ، فأقول اعطني من مالك شيئا . المارائي : كان لى أخ بالعراق ، فكنت أجيئه فى النوائب ، فأقول اعطني من مالك شيئا . فكان يلقى إلى كيسه فآخذ منه ما أريد . فجتنه ذات يوم ، فقلت أحتاج إلى شيء ، فقال مؤان تضع به ؟ فقد ترك حق الأخاء . واعلم أن قوام الأخوة بالموافقة فى الكلام والفعل ماذا تضنع به ؟ فقد ترك حق الأخاء . واعلم أن قوام الأخوة بالموافقة فى الكلام والفعل والشفقة . قال أبو عُمان الحيرى : موافقة الإخوان خير من الشفقة عليهم . وهوكما قال والشفقة . قال أبو عُمان الحيرى : موافقة الإخوان خير من الشفقة عليهم . وهوكما قال

### الحق الرابع

على اللسان بالنطق فإن الأخوة كما تقتضى السكوت من المكاره، تقتضى أيضا النطق بالحاب . بل هو أخص بالأخوة . لأن من قنع بالسكوت صحب أهل القبور . وإنما تراد

<sup>(</sup>١) حديث آبن عباس لاتمار أخاك ولا تمازحه ولا تعده موعدا فختلفه: الترمـــذى وقال غريبـــلانعرفه الا من هذا الوجه يعنى من حديث ليث بن أبى سليم وضعفه ألجمهور

<sup>(</sup>٢) حديث انكم لا تسعون الناس بأموالكم ولكن ليسعهم منكم بسط الوجه وحسن الحلق: أبويعلى الموصلى والطبراني في مكارم الأخلاق وابن عدى في الكامل وضعفه والحاكم وصححه والبيهق في الشعب من حديث أبي هريرة

الأخوان ليستفاد منهم ، لا ليتخلص عن أذام . والسكوت معناه كف الأذى . فعليه أن يتودد إليه بلسانه ، ويتفقده في أحواله التي يحب أن يتفقد فيها ، كالسؤال عن عارض إن عرض ، وإظهار شغل القلب بسببه ، واستبطاء العافية عنه ، وكذا جلة أحواله التي يكرهها ينبغي أن يظهر بلسانه وأفعاله كراهتها . وجملة أحواله التي بسربها ، ينبغي أن يظهر بلسانه مشاركته له في السرور بها . فعني الأخوة المساهمة في السراء والضراء . وقدقال عليه السلام مشاركته له في السرور بها . فعني الأخوة المساهمة في السراء والضراء . وقدقال عليه السلام عرف أنك تحبه أحبك بالطبع لاعالة . فإذا عرفت أنه أيضا يحبك زاد حبك لاعالة . فلا عرف أنك تحبه أحبك بالطبع لاعالة . فإذا عرفت أنه أيضا يحبك زاد حبك لاعالة . فلا وعبوب في الدين ولذلك علم فيه الطريق فقال (٢) وتهكاروا تكابئوا ومن ذلك أن تدعوه بأحب أسائه إليه في غيبته وحضوره . قال عمر رضي الله عنه . ثلاث بصفين لك ود أخيك أن تسلم عليه إذا لقيته أولا، وتوسع له في المجلس ، وتدعوه بأحب أسائه إليه

ومن ذلك أن تثنى عليه بما تعرف من محاسن أحواله ، عند من يؤثر هو الثناء عنده فإن ذلك من أعظم الأسباب فى جلب المحبة . وكذلك الثناء على أولاده وأهله وصنعته وفعله ، حتى على عقله وخلقه وهيئته وخطه وشعره وتصنيفه ، وجميع مايفرح به وذلك من غير كذب وإفراط ، ولكن تحسين مايقبل التحسين لابد منه . وآكد من ذلك أن تبلغه ثناء من أثنى عليه ، مع إظهار الفرح ، فإن إخفاء ذلك محض الحسد

ومن ذلك أن تشكره على صنيعه في حقك، بل على نيته وإن لم يتم ذلك . قال على رضي الله عنه : من لم يحمد أخاه على حسن النية لم يحمده على حسن الصنيعة . وأعظم من ذلك تأثيرا في جلب الحبة الذب عنه في غيبته ،مها قصد بسوء ، أو تُعرِّضَ لعرضه بكلام صريح أو تعريض . في الأخوة التسمير في الحماية والنصرة ، وتبكيت المتعنت ، وتغليظ القول عليه . والسكوت عن ذلك موغى الصدر ، ومنفر القلب ، وتقصير في حق الاخوة عليه . والسكوت عن ذلك موغى الصدر ، ومنفر القلب ، وتقصير في حق الاخوة

<sup>(</sup>۱) حديث إذ أحب أحدكم أخاه فليخبره: أبى داود والترمذى وقال حسن صحيح والحاكم من حديث المقدام ابن معدى كرب

<sup>﴿</sup> ٢ ) حديث تهادواتحابوا :البيهتي من حديث أبي هريرة وقد نقدم غير مرة }

**و إ**نما**شبه رسول** الله صلى الله عليه وسلم <sup>(١)</sup> الأخوىن باليدين، تفسل إحداهماالاخرى، لينصر أحدهماالآخروينوبعنه.وقدقالرسول الله صلى الله عليه وسلم (٢) «السُّلِمُ أَخُو المُسْلِم لاَ يَظْلمُهُ وَلاَ يَخْذُلُهُ وَلاَ يَثْلِمُهُ ، وهذامن الانثلام والخذلان. فإن إهماله لتمزيق عرضه كا هماله لتمزيق لحمه فأخسس بأخ براك والكلاب تفترسك، وتمزق لحومك وهو ساكت ، لاتحركه الشفقة والحمية للدفع عنك وتمزيق الأعراض أشد على النفوس من تمزيق اللحوم .ولذلك شبهـــه الله تعالى بأ كل لحوم الميتة فقال (أُنجِتُ أَحَدُ كُمْ أَنْ يأْ كُلَ عَلَمَ أَخِيهِ مَيْتًا (١٠) والملك الذي عثل فى المنام ماتطالعه الروح من اللوح المحفوظ بالأمثلة المحسوسة ، يمثل الغيبة بأكل لحوم الميتة حتى أن من يرى أنه يأكل لحم ميتة فإنه يغتاب الناس ، لأن ذلك الملك في تمثيله يراعي المشاركة والمناسبة بين الشيء و بين مثاله ، في المعنى الذي مجرى في المثال مجرى الروح لا في ظاهم الصور . فإذن حماية الأخوة بدفع ذمالأعداء وتعنت المتعنتين واجب في عقد الأخوة وقد قال مجاهد: لاتذكر أخاك في غيبته إلا كما تحب أن يذكرك في غيبتك. فإذن لك فيه معياران ، أحدها أن تقدر أن الذي قيل فيه؛ لو قيل فيك ، وكان أخول حاضرا ، ماالذي كنت تحب أن يقوله أخوك فيك؟ فينبغي أن تعامل المتعرض لعرضه به . والثاني أن تقدر أنه حاضر من وراء جدار يسمع قولك ، ويظن أنك لاتعرف حضوره ، فما كان يتحسرك في قلبك من النصرة له عسم منه ومرأى ؟ فينبغي أن يكون في مغيبه كذلك . فقد قال بمضهم:ماذكر أخ لى بغيب الاتصورته جالسا فقلت فيه مامحب أن يسمعه لو حضر . وقال آخر : ماذُ كرَّ أُخ لى إلا تصورت نفسي في صورته ، فقلت فيه مثل ماأحب أن يقال في وهذامن صدق الأسلام، وهو أن لايرى لأخيه إلا مابراد لنفسه

وقد نظر أبو الدرداء الى ثورين يحرثان فى فدان ، فوقف أحدها يحك جسمه، فوقف الآخر فبكى وقال . هكذا الإخوان فى الله ، يعملان لله ، فا ذاو قف أحدها وافقه الآخر . وبالموافقة يتم الإخلاص ومن لم يكن مخلصا فى إخائه فهو منافق . والإخلاص استواء الفيب والشهادة واللسان والقلب، والسرو العلانية، والجماعة والخلوة، والاختلاف والتفاوت فى شىء من ذلك مماذقة فى المودة

<sup>(</sup>١) حديث تشبيه الاخوين باليدين: تقدم في الباب قبله

<sup>(</sup>٢) حديث السلم أخو المسلم: تقدم في أثناء حديث قبله بسيعة آحاديث

<sup>(1)</sup> الحجرات: ١٢

وهو دخل في الدين ، ووليجة في طريق المؤمنين . ومن لايقدر من نفسه على هذا فالانقطاع والعزلة أولى به من المؤاخاة والمصاحبة فإن حق الصحبة ثقيل لا يطيقه إلا محقق . فلا جرم أجره جزيل لايناله إلا موفق . ولذلك قال عليه السلام (۱) أباهِر أحسن مُجاورة مَن جاورالله تمكن مُسلماً وأحسن مُصاحبة من صاحبت تمكن مؤمنا »فانظر كيف جعل الإيمان جزاء الصحبة ، والإسلام جزاء الجوار . فالفرق بين فضل الإيمان وفضل الإيمان وفضل الإيمان مع حد الفرق بين المشقة في القيام بحق الجوار والقيام بحق الصحبة فإن الصحبة تقتضى حقوقا كثيرة، في أحوال متقاربة مترادفة على الدوام، والجوار لا يقتضى إلا حقوقا قريبة ، في أوقات متباعدة لا لدوم

ومن ذلك التعليم والنصيحة: فليس حاجة أخيك الى العلم بأفل من حاجته إلى الما الم فال كنت غنيا بالعلم فعليك مواساته من فضلك ، وإرشاده إلى كل ما ينفعه في الدنيا فإن علمته وأرشدته ، ولم يعمل بمقتضى العلم ، فعليك النصيحة وذلك بأن تذكر آفات ذلك الفعل ، وفوائد تركه ، وتخوفه بما يكرهه في الدنيا والآخرة لينزجر عنه ، وتنبهه على عيو به ، وتقبح القبيح في عينه ، وتحسن الحسن : ولكن ينبغي أن يكون ذلك في سر لا يطلع عليه أحد . فما كان على الملا فهبو توبيح وفضيحة ، وما كان في السر فهو شفقة ونصيحة إذ قال صلى الله عليه وسلام المروب ولا الفرد لم يستفد . كما يستفيد بالمرآة الوقوف على ويستفيد المرء بأخيه معرفة عيوب نفسه ولو انفرد لم يستفد . كما يستفيد بالمرآة الوقوف على عيوب صورته الظاهرة . وقال الشافي رضي الله عنه . من وعظا خام سرا فقد نصحه وزائه ومن وعظه علانية فقد نضحه وشانه . وقيل لمسعر . أتحب من يخبرك بعيوبك ! فقال إن فصحني فيما بيني وبينه فنم ، وان قر عني بين الملا فلا وقد صدق فإن النصح على الملا فضيحة والله تعالى يما تب المؤمن يوم القيامة تحت كفه في ظل ستره ، فيوقفه على ذنو به سرا .

<sup>(</sup>۱) حديث أحسن مجاورة من جاورك تكن مسلما وأحسن مصاحبة من صاحبك تكن مؤمنا الترمذى وابن ماجه واللفظ له من حديث أبى هريره بالشطر الاول فقط وقال الترمذى مؤمنا قال وأحب للناس ما عب لنفسك تكن مسلما وقال ابن ماجه مؤمنا قال الدار قطنى والحديث; ثابت ورواه القضاعى في مسند الشهاب بلفظ المصنف

<sup>(</sup> ٢ ) حديث المؤمن مرآة المؤمن:أبو داود من حديث أبي هريرة باسناد حسن

وقديدفع كتاب عمله عبوما إلى الملائكة الذين يحفون به إلى الجنة ، فإذا قاربوا باب الجنة أعطوه الكتاب مختوما ليقرأه . وأما أهل المقت فينادون على رؤس الاشهاد، وتستنطق جوارحهم بفضائحهم ، فيزدادون بذلك خزيا وافتضاحا ، ونعوذ بالله من الخزى يوم المرض الأكبر فالفرق بين المدارة والمداهنة بالإسرار والإعلان، كما ان الفرق بين المدارة والمداهنة بالله فالفرق بين المدارة والمداهنة بالإغضاء الباعث على الاغضاء ، فإن أغضيت لسلامة دينك ، ولما ترى من اصلاح أخيك بالإغضاء فأنت مدار . وان أغضيت لحظ نفسك ، واجتلاب شهواتك ، وسلامة جاهك ، فأنت مدام . وقال ذوالنون . لا تصحب مع الله إلا بالموافقة ، ولا مع الخلق إلا بالمناصحة ، ولا مع الخلق إلا بالمناصحة ، ولا مع الخلق الإ بالمناصحة ، ولا مع النفس إلا بالخالفة ، ولا مع الشيطان إلا بالمداوة

فإنقلت فإذاكان فىالنصح ذكر العيوب ففيه إيحاش القلب؛ فكيف يكون ذلك من حق الأخوة؟ فاعلم أن الإيحاش إنما يحصل بذكر عيب يملمه أخوك من نفسه فأما تنبهه عَلَىٰ مَالًا يَمْلُمُهُ فَهُو عَيْنَ الشَّفْقَةُ ، وهُو اسْتَهَالَةُ القَّلُوبِ ، أَعْنَى قَلُوبِ المقلاء : وأما الحمَّقِ فلا يلتفت إليهم . فإِن من ينبهك على فعل مذموم تعاطيته، أو صفة مذمومة اتصفت بهما . لتزكى نفسك عنها، كان كمن ينبهك على حية أو عقرب تحت ذيلك ،وقد همت بإهلاكك فإن كنت تكره ذلك فيا أشد حمقك والصفات الذميمة عقارب وحيات، وهي في الآخرة مهلكات فإنها تلدغ القلوب والأرواح ، وألمها أشد بما يلدغ الظواهر والأجساد ،وهي مخافرقة من نار الله الموقدة . ولذلك كان عمر رضي الله عنه يستهدي ذلك من أخوانه ويقول رحم الله امرأ أهدى إلى أخيه عيوبه . ولذلك قال عمر لسلمان وقد قدم عليه . ماالذي بلغك عنى مما تكره ؟فاستعنى ، فألح عليه،فقال بلغنىأنالك حلتين تلبس احداهما بالنهار والأخرى بالليل، وبلغني أنك تجمع بين إدامين على مائدة واحدة، فقال عمر رضي الله عنه :أماهذان فقد كفيتها ، فهل بلغك غيرهم ؟ فقال لا . وكتب حذيفة المرعشي، إلى يوسف بن أسباط بلغني أنك بعت دينك بحبتين ، وقفت على صاحب لبن ، فقلت بكم هذا ؟ فقال بسدس فقلت له لا بشمن . فقال هو لك ، وكان يعرفك . إكشف عن رأسك قناع الغافلين وانتبه عن رقدة الموتى ، واعلم أن من قرأ القرءان ولم يستغن ، وآثر الدنيا ، لم آمن أن يكون بَآيَات الله من المستهزئين . وقد وصف الله تعالى ألكاذبين بيغضهم للناصين إذقال «وَلَكِنْ لاَ نُحِبُونَ النَّاصِحِينَ ١٠ وهذا في عيب هو غافل عنه فأماما عامت انه يعامه من نفسه فإعاهو مقهور عليه من طبعه ، فلا ينبنى أن يكشف فيه ستره إن كان مخفيه ، و إن كان يظهر و فلا بد من التلطف في النصح ، بالتعريض مرة ، وبالتصريح أخرى ؛ إلى حد لا يؤدى إلى الأيحاش . فإن عامت أن النصح غير مؤثر فيه ، وأنه مضطر من طبعه إلى الإصرار عليه فالسكوت عنه أولى . وهذا كله فيما يتعلق بمصالح أخيك في دينه أو دنياه

أما ما يتملن بتقصيره في حقك ، فالواجب فيه الاحمال والعفو والصفح ، والتمامى عنه . والتعرض لذلك ليس من النصح في شيء . نعم إن كان بحيث يؤدى استعراره عليه إلى القطيعة ، فالعتاب في السر خير من القطيعة . والتعريض به خير من التصاديح ، والمكاتبة خير من المسافهة ، والاحتمال خير من الكل ، إذ ينبغي أن يكون قصدك من أخيك اصلاح نفسك بحراعاتك إياه ، وقيامك بحقه، واحتمالك تقصيره ، لاالإستمانة به، والاسترفاق منه ، قال أبو بكر الكتاني : صحبني رجل وكان على قلي نقيلا ، فوهبت له يوما شيئاعلى أن يزول ما في قلبي ، فلم يزل ، فأخذت بيده يوما إلى البيت ، وقلت لمضع رجلك على خدى ، فأ بي فقلت لابد ، ففعل ، فزال ذلك من قلبي ، وقال أبو علي الرباطي ؛ صحبت عبد الله الرزى ، وكان يدخل البادية ، فقال علي أن تكون أنت الأمير أو أنا ، فقلت بل عبد الله الزاد ، وحملها على ظهره ، فإذا قلت له أعطنى ، قال ألست قلت أنت الأمير ؟ فعليك الطاعة . فأخذ ناالمطر لياة، فوقف على رأسي إلى الصباح وعليه كساء ، وأنا جالس يمنع عني المطر . فكنت أقول مع نفسي ، فين مت ولم أقل أنت الامير ،

## الحق الخامس

العفو عن الزلات والهفوات. وهفوة الصديق لآنخلو إِمَّا أَنْ تَكُونُ فَى دينه الرَّتُكَابِ معصية. معمصية، أوفى حقك بتقصيره فى الأخوة أما ما يكون فى الدين من ارتكاب معصية. والإصرار عليها، فعليك التلطف فى نصحه بما يقوم أوده، ويجمع شمله، ويعيد إلى الصلاح

<sup>(</sup>۱) الاعراف: ۷۹

والورع حاله فإن لم تقدر ، و بق مصرا ، فقد اختلفت طرق الصحابة والتابعين في إدامة حق مودته ، أو مقاطعته . فذهب أبوذر رضي الله عنه إلى الإنقطاع ، وقال : إذا نقلب أخوك هما كان عليه ، فأبغضه من حيث أحببته . ورأى ذلك من مقتضى الحب في الله ، والبغض في الله وأما أبو الدرداء وجماعة من الصحابة ، فذهبوا إلى خلافه . فقال أبو الدرداء : إذا تغير أخوك ، وحال عما كان عليه ، فلا تدعه لأجل ذلك . فإن أخاك يعوج مرة ، ويستقيم أخرى . وقال إبراهيم النخمي . لاتقطع أخاك ، ولا تهجره عند الذنب بدنبه ، فأنه يرتكبه اليوم ويتركه غدا . وقال أيضا : لا تحدثوا الناس نزلة العالم ، فإن العالم يزل الزلة ثم يتركها وفي الخبر (١٠) « اتَقُوا زَلَة الْعَالِم وَلا تَقطَعُوهُ وَانْتَظِرُوا فَيْثَنَهُ » وفي حديث عمر، وقد سأل عن أخو الشيطاق . قال ممه قال أنه قارف الكبائر حتى وقع في الحر : قال إذا ردت الخروج في أخو الشيطاق . قال ممه قال أنه قارف الكبائر حتى وقع في الحر : قال إذا ردت الخروج في أخو الشيطاق . قال معه قال أنه قارف الكبائر حتى وقع في الحر : قال إذا ودت الخروج في أخو الشيطاق . قال معد الله المناس عن المروم عالم عنه عاله أنه ونصح ل عن عر . ما تنزيل الكتاب مِن الله المذير المقالم في الكبائر على عائبه تحت ذلك وعذله . فاما قرأ الكتاب بكي ، وقال صدق الله ونصح لي عمر . فتاب ورجع قال صدق الله ونصح لي عمر . فتاب ورجع

وحكيأن أخوين ابتلى احدهما بهوى ، فأظهر عليه أخاه ، وقال إنى قد اعتلات ، فإن شمت أن لا تمقد على صحبى لله فافعل ، فقال ما كنت لاحل عقد أخو بك لأجل خطيئتك أبدا ، ثم عقد أخوة بينه وبين الله أن لا يأكل ولا يشرب حتى يما في الله أخاه من هواه فطوى أربعين يوما في كلها يسأله عن هواه فكان يقول. القلب مقيم على حاله ومازال هو يتحلل من النم والجوع حتى زال الهسوى عن قلب أخيه بعد الأربعين ، فأخبره بذلك ، فأكل وشرب بعد أن كاد يتلف هز الاوضرا

وكذلك حكى عن أخوين من السلف ، انقلب أحدهما عن الاستقامة ، فقيل لأبخيه ألا تقطعه وتهجره ؟ فقال أحوج ماكان إلي في هذا الوقت لما وقع في عثرته أن آخذ بيده ، وأتلطف له في المعاتبة ، وادعو له بالعود إلى ما كان عليه

<sup>(</sup> ٩ ) حديث اتقوا زلة العالم ولا تقطعوه وانتظروا فيئته:البغوى فى المعجم وابن عدى فى الكامل من حديث. عمرو ابن عوف الزي وضفاه

<sup>(</sup>۱) غافر : ۱

وروى فى الاسرائيليات ، أن أخوين عابدين كانا فى جبل ، نزل أحدها ليشترى من المصر لحما بدره ، فرأى بَغياً عند اللحام ، فرمقها وعشقها ، واجتذبها إلى خاوة وواقعها ثم أقام عندها ثلاثا ، واستحيا أن يرجع إلى أخيه حياء من جنايته قال فافتقده أخوه واهتم بشأنه ، فنزل إلى المدينة ، فلم يزل يسأل عنه حتى دل عليه . فدخل إليه وهو جالس معها فاعتنقه وجعل يقبله ويلتزمه . وأنكر الآخر أنه يعرفه قط لفرطاستحيا له منه فقال قه باأخى فقد علمت شأنك وقصتك ، وماكنت قطأحب إلى ولا أعز من ساعتك هذه . فلما رأى أنذلك لم يسقطه من عينه ، قام فانصرف معه ، فهذه طريقة قوم ، وهي ألطف وأفقه من طريقة أبى ذر رضي الله عنه ، وطريقته أحسن وأسلم

فإن قلت ، ولم قلت هذا ألطف وأفقه ؟ ومقارف هذه المصية لأتجوز مؤاخاته ابتداء فتجب مقاطعته انتهاء، لأن الحـكم إذا ثبت بعلة ، فالقياس أن يزول بزوالها . وعلة عقد الأَخوة التعاون في الدين ، ولا يستمر ذلك مع مقارفة الممصية ، فأقول أماكونه ألطف فلما فيه من الرفق والاستمالة، والتعطف المفضى إلى الرجوع والتوبة، لاستمرار الخياء عند دوام الصحبة . ومهم قوطع وانقطع طمعه عن الصحبة ، أصر واستمر وأما كونه أفقه فن حيث أن الأخوة عقد ينزل منزلة القرابة، فإذا انمقدت تأكد الحق، ووجب الوفاء وعوجب المقد ، ومن الوفاء به أن لايهمل أيام حاجته وفقره . وفقر الدن أشد من فقر المال .وقد أصابته جائحة ؛ وألمت مه آفة افتقر بسبها في دينه، فينبغي أن يُراقب ويراعي ولا يهمل بل. لإيزال يتلطف مه ليمان على الخلاص من تلك الوقعة التي ألمت به . فالأخوة عدة للنائبات وحوادث الزمان ، وهذا من أشد النوائب. والفاجر إذا صحب تقيا وهو ينظر إلى خوفه ومداومته ، فسيرجع على قرب ، ويستحيمن الاصرار · بل الكسلان يصحب الحريص في العمل ، فيحرص حياء منه . قال جعفر بن سليان . مهما فترت في العمل، نظرت إلى محمد ابن واسع و إِقباله على الطاعة ، فيرجع التي نشاطى في العبادة ، وفارقني الكسل ، وعملت عليه أسبوعاً . وهذا التحقيق وهو أن الصداقة لحمة كلحمة النسب، والقريب لإيجوز أن يهجر بالمعصية . ولذلك قال الله تمالى لنبيه صلى الله عليه وسلم في عشير ته ( فَإِنْ عَصَوْكَ فَقُلْ إِنَّى بَرِي، مِ اً تَعْدَمُلُونَ (١) ) ولم يقل اني بريء منكم ، مراعاة لحق القرابة و لمة النسب وإلى هذا أشار (۱) الشعراء: ۲۹۳

أبو الدرداء لما قيل له : ألا تبغض أخاك وقد فعل كذا ؟ فقال إنما أبغض عمله ، و إلا فهو أخى وأخوة الدين أوكدمن أخوة القرابة. ولذلك قيل لحسكيم أيا أحب اليك، أخوك أوصديقك فقال إنما أحب أخي إذا كان صديقا لي . وكان الحسن يقول كم من أخ لم تلده أمك . ولذلك قيل: القرابة تحتاج إلى مودة، والمودة لاتحتاج الى قرابة. وقال جعفر الصادق رضي الله عنه مُودة يوم صلة ، ومودة شهر قرابة ، ومودة سنة رحم مائية من قطعها قطعمه الله. فإذاً الوفاء بمقد الأخوة إذا سبق المقادها واجب . وهذا جو أبنا عن ابتداء المؤاخاة مع الفاسق . فإنه لم يتقدم له حق فإِن تقدمت له قرابة ، فلا جرم لاينبغي أن يقاطع ، بل يجامل . والدليل عليه أن ترك المؤاخاة والصحبة ابتداء ليس منذموما ولا مكروها . بل قال قا الون الانفراد أولى فأما قطع الأخوة عن دوامها فنهى عنه ، ومذموم في نفسه ونسبته الى تركها ابتداء، كنسبة الطلاق الى ترك النكاح، والطلاق أبغض إلى الله تعالى من ترك النكاح. قال صلى الله عليه وسلم (١) دشرارُ عباد الله الشاَّ وُنَ بالمَّيمَةِ الْفُرَّ قُونَ بَيْنَ الْأُحبَّةِ ، وقال بعض السلف في ستر زلات الإخوان: ودَّ الشيطان أن يلقي على أخيكم مثل هذا حتى تهجروه وتقطعوه . فماذا اتقيتم من محبة عدوكم؟ وهذا لان التفريق بين الأحباب من عاب الشيطان، كما أن مقارفة العصيان من عابه. فإذا حصل الشيطان أحد غرضيه ، فلا ينبني أن يضاف اليه الثاني وإلى هذا أشار عليه السلام، في الذي شتم الرجل الذي أني فاحشة اذ قال د مَه وزبره ، وقال (٢) دلا تَكُو نُوا عَرْ نَا المُشْيطَانِ عَلَى أَخِيكُمْ ٥ فَبَهِ مَا كُلَّهُ يَتَبِينَ الفرق بين الدوام والابتداء لان مخالطة الفساق محذورة ومفارقة الأحباب والإخوان أيضا محذورة، وليس من سَلِمَ عن معارضة غيره كالذي لم يسلم. وفي الابتداء قد سلم. فرأينا أن المهاجرة والتباعد هو الأولى. وفي الدوام تعمارضا فكاذ الوفاء محق الاخوة أولى، هذا كله في زلته في دينه

أمازلته فى حقه عا يوجب إبحاشه ، فلاخلاف فى أن الأولى العفو والاحتمال . بلكل ما محتمل تنزيله على وجه حسن ، ويتصور تمييد عذر فيه قريب أوبعيد ، فهو واجب بحق الأخوة . فقد قبل : ينبغى أن تستنبط لزلة أخيك سبعين عدرا ، فان لم يقبله ، قلبك ورد

<sup>(</sup>١) حديث شرار عباد الله المشاؤن بالنميمة للفرقون بين الاحبة: أحمد من حديث أسماء بنت يزيد بسند ضعيف

<sup>(</sup>٢) حديث لا تمكونوا أعوانا الشيطان على أخيكم :البخارى من حديث أبي هريرة وتقدم في البابقبله

اللوم على نفسك ، فتقول لقلبك ماأقساك ! يعتذر إليك أخوك سبعين عذرا فلا تقبله !فأنت المعيب لاأخوك . فإن ظهر بحيث لم يقبل التحسين ، فينبغي ألا تغضب إن قدرت . ولكن ذلك لا يمكن . وقد قال الشافعي رحمه الله : من استُفضِ قلم يفضب فهو حمار ، ومن استُوضِي فلم يرض فهو شيطان . فلا تكن حمارا ولا شيطانا ، واسترض قلبك بنفسك نيابة عن أخيك ، واحترز أن تكون شيطانا إن لم تقبل . قال الأحنف : حق الصديق أن تحتمل منه ثلاثا : ظلم العضب ، وظلم الدالة ، وظلم المفوة . وقال آخر : ما شتمت أحدا قط ، لأنه إن شتمني كريم فأنا أحق مَنْ غَفَرها له ، أو لئيم فلا أجعل عرضي له غرضا . ثم تمثل وقال : وأغفر عوراء الكريم إدخاره \* وأعرض عن شتم اللئيم تكرما وقد قيل :

خسسة من خليلك ماصفا \* ودع الذى فيسسه الكدر فالعمسر أقصر من معا \* تبة الخليسل على الغير ومهما اعتذر إليك أخوك كاذبا كان أوصادقا فاقبل عذره. قال عليه السلام ('' ح مَنْ اعْتَذَرَ إليه أَخُوهُ فَلَم يَقْبَل عُذْرَهُ فَعَلَيْه مِثْلُ إِنْم صَاحِب المُكس » وقال عليه السلام المعتذر إليه أخُوه فَلَم يقبل عُذْرَه فَعَلَيْه مِثْلُ إِنْم صَاحِب المُكس » وقال عليه السلام " « المُوْمِن سريع الفَضَ سريع الرّضا » في يصفه بأنه لايفضب. وكذلك قال الله تعالى (وَالْكَاظمينَ الفَيْظُ () ولم يقل والفاقدين الفيظ. وهذا لأن العادة لاتنتهى إلى أن يجرح الانسان فلا يتألم ، بل تنتهى إلى أن يصبر عليه ويحتمل. وكما أن التألم بالجرح مقتضى طبع البدن ، فالتألم بأسباب الغضب طبع القلب. ولا يمكن قلعه ، ولكن يمكن ضبطه وكظمه ، والعمل بخلاف مقتضاه . فإنه يقتضى التشفى والانتقام والمكافأة ، وترك العمل عقتضاه ممكن . وقد قال الشاعى

و لست عستبق أخا لا تلمه \* على شعث أى الرجال المهذب

<sup>(</sup>١) حديث من اعتذر اليه أخوه فلم يقبل عذره فعليه مثل صاحب مكس: ابن ماجه وأبود أو دفى الراسيل من حديث جودان واختلف فى محبته وجهله أبو حاتم وباقى رحاله ثقات وروتَه الطبراى في الأوسط من حديث جابر بسند ضعيف

<sup>(</sup> ٢ ) حديث المؤمن سريع الغضب سريع الرضائم اجده هكذا وللترمذي وحسنه من حديث أبي سعيد الحديث الخدري الاان بن آدمخلقو الحي طبقات شق الحديث : وفيه و منهم سريع الغيم فتاك بتاك بتاك

<sup>(</sup>۱) آلعمران: ۱۳٤

قال أبو سليان الداراني لأحمد بن أبي الجواري: إذا واخيت أحدا في هذا الزمان فلا تمانبه على ماتكرهه ، فإنك لا تأمن من أن ترى في جوابك ما هو شرمن الأوّل قال فحر بنه فو بحدته كذلك . وقال بعضهم: الصبر على مضض الأخ خير من معاتبته ، والمعاتبة خير من القطيعة ، والقطيعة خير من الوقيعة . ويبغى أن لا يبالغ في البغضة عندالوقيعة . قال تعالى (عَسَى اللهُ أَنْ يَحْمَلَ يَيْنَكُمْ وَبَيْنَ الّذِينَ عَادَيْتُمْ مِنْهُمْ مَوَدَّةً (ا) وقال عليه السلام (۱) ه أحبيث حبيبك هُو ناماً عَسَى أنْ يَكُونَ بَغِيضك يَوْماً ما وَأَ بغض تبغيضك هَو ناماً عَسَى أنْ يَكُونَ جَيِبك يَوْماً ما وقال عمر رضي الله عنه : لا يكن حبك كلفا ، ولا بغضك تلفا . وهو أن ثَف تاه عاحبك مع هلاكك

الحق السادسس

الدعاء اللاخ في حياته وبعد مماته ، بكل ما يحبه لنفسه ولأهله وكل ما يتملق به .فتدعو له كا تدعو لنفسك ، ولاتفرق بين نفسك وبينه . فإن دعاءك له دعاء لنفسك على التحقيق . فقد قال صلى الله عليه وسلم (٦) « إِذَا دَعَا الرَّجُلُ لِأَخِيهِ فِي ظَهْرِ الْفَيْبِ قَالَ الْمَلَكُ وَلَكَ مِثْلُ ذَلِكَ » وفي لفظ آخر (٦) « يَقُولُ اللهُ تَعَالَى بِكَ أَبْدَأُ يَا عَبْسَدِى » وفي الحديث (١) بيث عَبْلُ ذَلِك » وفي لفظ آخر (٦) « يَقُولُ اللهُ تَعَالَى بِكَ أَبْدَأُ يَا عَبْسَدِى » وفي الحديث (بالمشخب للرَّجُلِ في أَخِيهِ مَا لا يُسْتَجَابُ لَهُ فِي نَفْسِهِ » وفي الحديث (٥) « دَعُوهُ الرَّجُلِ بِسُتَجَابُ لَهُ فِي نَفْسِهِ » وفي الحديث (٥) « دَعُوهُ الرَّجُلِ فِي طَهْرِ النَّيْبِ لَا يُرَدُّ » وكان أبو الدرداء يقول : إنى لأدعو لسبعين من إخواني في سجودي ، أسميهم بأسمائهم : وكان محمد بن يوسف الاصفهاني يقول : وأبن مثل الأخ الصالح ؟ أهلك يقتسمون ميراثك ويتنعمون عا خلفت ، وهو منفرد بحزنك مهتم عالصالح ؟ أهلك يقتسمون ميراثك ويتنعمون عا خلفت ، وهو منفرد بحزنك مهتم عا

<sup>(</sup>١) خديث أحبب حبيك هونا ماعسى أن يكون بغيضك يوماما ـ الحديث : الترمذي من حديث أبي هريرة . وقال غريب قلت وجاله ثقات رجال مسلم لكن الراوي تردد في رفعه .

<sup>(</sup> ٢ ) حديث إذا دعا الرجل لأخيه بظهر الغيب قال الملك ولك بمثل ذلك :مسلم من حديث أبى الدرداء

<sup>(</sup>٣) حديث الدعاء للاع بظهر الغيب وفيه يقول الله بك أبدأياعبدى : لم أجد هذا اللفظ

<sup>(</sup> ٤ ) حديث يستجاب الرّجل في أخيه مالا يستجاب له في نفسه : لم أجده بهذا الفظولاً بي داو دو الترمذي وضعفه من حديث عبد الله بن عمر وان أسرع الدعاء اجابة دعوة غائب لغائب

<sup>(</sup> ه ) خديث دعوة الأعلاخيه في النيب لاترد:الدار قطني في العلل من حديث أبي الدرداء وهو عندمسلم. الا أنه قال مستجانة مبكان لاترد ،

<sup>(</sup>۱) المتحه: ٧

قدمت وما صرت إليه ، يدعو لك فى ظلمة الليل ، وأنت تحت أطباق الثرى . وكأن الأخ الصالح يقتدى بالملائكة إذ جاء فى الحبر ('' « إِذَا مَاتَ الْمَبْدُ قَالَ النَّاسُ مَا خَلَفَ ؟ وَقَالَتِ الْمَلَائِكَةُ مَا قَدَّمَ ؟ » يفرحون له بما قدم ، ويسألون عنه ، ويشفقون عليه . ويقال من بلغه موت أخيه فترحم عليه ، واستغفر له ، كتب له كأنه شهد جنازته وصلى عليه وروى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ('' أنه قال «مَثَلُ الْمَيَّتِ فِي فَبْرِهِ مَثَلُ الْنَوِيقِ وَروى عن رسول الله على الله على أو وَالدِ أوْ وَالدِ أوْ أَخِ أَوْ فَرِيبٍ وَ إِنَّهُ لَيَدْخُلُ عَلَى فَبُورِ يَتُمُلِّ يُنْ مَنْ دُعَاء الأحياء مِن الأنوارِ مِثْلُ الجُبَالِ» وقال بعض السلف: الدعاء للأموات عنولة الهدايا للأحياء ، فيدخل الملك على الميت ومعه طبق من نور ، عليه منديل من نور فيقول هذه هدية لك من عند أخيك فلان ، من عند قريبك فلان ، قال فيفرح بذلك كيا يفرح الحي بالهـــدية

# الحق السّابع

الوفاء والإخلاص. ومعنى الوفاء الثبات على الحب وإدامته إلى الموت معه ،وبعدالموث مع أولاده وأصدقائه. فإن الحب إنما يراد للآخرة. فإن انقطع قبل الموت حبط العمل وضاع السمي. ولذلك قال عليه السلام (أ) ، في السبعة الذين بظلهم الله في ظله « وَرَجُلانِ مَحَابًا في الله الجُتَمَعا عَلَى ذَلِكَ وَتَفَرَّقًا عَلَيْهِ ، وقال بعضهم : قليل الوقاء بعد الوفاة خير من كثيره في حال الحياة. ولذلك روى أنه صلى الله عليه وسلم (١) أكرم عجوز أدخلت عليه فقيل له في ذلك ، فقال « إنّها كا مَتْ تَنْ يَنْ الله عليه وسلم قيل المَهْدِ فِنْ الدين »

<sup>(</sup>١) حديث إذا مات البد قال الناس ماخلف وقالت الملائكة ما قدم :البيه في الشعب من حديث أبي هريرة بسند ضعيف

<sup>(</sup> ٢ ) حديث مثل الميت في قبره مثل الغريق يتعلق بكل شيء ينتظر دعوة ولدأوو العد الحديث ? آبو منصور َ الديام على الديام في مسند الفردوس من حديث أبي هريرة قال الدهبي في الميزان انه خبي منكر جدا

<sup>(</sup> ٣ ) حديث سبعة يظلهم الله في ظله \_ الحديث : تقدم غير مرة

<sup>(</sup> ٤ ) حديث اكرامه صلى الله عليه وسلم لعجوز دخلت عليه وقوله أنها كانت تأتينا أيام يحديجة والتحسن ال ٤ ) العهد من الايمان : الحاكمن حديث عائشة وقال صميح على شرط الشيخين وليبي له علة

فن الوفاء للائح مراعاة جميع أصدقائه وأقاربه والمتعلقين به ، ومراعاتهم أوقع فى قلب الصديق من مراعاة الأخ فى نفسه ، فإن فرحه بتفقد من يتعلق به أكثر ، إذ لايدل على قوة الشفقة والحب إلا تعديهما من الحبوب إلى كل من يتعلق به ، حتى الكلب الذى على باب داره ينبغى أن يميز فى القلب عن سائر الكلاب

ومها انقطع الوفاء بدوام المحبة ، شمت به الشيطان ، فإنه لايحسد متعاونين على بر ، كما يحسد متواخيين في الله ومتحابين فيه . فإنه بحبد نفسه لإفساد ما يبهما . قال الله تعالى (وَقُلْ لِعِبَادِي يَقُولُوا الَّتِي هِي أَحْسَنُ إِنَّ الشَّيطَانَ يَنْزَعُ يَبْهُم (()) وقال خبراعن وسف (مِنْ بَهْدِأَنْ نَرَعَ الشَّيطَانُ بَنِي وَبَيْنَ إِخْوتِي (()) ويقال : ما تواخيا ثنان في الله ، فنفر ق يبهما ، إلا بذنب برتكبه أحدها . وكان بشر يقول . إذا قصر العبد في طاعة الله ، سلبه الله من يؤنسه . وذلك لأن الإخوان مسلاة للهموم ، وعون على الدين . ولذلك قال ابن المبارك . ألذ الأشياء مجالسة الإخوان والانقلاب إلى كفاية . والمودة الداعة هي التي تكون في الله . وما يكون لفرض يزول بزوال ذلك الغرض . ومن عمرات المودة في الله أن أن لاتكون مع حسد في دين ودنيا . وكيف يحسده وكل ماهو لأخيه فإليه ترجع فاثدته! و به وصف الله تعالى الحبين في الله تعالى فقال (وَلاَ يَجِدُونَ في صُدُورِ هِمْ حَاجَةً مِمَّا أُو تُوا وَيُوْ يُرُونَ في صُدُورِ هِمْ حَاجَةً مَمَّا أُو تُوا وَيُوْ يُرُونَ عَلَى أَنْ فُسِهِمْ (؟) ووجوه الحاجة هو الحسد

ومن الوفاء أن لايتنبر حاله في التواضع مع أخيه ، وإن ارتفع شأنه ، واتسعت ولايته وعظم جاهه . فالترفع على الإخوان بما يتجدد من الأحوال لؤم . قال الشاعر

إن الكرام إذا ماأيسروا ذكروا \* من كان يألفهم في المنزل الخشن

وأوصى بعض السلف ابنه فقال: يابني ، لاتصحب من الناس إلا من إذا أفتقرت إليه قرب منك ، وإن استغنيت عنه لم يطمع فيك وإن علت مرتبته لم يرتفع عليك . وقال يعض الحكماء: إذا ولَّى أخوك ولاية فثبت على نصف مودته لك فهو كثير

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٣٥ (١) يوسف: ١٠٠ (١) الحشر: ٩

وحكى الربيع أن الشافعي رحمه الله آخى رجلا ببغداد ، ثم إن أخاه و لي السيبين ،فتغير له عماكان عليه . فكتب إليه الشافي بهذه الأبيات

إذهب فودّك من فؤادى طالق \* أبدا وليس طلاق ذات البين فإن ارعويت فإنها تطليقة \* ويسدومودك لى على ثنتين وإن امتعنت شفعتها عمالها \* فتكون تطليقين في حيضين وإذا الشسلات أتتك منى بنة \* لم ينن عنك ولاية السيبين

واعلم أنه ليس من الوفاء موافقة الأخ فيما يخالف الحق فى أمر يتعلق بالدين ، بل من الوفاء له المخالفة . فقد كان الشافعي رضي الله عنه آخى محمد بن عبد الحكم ، وكان يقربه ويقبل عليه ، ويقول : مايقيمني بمصر غيره . فاعتل محمد ، فعاده الشافعي رحمه الله فقال :

مرض الحبيب فعدته \* فرضت من حذرى عليه وأتى الحبيب يعودنى \* فبرئت من نظرى إليه

وظن الناس لصدق مودتهما أنه يفوض أمر حلقته اليه بعد وفاته . فقيل للشافعي في علته التي مات فيها رضي الله عنه ، إلى من بجلس بعدك باأبا عبد الله ؟ فاستشرف له محمدا بن عبد الحكم وهو عند رأسه ليوى اليه ، فقال الشافعي : سبحان الله ! أيشك في هذا ؟ أبو يعقوب البويطي . فانكسر لها محمد . ومال أصحابه إلى البويطي ، مع أن محمدا كان قدحل عنه مذهبه كله . لكن كان البويطي أفضل وأقرب الى الزهد والورع . فنصح الشافعي لله والمسلمين ، وترك المداهنة ، ولم يؤثر رضا الخلق على رضا الله تعالى فلما توفي انقلب محمد ابن عبدالحكم عن مذهبه ، ورجع إلى مذهب أبيه ، ودرس كتب مالك رحمه الله ، وهو من كبار أصحاب مالك رحمه الله . وآثر البويطي الزهد والخول ، ولم يعجبه الجمع والجلوس من كبار أصحاب مالك رحمه الله . وآثر البويطي الزهد والخول ، ولم يعجبه الجمع والجلوس في الحلقة ، واشتغل بالعبادة ، وصنف كتاب الأم الذي ينسب الآن الى الربيع بن سلمان ويعرف به ، وإنما صنفه البويطي ، ولكن لم يذكر نفسه فيه ، ولم ينسبه إلى نفسه ، فزاد الربيع فيه وتصرف وأظهره . والمقصود أن الوفاء بالمحبة من تمامها النصح لله .قال الاحنفة الإياء جوهمة رقيقة ، إن لم تحرسها كانت معرضة للآفات .فاحرسها بالكظم حتى تعتذر الإياء جوهمة رقيقة ، إن لم تحرسها كانت معرضة للآفات .فاحرسها بالكظم حتى تعتذر

إلى من ظلمك ، وبالرضاحتى لانستكثر من نفسك الفضل ، ولا من أخيك التقصير . ومن آثار الصدق والإخلاص وتمام الوفاء ، أن تكون شديد الجزعمن المفارقة ، نفور الطبع عن أسبابها ، كما قيل :

وجدت مصيبات الزمان جميعها \* سوى فرقة الأحباب هينة الخطب وأنشد ابن عينة هذا البيت وقال: لقد عهدت أقواما فارقتهم منذ ثلاثين سنة ،ما يخيل إلى أن حسرتهم ذهبت من قلبي

ومن الوفاء أن لا يسمع بلاغات النياس على صديقه ، لاسيا من يظهر أو لاآنه محب لصديقه كيلايتهم ، ثم يلتى الكلام عرضا ، وينقل عن الصديق مايوغر القلب، فذلك من دقائق الحيل فى التضريب . ومن لم يحترز منه لم تدم مودته أصلا . قال واحد لحكيم :قد جئت خاطبا لمودتك . قال ان جعلت مهرها ثلاثا فعلت . قال وما هى ؟ قال لاتسمع على بلاغة ، ولا تخالفنى فى أمر ، ولا توطئنى عشوة

ومن الوفاء أن لايصادق عدو صديقه . قال الشافعي رحمه الله . إذا أطاع صديقك عدوًك فقد اشتركا في عداوتك

# الحق الثامن

التخفيف وترك التكلف والتكليف. وذلك بأن لايكلف أخاه مايسق عليه ، بل يروح سره من مهم آنه وحاجاته ، ويرفهه عن أن محمله شيئا من أعبائه ، فلا يستمد منه من جاه ومال ، ولا يكلفه التواضع له ، والتفقد لأحواله ، والقيام بحقوقه . بل لا يقصد بحجبته إلا الله تعالى ، تبركا بدعائه ، واستثناسا بلقائه ، واستمانة به على دينه ، و تقربا إلى الله تعالى بالقيام بحقوقه، وتحمل مؤ نته . قال بعضهم : من اقتضى من إخوانه مالا يقتضونه فقد ظلمهم ومن اقتضى منهم مثل ما يقتضونه فقد اتعبهم . ومن لم يقتض فهو المتفضل عليهم . وقال بعض الحكا : من حعل نفسه عند الإخوان فوق قدره أثم وأنموا . ومن جعل نفسه في قدره تعبهم . وسلموا

و عام التخفيف ، بطي بساط التكليف ، حتى لايستحى منه فيا لايستحى من نفسه

وقال الجنيد: ماتواخي اثنان في الله فاستوحش أحدهما من صاحبه أواحتشم ، إلا لعلة في أحدها. وقال على عليه السلام: شر الأصدقاء من تكلف لك، ومن أحوجك إلى مداراة ، وألجأك إلى اعتذار . وقال الفضيل : إنما تقاطع الناس بالتكليف ، يزور أحدم أخاه فيتكلفله ، فيقطعه ذلك عنه . وقالت عائشة رضى الله عنها : المؤمن أخو المؤمن، لا يغتنمه ولا يحتشمه . وقال الجنيد : صحبت أربع طبقات من هذه الطائفة ، كل طبقة ثلاثون رجلاحارثا المحاسبي وطبقته ، وحسنا المسوحي وطبقته ، وسريا السقطي وطبقته ، وابن الكريبي وطبقته . فاتواخي اثنان في الله، واحتشم أحدهم من صاحبه أواستوحش، إلا لملة في أحدهما . وقيل لبعضهم : من نصحب؟قال من يرفع عنك ثقل التكلف، وتسقط بينك و بينه مؤنة التحفظ. وكان جعفر بن محمد الصادق رضي الله عنهم إيقول: أثقل إخو أبي على من يتكلف لى وأتحفظ منه، وأخفهم على قاي من أكون معه كما أكون وحدى وقال بعض الصوفية : لا تعاشر من الناس إلا من لاتريد عنده ببر، ولا تنقص عنده باثم، يكون ذلك لك وعليك وأنت عنده سواء. وإغاقال هذا لأن مه يتخلص عن التكلف والتحفظ . و إلا فالطبع يحمله على أن يتحفظ منه إذا علم أن ذلك ينقصه عنده وقال بعضهم بكن مع أبناء الدنيا بالأدب، ومع أبناء الآخرة بالعلم، ومع العارفين كيف شنَّت . وقال آخر : لاتصحب إلا من يتوب عنك إذا أذنبت ، ويعتذر إليك إذا أسأت ويحمل عنك مؤنة نفسك ، ويكفيك مؤنة نفسه . وقائل هذا قــد ضيق طريق الأخوة على الناس ، وليس الأمركذلك . بل ينبني أن يواخي كل متدين عاقل ، وبعزم على أن يقوم بهذه الشرائط ، ولا يكلف غيره هذه الشروط ، حتى تكثر إخوانه . إذ به يكون مواخيا في الله ، وإلا كانت مواخاته لحظوظ نفسه فقط . ولذلك قال رجل للجنيد:قدعن الإخوان في هذا الزمان.أين أخ لي في الله؟ فأعرض الجنيد حتى أعاده ثلاثا . فلما أكثر قال له الجنيد: إن أردت أخا يكفيك مؤنتك، ويتحمل أذاك ، فهذا لعمري قليل. وإن أردت أخافي الله ، تحمل أنت مؤنته ، وتصبر على أذاه ، فمندى جماعة أعرفهم لك. فسكت الرجل واعلم أن الناس ثلاثة : رجل تنتفع بصحبته ، ورجل تقدر على أن تنفعه ولاتتضرر مه ولكن لاتنتفع به ، ورجل لاتقدر أيضا على أن تنفعه وتتضرر به ، وهو الأحمقأوالسي. الخلق . فهذا الثالث ينبغي أن تتجنبه . فأما الثاني فلا تجتنبه ، لأنك تنتفع في الآخرة بشفاعته وبدعائه ، وبثوابك على القيام به . وقد أوحى الله تعالى إلى موسى عليه السلام إن أطعتنى فما أكثر اخوانك . أى إن واسيتهم واحتملت منهم ولم تحسده . وقد قال بعضهم: صحبت الناس خمسين سنة ، فما وقع بينى وبينهم خلاف . فإنى كنت معهم على نفسى ومن كانت هذه شيمته كثر إخوانه .

ومن التخفيف وترك التكلف أن لا يمترض في نوافل العبادات. كانطائفة من الصوفية بصطحبون على شرط المساواة بين أربع معان. إن أكل أحدهم المهاركله لم يقل له صاحبه صم. وإن صام الدهر كله لم يقل له أفطر. وإن نام الليل كله لم يقل له تم. ولمن صلى الليل كله لم يقل له نم. وتستوى حالاته عنده بلا مزيد ولا نقصان. لأن ذلك إن تفاوت حرك الطبع إلى الرياء والتحفظ لا محالة. وقد قيل: من سقطت كلفته، دامت ألفته ومن خفت مؤتته ، دامت ألفته ومن خفت مؤتته ، دامت ألفته ومن خفت مؤتته ، دامت ألفته ومن خفت وسلم (۱۱) « أنا والا تقياء من أمتي براً ومن التكلفين ، وقال صلى الله عليه في يعت أخيه أربع خصال ، فقد تم أنسه به . إذا أكل عنده ، ودخل الخلاء ، وصلى ، ونام في يعت أخيه أربع خصال ، فقد تم أنسه به . إذا أكل عنده ، ودخل الخلاء ، وصلى ، ونام ويجامعها . لأن البيت يتخذ للاستخفاء في هذه الأمور الحس . وإلا فالمساجد أروح لقاوب ويجامعها . لأن البيت يتخذ للاستخفاء في هذه الأمور الحس . وإلا فالمساجد أروح لقاوب المتعبدين . فإذا فعل هذه الحس فقد تم الأخاء ، وار تفعت الحسمة ، وتأكد الانبساط . وقول العرب في تسليمهم يشير إلى ذلك . إذ يقول أحدهم لصاحبه : مرحبا وأهلا وسهلا . أي الك عندنا مرحب وهو السمة في القلب والمكان ، ولك عندنا أهل تأنس بهم بلا وحشة الك عندنا مرحب وهو السمة في القلب والمكان ، ولك عندنا أهل تأنس بهم بلا وحشة لك منا ، ولك عندنا شيء مما تريد

ولايتم التخفيف وترك التكلف إلا بأن يرى نفسه دون إخوانه ، ويحسن الظن بهم ويسىء الظن بنفسه . فإذا رآم خيرا من نفسه ، فعند ذلك يكون هو خيرا منهم . وقال أبو معاوية الأسود : إخواني كلهم خير مني . قيل وكيف ذلك؟قال كلهم يرى لي الفضل عليه

<sup>(</sup>۱) حديث أنا وأمتى برآء من التكلف:الدار قطنى فى الافراد من حديث الزبير بن العوام ألاائىبرى. من التكلف وصالحو أمتى واسناده ضعيف

<sup>(</sup>٣) حديث إذا صنع الرجل في بيت أخيه أربع خصال فقدتم آنسه به \_ الحديث : لم أجدله أصلا

ومن فضَّلى على نفسه فهو خير منى . وقد قال صلى الله عليه وسلم (۱) « الْمَرْءُ عَلَى دِينِ خَلِيلِهِ وَلَاخَيْرَ فِي صُحْبَةِ مَنْ لَا يَرَى لَكَ مِثْلَ مَا تَرَى لَهُ » فهذه أقل الدرجات وهو النظر بعين المساواة والسكال في رؤية الفضل للاخ. ولذلك قال سفيان . إذا قيل لك ياشر الناس فغضبت ، فأنت شر الناس . أى ينبغي أن تكون معتقدا ذلك في نفسك أبدا وسيأتى وجه ذلك في حساب السكبر والعجب . وقد قيل في معنى التواضع ورؤية الفضل للأخوان أيبات :

تذلل لمن إن تذلك له \* يرى ذاك للفضل لا للبله وجانب صدافة من لا يزال \* على الأصدقاء يرى الفضل له وقال آخر:

كم صديق عرفته بصديق \* صارأحظى من الصديق العتيق ورفيق رأيت في طريق \* صارعندي هو الصديق الحقيق

ومهما رأى الفضل لنفسه ، فقد احتقر أخاه . وهذا في عموم المسلمين مذموم قال صلى الله عليه وسلم (٢) « يحسنبِ المُسؤُمِنِ مِنَ الشَّرِّ أَنْ يَحْقِرَ أَخَاهُ المُسْلِمَ ،

ومن تتمة الانبساط و ترك التكلف أن يشاور إخوانه فى كل ما يقصده، ويقبل إشاراتهم فقدقال تعالى (وَشَاوِرْهُمْ فى الأمرِ (١)) وينبنى أن لا يخنى عنهم شيئا من أسراره . كما روى أن يعقوب ابن أخى معروف قال : جاء أسود بن سالم إلى عمى معروف ، وكان مواخيا له فقال إن بشر بن الحارث يحب مؤاخاتك ، وهو يستحى أن يشافهك بذلك، وقد أرسلنى إليك يسألك أن تعقد له فيما بينك وبينه أخوة يحتسبها ويعتذبها ، إلا أنه يشترط فيها شروطا ، لا يحب أن يشتهر بذلك ، ولا يكون بينك وبينه مزاورة ولا ملاقاة ، فإنه يكره كثرة الإلتقاء . فقال معروف : أما أنا لو آخيت أحدا لم أحب مفارقته ليلا ولا بهارا

<sup>(</sup> ۱ ) حديث المرء على دين خليله ولا خير في صحبة من لايرى لك مثل ماترى له: تقدم الشطر الاول منه في الباب قبله واما الشطر الثاني فرواه ابن عدى في السكامل من حديث أنس بسند ضعيف.

<sup>(</sup> ٢ ) حديث حسب أمرىء من السُر أن يحسَّمُ أَخَاهُ المسلم: مسلم من حديث أبي هريرة وتقِدمٍ في أثناء حديث لاتدابروا في هـذاالباب

<sup>(</sup>۱) آل عمران: ١٥٩

ولزرته في كل وقت ، وآثرته على نفسى في كل حال . ثم ذكر من فضل الأخوة والحب في الله أحاديث كثيرة ، ثم قال فيها : وقد آخى رسول الله صلى الله عليه وسلم عليا، فشاركه في الله م (١) وقاسمه في البدن ، (١) وأنكحه أفضل بناته (١) وأحبهن إليه ، وخصه بذلك لمؤاخاته . وأنا أشهدك أنى قد عقدت له أخوة بيني وبينه ، وعقدت أخاءه في الله لرسالتك ولمسألته ، على أن لا يزورني إن كره ذلك ، ولكني أزوره متى أحبيت . ومره أن يلقاني في مواضع نلتق بها . ومره أن لا يخفي على شيئا من شأنه ، وأن يطلعني على جميع أحواله فأخبر ابن سالم بشرا بذلك ، فرضي وسر" به

فهذا جامع حقوق الصحبة . وقد أجملناه مرة ، وفصلناه أخرى . ولا يتم ذلك إلا بأن تكون على نفسك للإخوان ، ولا تكون لنفسك عليهم . وأن تنزل نفسك منزلة الخادم لهم ، فتقيد بحقوقهم جميع جوارحك

أما البصر، فبأن تنظر إليهم نظر مودة يعرفونها منك، وتنظر إلى محاسبهم، وتتعامى عن عيوبهم، ولا تصرف بصرك عنهم في وقت إقبالهم عليك، وكلامهم معك.

<sup>(</sup>۱) حدیث آخی رسول الله صلی الله علیه وسلم علیا وشارکه فی العلم: النسائی فی الحصائص من سننه الکبری من حدیث علی قال جمع رسول الله صلی الله علیه وسلم بنی عبدالطلب ـ الحدیث : وفیه فأ یکم یبایعنی علی أن یکون أخی وصاحبی و و ارثی فلم یقم الیه أحد فقمت الیه وفیه حتی إذا کان فی الثالثة ضرب بیده علی بدی و له و للحا کم من حدیث ابن عباس أن علیا کان یقول فی حیاة رسول الله صلی الله علیه و سلم و الله أنی الأخوه و و لیه و و ارث علمه ـ الحدیث: و کل ما و رد فی اخوته فضعیف لا یسع منه شیء و الترمذی من حدیث ابن عمر و أنت أخی فی الدنیا و الآخرة و للحاکم من حدیث ابن عباس أنا مدینة العلم و علی بابها و قال صحیح الاسناد و قال ابن حاله و قال ابن طاهر انه مسوضوع و للترمذی من حدیث علی أنادار الحکمة و علی بابها و قال غریب

<sup>(</sup>٢) حديث مقاسمته عليا للبدن: مسلم في حديث جابر الطويل ثم أعطى عليا فنحر ماعبر وأشركه في هديه

<sup>(</sup>٣) حديث انه أنكح عليا أفضل بناته وأحبهن اليه: هذا معاوم مشهور فني الصحيحين من حديث على للأردثان أبتنى بفاطمة بنت النبي صلى الله عليه وسلم واعدث رجلاصو اغا الحديث: وللحاكم من حديث أم أيمن زوج النبي صلى الله عليه وسلم ابنته فاطمة عليا الحديث: وقال صحيح الاسناد وفى الصحيحين من حديث عائشة عن فاطمة يافطمة أما ترضين أن تكونى سيدة نساء المؤمنين الحديث

روي أنه صلى الله عليه وسلم (٢٠ كان يعطى كل من جلس إليه نصيبامن وجهه. ومااستصفاه أحدا إلاظن أنه أكرم الناس عليه . حتى كان مجلسه وسمعه وحديثه ، ولطيف مسألته ، و توجهه للجالس إليه . وكان مجلس حياء وتواضع وأمانة . وكان عليه السلام أكثر الناس تبسما وضحكا في وجود أصحابه ، وتعجبا بما يحدثونه به . وكان ضحك أصحابه عنده التبسم اقتداء منهم بفعله ، و توقيرا له عليه السلام

وأما السمع ، فبأن تسمع كلامه متلدذا بسماعه ، ومصدقا به ،ومظهرا للاستبشار به ولا تقطع حديثهم عليهم عرادة ولامنازعة ومداخلة واعتراض، فإنارهقك عارض اعتذرت إليهم ، وبحرس سممك عن سماع ما يكرهون

وأما اللسان، فقد دكرنا حقوقه فإن القول فيه يطول، ومن ذلك أن لايرفع صوته علمهم ولا يخاطبهم إلا بما يفقهون

وأما اليدان، فأن لايقبضها عن معاونتهم في كل مايتماطي باليد

وأما الرجلان ، فأن يمشي بهما وراء هم مشي الأتباع لامشي المتبوعين ، ولا يتقدمهم إلا بقدر ما يقدر ما يقدم المعمونة ، ولا يقرب منهم إلا بقدر ما يقربونه . ويقوم لهم إذا أقبلوا ، ولا يقمد إلا بقعوده ، ويقعدمتو اضعاحيث يقعد ومهاتم الاتحاد خف حمله من هذه الحقوق ، مثل القيام والاعتذار والثناء ، فإنها من حقوق الصحبة ، وفي ضمنها نوع من الأجنبية والتكلف . فإذا تم الاتحاد ، انطوى بساط التكلف بالكلية ، فلا يسلك به إلا مسلك نفسه ، لأن هذه الآداب الطاهرة عنوان آداب الباطن وصفاء القلب : ومها صفت القلوب استني عن تكلف إظهار ما فيها . ومن كان نظره إلى صحبة الخلق ، فتارة يموج وتارة يستقيم . ومن كان نظره إلى الخالق ما فيها . ومن كان نظره إلى الخالق للماده ، فإنها أعلى أنواع الخدمة لله ، إذ لا وصول إليها إلا بحسن الخلق . ويدرك العبد لعباده ، فإنها أعلى أنواع الخدمة لله ، إذ لا وصول إليها إلا بحسن الخلق . ويدرك العبد بحسن خلقه درجة القائم الصائم وزيادة

<sup>(</sup>۱) حدیث کان یعطی کل من جلس الیه نصیه من وجهه ـ الحدیث: الترمذی فی الشائلمن جدیث علی فی اثناء حدیث فیمی من جلسائه نصیه لا یحب جلیسه آن احدا آکر م علیه بمن جالسه و من ساله حاجة لم یرده الابها آو بمیسور من القول ثم قال مجالسه مجلس حلم و حیاء و صبر و آمانة و فیه یضحك مما یضحکون و یتعجب بمایتعجون منه و للترمذی من حدیث عبد الله الحارث بن جزء مار آیت احدا آکثر تبسا من رسول الله صلی الله علیه و سلم و قال غریب

# خاتمت

لهذا الياب

تذكر فيهاجاتمن آداب العشرة والمجالسة مع أصناف الخاق ، ملتقطة من كلام بعض الحكاء إن أردت حسن العشرة ، فالق صديقك وعدو لله بوجه الرضامن غيرذلة لهم ، ولاهيبة منهم . وتوقير من غير كبر ، وتواضع في غير مذلة . وكن في جيع أمورك في أوسطها ، فكلا طرفي قصد الأمور ذميم . ولاتنظر في عطفيك ، ولاتكثر الإلتفات ، ولاتقف على فكلا طرفي قصد الأمور ذميم . ولاتنظر في عطفيك ، ولاتكثر الإلتفات ، والبيث بلعيتك وخاتمك ، وتخليل أسنانك ، وإدخال أصبعك في أنفك ، وكثرة بصافك و تنخمك ، وطرد النباب من وجهك ، وكثرة النمطي والتثاؤب في وجوه الناس وفي الصلاة وغيرها . وليكن عبلسك هاديا ، وحديثك منظوما مرتبا . واصغ إلى الكلام الحسن ممن حدثك ، من عبر إظهار تعجب مفرط . ولاتسأله إعادته . ولا تصنع عن إعجابك بولدك ولا جاريتك ، ولا تعبدل المبد ، وتوق كثرة المحل، والإسراف في الدهن ولا تشجع أحدا على الظلم ، ولا تعلن أهلك وولدك ، فضلاعن غير ولا تلم من غير منف ، ولا تهازل أمتك ولاعبدك فيسقط وقارك.

وإذا خاصت فتوقر وتحفَّظ من جهلك ، وتجنب عجلتك ، وتفكر فى حجتك . ولا تكثر الإشارة بيديك ، ولا تحت على ركبتيك وإذا هدأ غيظك فتكلم .

وإن قربك سلطان فكن منه على مثل حد السنان ، فإن استرسل إليك فلا تأمن انقلابه عليك ، وارفق به رفقك بالصبي، وكله بما يشتهيه ما لم يسكن معصية ، ولا يحملنك لطفه بك أن تدخل بينه وبين أهله وولده وحشمه ،وإن كنت لذلك مستحقا عنده ، فإن سقطة الداخل بين الملك وبين أهله سقطة لاتنعش ، وزلة لاتقال

وإياك وصديق العافية ، فإنه أعدى الأعداء : ولا تَجْعل مالك أكرم من عرصلت

وإذا دخلت مجلسا فالأدب فيه البداية بالتسليم ، وترك التخطى لمن سبق ، والجلوس سيت اتسع ، وحيث يكون أقرب إلى التواضع . وأن تحيي بالسلام من قرب منك عند الجلوس . ولاتجلس على الطريق ، فإن جلست فأدبه غض البصر ، ونصرة المظلوم ،وإغاثة الملهوف، وعون الضعيف، وإرشاد الضال ، ورد السلام ، وإعطاء السائل ، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، والارتياد لموضع البصاق . ولا تبصق في جهة القبلة ، ولاعن عينك ولكن عن يسارك ، وتحت قدمك اليسرى

ولا تجالس الملوك، فإن فعلت فأدبه ترك الغيبة، ومجانبة الكذب، وصيانة السر، وقلة الحوائج، وتهذيب الألفاظ، والاعراب في الخطاب، والمذاكرة بأخلاق الملوك، وقلة المداعبة، وكثرة الحذر منهم وإن ظهرت لك المودة. وأن لا تتجشأ بحضرتهم ولا تتخلل بعد الاكل عنده. وعلى الملك أن يحتمل كل شيء إلا إفشاء السر، والقدح في الملك والتعرض للعرم ولا تجالس العامة فإن فعلت فأدبه ترك الخوض في حديثهم، وقلة الاصغاء إلى أراجيفهم والتغافل عما يجرى من سوء ألفاظهم، وقلة اللقاء لهم مع الحاجة إليهم

<sup>(</sup>١) حديث من جلس فى مجلس فكثر فيه لغطه فقال قبل أن يقوم من مجلسه ذلك سبحانك اللهم ومجمدك الحديث: الترمذي من حديث أبي هر يرة وصحه

فهرست الجزء الخامس

### فهرست الجزء الخامس

| الصفحة           | i                                   | لصفحة            | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |  |  |  |
|------------------|-------------------------------------|------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| YLI              | الحلال المطلق                       | γλγ              | الياب الرابع في الاحسان في المعاملة - أن المعاملة - أن الماء الما |  |  |  |  |
| Y                | الحرام المحض                        | YAY              | مقدار الربح الحلال<br>المعالمات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |  |  |  |
| 777              | ما يلتحق بالحلال المطلق             | ٧٨٩              | احتمال الغبن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |  |  |
| ۸۲۳              | ما يلتحق بالحرام المحض              | ٧٩.              | الاحسان في استيفاء الحقوق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |  |  |
| <b>አ</b> ۲۳.     | المثار الأول للشبهة                 | V91              | حسن قضاء الدين<br>ادالة الدام نتيم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |  |  |  |
| <b>ለ</b> ۲۳      | الشك في السبب المحلل ومثاله         | 797              | أقالة النادم صفقته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |  |  |  |
| 378              | الشك في السبب المحرم ومثاله         | 797              | الاحسان الى الفقير من طريق الدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |  |  |
| ۸۲٥              | ترجيح السبب المحلل ومثاله           |                  | الباب الخامس في شفقة التاجر على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |  |  |  |
| ۸۲۸              | ترجيح السبب المحرم ومثاله           | ۷۹۳              | دينه فيما يخصه ويعم آخرته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |  |  |
| ለየለ              | المتار التانيللشبهة ـ منشؤهالاختلاط | ۷۹۳              | نية التاجر عند مباشرة عمله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |  |  |
| የሃሊ              | استبهام العين بعدد محصور            | 798              | اختيار المهنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |  |  |
|                  | اختلاط الحرام المحصور بالحلال غير   | 717              | عدم الانشفال بالعمل عن الصلاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |  |  |
| 477              | المحصور                             | 717              | ذكر الله في السوق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |  |  |  |
| ۸٣٠              | اختلاط الحرام بالحلال من غير حصر    | ۷٩٨              | عدم الحرص على السوق والتجارة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |  |  |
|                  | الثار الثالث الشبهة _ ان يتصل       | 799              | أتقاء مواقع الشبهات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |  |  |
| 738              | بالسبب المحلل معصيته                | 799              | مراقبة نفسه في جميع معاملاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |  |  |
| 737              | المعصية في القرائن                  | ٨.٤              | كتاب الحلال والحرام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |  |  |
| λξξ              | المعصية في اللواحق                  | ,,,,             | • =                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |  |  |
| Λξο              | المعصية في المقدمات                 | 4 -              | الباب الأول في فضيلة الحلال ومذمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |  |  |  |
| ٨٤٧              | تشديد الموسوس على نفسه              | ۸۰۰              | الحرام الخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |  |  |
| λέγ              | المصية في العوض                     | ۸۰۰              | فضيلة الحلال ومذمة الحرام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |  |  |  |
| *, * .           | المثار الرابع للشبهة _ الاختلاف في  | ۸۱۱              | أصناف الحلال ومداخله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |  |  |  |
| ٨٥.              | الأدلة                              | ٨١١              | الحرام لعينه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |  |  |
| ٨٥.              | تعارض الأدلة                        | A17              | أصناف الكسب المحلال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |  |  |
| ۸٥٣              | تعارض العلامات                      | 111              | المأخوذ من غير مالك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |  |  |  |
| ۸۵۳              | تعارض الأشباه                       | A14              | الفيء والفنيمة وما في حكمهما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |  |  |
|                  | الباب الشالث في البحث والسؤال       | ٨١٣              | ألزكاة والوقف والنفقة وغيرها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |  |  |
| ٨٥٥              | والهجوم والاهمال ومظانهما           | Y14              | البيع والأجارة وما في حكمها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |  |  |  |
| አ <sub>0</sub> ኒ | المثار الأول أحوال المالك           | A14              | ألهبات والوصايا والصدقات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |  |  |  |
| ۲٥٨              | جهالة المالك                        | ٨١٣              | الميراث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |  |  |
| ለ <b>ል</b> ባ     | الشك في حقيقة المالك لريبة          | 318              | درجات الحلال والحرام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |  |  |  |
| ۸٦٠              | معرفة حقيقة المالك بالمآرسة         | 318              | ورع العدول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |  |  |  |
|                  | الثار الثاني ما يستند الشك فيه الى  | A18              | ورع الصالحين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |  |  |
| 178              | سبب في المال لا في حال المالك       | A18              | ورغ المتقين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |  |  |  |
| 178              | هدية منخالط ماله الحرام ومافى حكمها | \ \\o            | ورغ الصديقين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |  |  |
|                  | طعام من خالط ماله حرام ولا يدرى     | <b>//10</b>      | درجات الحرام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |  |  |
| ልኘል              | بقاءه في الحال                      | Alo              | مثلة الدرجات الاربعفىالورعوشواهدها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |  |  |  |
|                  | الآخَدُ من الناظر على وقفين مختلفين | 111              | امثلة ورع الصالحين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |  |  |  |
| <i>۵</i> ፖሊ      | في جهات الاستحقاق                   | Air              | أمثلة ورغ المتقين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |  |  |  |
| rr               | شراء دار فی بلد بها دور مغصوبة      | 111              | m : 11 - 71.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |  |  |
| ۲۲۸              | متى لا يراعي غضب المسؤول            | i                | <b>لباب الثــانى</b> فى مراقب الشبهات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |  |  |  |
| ٧٢٨              | سؤال من يأمن غضبه                   | ]                | ومثاراتها وتمييزها عن الحالال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |  |  |  |
| YFA              | متى يسال المالك ومتى يسال غيره      | '   <sub>^</sub> | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |  |  |
| ٨٢٨              | حيث يجب السؤال                      | A11.             | 1.5-15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |  |  |  |

| الصفحة الصفحة |                                                |            |                                                              |
|---------------|------------------------------------------------|------------|--------------------------------------------------------------|
| 1.1           | اعتزال السلاطين                                | ٨٨٨        | شراء المتاع المفصوب مثله                                     |
| •••           | أخذ مال السلطان الظالم وتفريقه على             | 171        | حدود السوال                                                  |
| ۹.٧           | الفقراء                                        | 7.4.       | ناظر على وقفين يخلط بين ايرادهما                             |
| ,,,           | سرقة مال السلطان الظالم وتفريق                 |            | الباب الرابع في كيفية خروج النائب                            |
| 9.9           | على الفقراء                                    | 1          | عن المظالم المالية                                           |
| 1.1           | المعاملة مع السلاطين الظلمة                    | ۸Y۱        | •                                                            |
|               | التجارة فيالاسواقالتي بناها السلطان            | ۸۷۲        | <b>النظر الأول</b> في كيفية التمييز والاخراج                 |
| 11.           | الظالم                                         | ۸۷٥        | توزيع المفصوب على الورثة عند رده                             |
|               | معاملة فخضاة السلطان الظالم وعماله             | <u> </u>   | توقف قبول التوبة على رد المال الحرام                         |
| 11.           | وخدمه                                          | ۸۷٥        | لأهله                                                        |
| 117           | أستعمال ما يبنيه السلطان الظالم                | ۸۷٦        | هل انتقال المال يغير صفته                                    |
| 118           | جعل الشارع في الأرض المفصوبة                   | ۸۷٦        | النظر الثاني في المصرف                                       |
| 311           | الباب السابع في مسائل متفرقة                   | AYY        | اذا كان للمال مالك غير معين                                  |
|               | الأكلُّ من ألمَّال المجموع للصَّرف على         | 744        | اذا كان من الأموال المرصدة للمصالح                           |
| 318           | الصوفية                                        | ۸۷۷        | العامة                                                       |
| 110           | حكم المال الموصى به للصوفية                    | AYY        | التصدق بما هو حرام                                           |
| 117           | حكم المال الموقوف على الصوفية                  | ۸۷۹        | صرف مال السلطان الواقع في يده                                |
| 117           | الفرق بين الرشوة والهدية                       | <b>M</b> . | صرف المال أكذى لا مالك له                                    |
| 378           | كتاب آداب الألفة                               | 7///-      | صرف الحالل الذي اختلط بحرام                                  |
| 114           | - • •                                          | ۸۸.        | أو شبهة                                                      |
| 378           | الباب الأول في فضيلة الألفة والاخوة            | ٨٨١        | المال الحرام واوجه صرفه                                      |
|               | وفى شروطها ودرجاتها وفوائدها                   | ۲۸۸        | الجمع بين أرضا الله ورضا الوالدين                            |
|               | فضيلة الألفة والأخوة                           | ****       | لأحج ولا زكاة على من ماله حرام                               |
| 141           | الأخوة في الله والأخوة في الدنيا               | ۸۸۳        | المال الحرام والدهاب الى الحبع ا                             |
| 18.           | البغض في الله                                  | ۸۸۳        | المالُ الحرّامُ والوقوفُ في عرفةُ                            |
|               | مراتب الذين يبغضون في الله وكيفية              | ۸۸۳        | رد المال الحرام                                              |
| 331.          | معاملتهم                                       | λλξ        | الباب الخامس في ادرارات السلاطين                             |
| 487           | الصفات المشروطة فيمن تختار صحبته               | λλξ        | وصلاتهم وما يحل منها وما يحرم                                |
| 904           | الباب الثاني فيحقوق الأخوة والصحبة             | 344        | النظر الأول في جهات الدخل للسلطان                            |
| 705           | حق الأخوة في المال                             | ٨٨٥        | أحكام الجزية                                                 |
| 900           | حق الأخوة في النفس                             | ٨٨٥        | المواريث وماً في حكمها                                       |
| 104           | حق الأخوة في السكوت                            | ٨٨٥        | الُوقَفَّ                                                    |
| 178           | حق الأخوة في النطق                             | λΛo        | ما احياه السلطان                                             |
| 171           | حق الأخوة في العفو عن الزلات                   | ٨٨٥        | الادرار مما اشتراه السلطان في الذمة                          |
| 178           | حق الأخوة في الدعاء                            | ۲۸۸        | الادرار منخراج المسلمين وما فيحكمه                           |
| 940           | حق الأخوة في الوفاء<br>حق الأخوة في ترك التكلف | ۲۸۸        | الادرار من الخزانة                                           |
| AYA           | • • • •                                        | ٨٨٨        | درجَّاتُ الورع في حق الســــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|               | خاتمة الباب الثانى _ جملة من آداب              | 778        | النظر الثاني في قدر الماخوذ وصفة الآخذ                       |
| 37.5          | العشرة والمجالسة                               | W          |                                                              |
| 140           | ادب الجلوس على الطريق                          |            | الباب السادس فيما يحل من مخالطة                              |
| 110           | أدب مجالسة الملوك                              | <b>717</b> | السلاطين الظلمة ويحرم الخ                                    |
| 940           | أدب مجالسة العامة                              | 717        | الدخول على السلطان الظألم                                    |
| 110           | مضار المزاح                                    | 1.1        | دخول السلطان الظالم زائراً                                   |

#### لجنت نشالشتا فإلاسبيلامية



#### الجزءالسادس

مضاف إليه تخريج الحافظ العراق

#### الباب الثالث

فى حق المسلم والرحم والجوار والمال وكيفية المعاشرة مع من يدنى بهذه الأسباب

أعلم أن الانسان إماأن يكون وحده،أو مع غيره.وإذا تعذر عيش الإنسان إلا بمخالطة من هو من جنسه ، لم يكن له بد من تعلم آداب المخالطة ، وكل مخالط فني مخالطت أدب والأدب على قدر حقه ، وحقه على قدر رابطته التي بهاوقعت المخالطة . والرا بطة إما القرابة وهي أخصها ، أو أخوة الإسلام ،وهي أعمها،وينطوى في معنى الأخوة الصدافة والصحبة وإما الجوار ، وإما صحبة السفر والمكتب والدرس ، وإما الصداقة أو الأخوة

ولكل واحد من هذه الروابط درجات ، فالقرابة لها حق ، ولكن حق الرحم المخرم أكد . وللمحرم حق ولكن حق الوالدين آكد . وكذلك حق الجار ، ولكن يختلف بحسب قربه من الدار وبعده ، ويظهر التفاوت عند النسبة ، حتى أن البلدى في بلادالغربة يجرى عجرى القريب في الوطن ، لاختصاصه بحق الجوار في البلد . وكذلك حق المسلم يتأكد بتأ كد للمرفة وللمعارف درجات ، فليس حق الذي عرف بالمشاهدة كحق الذي عرف بالسماع ، بل آكد منه . والمعرفة بعدو ثوعها تتأكد من حق صعبة السفر وكذلك الصحبة تنفاوت درجاتها ، فحق الصحبة في الدرس والمكتب آكد من حق صعبة السفر وكذلك الصحبة الصدافة تتفاوت ، فإنها إذا قويت صارت أخوة ، فإن ازدادت صارت عبة ، فإن ازدادت صارت عبة ، فإن ازدادت صارت عبة ، فإن ازدادت مسارت عبة ، فإن ازدادت مسارت خلة ، والحليل أقرب من الحبيب ، فالحبة ما تتمكن من حبة القلب ، والحلة ما تتخلل صر القلب ، فكل خليل حبيب وليس كل حبيب خليلا . وتفاوت درجات الصدافة لايخني مسر القلب ، فكل خليل حبيب وليس كل حبيب خليلا . وتفاوت درجات الصدافة لايخني حالة هي أتم من الأخوة . وتعرفه من قوله صلى الله عليه وسلم " لا تُحْدَثُ أَنْ المُعْدَدُ أَنِيلاً قَلْ الله عليه والذي يتخلل الحب كلا "خيذتُ أَنَا بكر خليلاً والحنا ، ويستوعبه . ولم يستوعب قلبه عليه الديلام سوى حب الله جميع أجزاء قلبه ظاهرا وباطنا ، ويستوعبه . ولم يستوعب قلبه عليه الديلام سوى حب الله جميع أجزاء قلبه ظاهرا وباطنا ، ويستوعبه . ولم يستوعب قلبه عليه الديلام سوى حب الله

<sup>(</sup> الباب الثالث في حقوق المسلم والرحم والجوار )

<sup>(</sup>١) حديث لوكنت متخذاخليلا لاتخذت أبو بكرخليلا الحديث: متفق عليهمن حديث أبي سعيدا لخدري

وقد منعته الخلة عن الاشتراك فيه ، مع أنه اتخذ عليا رضي الله عنه أخا فقال (١) « عَلَيْ مِنْ مَوْنَ مِنْ مُوسَى إِلاَّ النَّبُوَّة »فعدل بعلي عن النبوة ، كاعدل بأبى بكر عن الخلة فشادك أبو بكر عليا رضي الله عنهما فى الأخوة ، وزاد عليه عقاربة الخلة ، وأهليته لها لو كان للشركة فى الخلة مجال ، فإنه نبه عليه بقوله « لَا تَخَذْتُ أَبًا بَكْرِ خَلِيلاً »وكان صلى الله عليه وسلم حبيب الله وخليله وقد روي أنه صعد المنبر يوما مستبشرا فرحا ، فقال (٢) « إِنَّ الله قد اتخذ في خليلاً كَمَا أَخَذَ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلاً فَأَنَا حَبِيبُ الله وَأَنَا خَلِيلاً الله تَعالَى» فإذا ليس قبل المعرفة رابطة ، ولا بعد الخلة درجة . وما سواهما من الدرجات بينهما . وقد ذكر ناحق الصحبة والأخوة ، ويدخل فيهما ماوراءهما من الحبة والخلة . وإعاتنفاوت الرتب في تلك الحقوق كما سبق بحسب تفاوت المحبة والأخوة ، حتى ينتهى أقصاها إلى أن توجب في تلك الحقوق كما سبق بحسب تفاوت المحبة والأخوة ، حتى ينتهى أقصاها إلى أن توجب الإيثار بالنفس والمال ، كما آثر أبو بكر رضي الله عنه نبينا صلى الله عليه وسلم ، وكما آثره طلحة بيدنه ، إذ جمل نفسه وقاية لشخصه العزيز صلى الله عليه وسلم

فنحن الآن نريد أن نذكر حق أخوة الإسلام ، وحق الرحم ، وحق الوالدين ، وحق الجواروحق الملك أعنى ملك البمين فإن ملك النكاح قدذكر ناحقو قه في كتاب آ داب النكاح

حقوق المسلم

(م) هي أن تسلم عليه إذا لقيته ، وتجيبه إذا دعاك، وتشمته إذا عطس ، وتعوده إذا مرض وتشهد جنازته إذا مات ، وتبر قسمه إذا أقسم عليك وتنصح له إذا استنصحك وتحفظه بظهر

<sup>(</sup>١) حديث على منى بمنزلة هارون من موسى الا النبوة : متفق عليه من حديث سعد بن أبي وقاص

<sup>(</sup>٢) حديث ان الله اتخذى خليلا كااتخذابراهيم خليلا .. الحديث : الطبراني من حديث أبي أمامة بسند ضعيف دون قوله فأنا حبيب الله وانا خليل الله (الاخبار الواردة في حقوق المسلم على المسلم)

<sup>(</sup>٣) هو أن يسلم عليه اذا لقيه فذكر عشر خصال الشيخان من حديث أبي هريرة حق المسلم على المسلم خمس رد السلام وعيادة الريض واتباع الجنائز واجابة الدعوة وتشميت العاطس وفي رواية لمسلم حق المسلم على المسلم ست إذا لفيته تسلم عليه وزاد وإذا استنصحك فانصح له وللترمذي وابن ماجه من حديث على المسلم ويضم المناو عديث معاذ وأن تحب الناس ما تحب النفسك وتكره لهم ما تكره لنفسك وفي الصحيحين من حديث البراء أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم بسبع فذكر منها وابرار القسم ونصر المظاوم

النيب إذا غاب عنك ، وتحب له ما تحب لنفسك ، وتكره له ما تكره لنفسك ، ورجيع ذلك في أخبارو آثار . وقد روى أنس رضي الله عنه ، عن رسول ألله صلى الله عليه وسلم أنه (الله قال ها ربع من حق السلمين عليك أن تُعين تُعسنهم وَأَنْ تَسْتَفْفِرَ لِمُذْنِهِم وَأَنْ تَدعُسو قال ها ربع من والله عنه وسلم أنه تعلى (ربع عنه والله على والله من المهم بالله على الصالح من أمة محمد صلى الله عليه وسلم قال : اللهم بارك له فيا قسمت له من الخير و ثبته عليه وانفعنا به وإذا نظر الصالح الله الصالح اللهم الله اللهم الله وانفعنا به وإذا نظر الصالح اللهم اللهم اللهم و تب عليه ، واغفر له عثرته

ومنها أن يحب المؤمنين ما يحب انفسه ، ويكره لهم ما يكره انفسه . قال النعانان بن بشير : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢) يقول « مَثَلُ الْمُؤْمِنِينَ فِي تَوَادُدِهِم وَرُوى وَثَرَا مُعِيم كَمَثُلِ الجُسد إِذَا اشْتَكَى عُضُو مِنْهُ تَدَاعَى سَائِرُهُ بِالْجُنِّى وَالسَّهِر ، ودوى أبوموسي عنه صلى الله عليه وسلم (٢) أنه قال «المُنُو مِنُ اللهُ عِن كَالْبُنيانِ يَشُدُ بَعْضُهُ بَعْضًا ، ومنها أن لا يؤذى أحدا من المسلمين بفعل ولا قول . قال صلى الله عليه وسلم (١) «المُسلِم مَن سَلِمَ المُسلِم الله عليه وسلم في حديث طويل يأم من سَلِمَ الله عليه وسلم في حديث طويل يأم فيه بالفضائل (٥) « فإن كَم تَقْدر فَدَع الناسَ مِن الشَّر فَإِنَّا صَدَقَة تَصَدَّقَتَ بِمَا عَلَى نَفْسِك ، وقال أيضائل (م) « فإن كَم تَقْدر فَدَع الناسَ مِن الشَّر فَإِنَّا صَدَقَة تَصَدَّقَتَ بِمَا عَلَى نَفْسِك ، وقال أيضائل (م) « فإن كَم تَقْدر فَدَع الناسَ مِن الشَّر فَإِنَّا صَدَقَة تَصَدَّقَتَ بِمَا عَلَى نَفْسِك ، وقال أيضائل إلى الله عليه وسلم في حديث طويل الله عليه وسلم في حديث طويل الله عليه بالفضائل (٥) « فإن كَم تَقَدر فَدَع الناسَ مِن الشَّر فَإِنَّا صَدَقَة تُنصَدَّقَت بِمَا عَلَى نَفْسِك ، وقال أيضا (١) «أَفْضَلُ المُسلِم مَن الشَّر فَا لِمَا لَهُ وَيَدِه وقال صَلَى الله عليه وسلم في وقال صَلى الله عليه وسلم في المُقَالِ الله الله عليه وسلم في الله وسلم في الله وسلم في الله وسلم في الله وسلم في اله

<sup>(</sup>۱) حديث أنسأر بع من حقوق المسلمين عليك أن تعين محسنهم وان تستغفر لمذنبهم وان تدعو لمديرهم وأن تحب تائبهم: ذكره صاحب الفردوس ولم أجدله اسنادا

<sup>(</sup> ٢ ) حديث النمان بن بشير مثل المؤمنين في تواددهم وتراحمهم كمثل الجسد \_ الحديث : متفق عليه

<sup>(</sup>٣) حديث أبي موسى المؤمن المؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضا:متفق عليه

<sup>(</sup> ٤ ) حديث المسلم من سلم المسلمونمن لسانه ويده: متفق عليه من حديث عبد الله بن عمرو

<sup>(</sup> ٥ ) حديث فان لم تقدر فدع الناس من الشر فانها صدقة تصدقت بهاعلى نفسك : متفق عليه من حديث أبي در

<sup>(</sup> ٦ ) حديث أفضل المسلمين من سلم المسلمون من لسانه ويده: متفق عليه من حديث أبي موسى

<sup>(</sup>۱) الفتح : ۲۹

(۱) « أَتَدْرُونَ مَن الْمُسْلِمُ مَن فَقَالُوا الله ورسوله أعلم قال د الْمُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ الْمُسْلِمُ مَنْ الْمُسْلِمُ مَنْ الْمُسْلِمُ الْمُسْلِمُ مَنْ الْمُسْلِمُ الْمُسْلِمُ الْمُسْلِمُ اللهِ اللهِ مَن اللهِ اللهِ مَن اللهِ اللهُ ا

<sup>(</sup>۱) حديث أتدرون من المسلم قالوا الله ورسوله أعلم قال المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده: الطبرائي والحاكم والحاكم وصححه من حديث فضالة بن عبيد ألا أخبركم بالمؤمن من أمنه الناس على أموالهم وأنفسهم والمسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده والمجاهد من جاهد نفسه في طاعة الله والمهاجر من هجر الحطايا والذنوب ورواه ابن ماجة مقتصرا على المؤمن والمهاجر وللمحاكم من حديث أنس وقال على شرطمسلم والمهاجر من هجر السو ولأحمد باسناد صحيح من حديث عمر بن عبسة قال رجل يارسول الله مالاسلام قال أن تسلم قلك للهويسلم المسلمون من لسانك ويدك عديث لفدرأيت رجلا في الجنة يتقلب في شجرة قطعها عن ظهر الطريق كانت تؤذى المسلمين: مسلم

ر ٢) عديت تعدر آي رجار في اجنه يتعلب في شجرة قطعها عن ظهر الطريق كانت تؤذى المسلمين: مسلم من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup>٣) حديث أبى هريرة يارسول الله علمنى شيئاأتنفع به قال اعزل الأذى عن طريق المسلمين: مسلم من حديث أبى برزه قال قلت بإنبي الله فذكره

<sup>(</sup>٤) حديث من زحزم عن طريق السلمين شيئا يؤذيهم كتب الله له بها حسنة ومن كتب له بها حسنة أوجب لهبها الجنة:أحمد من حديث أبى الدرداء بسند ضعيف

<sup>(</sup> ٥ ) حديثلا على لمسلمان ينظرالى أخيه بنظريؤذيه: ابن المبارك فى الزهدمن رواية حمزة بن عبيدمرسلا بسند ضعيف وفى البر والصلة له من زيادات الحسين المسروزى حمزة بن عبدالله بن أبى سمى وهو الصواب (٦ ) حديث ان الله تعالى يكره أذى المؤمنين: ابن المبارك فى الزهدمن رواية عكرمة بن خالد مرسلاباسنا دجيد

ومنها أن يتواضع لكل مسلم ، ولا يتكبر عليه . فإن الله لا يحب كل مختال فحور قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (() « إِنَّ الله تَعَالَى أَوْحَى إِلَى أَنْ تُواضَعُوا حَى لا يَفْخَرُ الله عليه وسلم أَحَدُ عَلَى أَحَدِ ، ثم إِن تفاخر عليه غيره فليحتمل . قال الله تعالى لنبيه صلى الله عليه وسلم (خُذِ الْمَفْوَ وَأَمُرُ بِالْمُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ (()) وعن ابن أبى أوفى ، كانرسول الله صلى الله عليه وسلم (۲) يتواضع لكل مسلم ، ولا بأنف ولا يتكبر أب يجشى مع الأرملة والمسكين فيقضى حاجته .

ومنها أن لايسمع بلاغات الناس بعضهم على بعض ولا يبلغ بعضهم مأيسمع من بعض قال صلى الله عليه وسلم (٦) « لَا يَدْخُلُ الْجُنَّةَ قَتَاتٌ » وقال الخليل بن أحمد: من ثم لك ثم عليك ، ومن أخبرك بخبر غيرك أخبر غيرك أخبرك

ومنها أن لا يزيد في الهنجر لمن يعرفه على ثلاثة أيام مهما غضب عليه . قال أبو أبوب الأنصارى ، قال صلى الله عليه وسلم (۱) « لا يحل لله السلم أن يَهُ حُر أَخَاهُ فَوْقَ ثَلاَتْ يَلْتَقْيَانَ فَيْعُو ضُ هَذَا وَخَيْرُهُمَ الله عليه وسلم (۵) « لا يحل إلسكلام » وقد قال صلى الله عليه وسلم (۵) « مَنْ أَقَالَ مُسْلِماً عَثْرَتَهُ أَقَالَهُ الله يوم القيامة » قال عكرمة : قال الله تعالى ليوسف ابن يعقوب : بعفوك عن إخوتك رفعت ذكرك في الدارين . قالت عائشة رضي الله عنها : ما النه عليه وسلم (۱) لنفسه قط ، إلا أن تنتهك حرمة الله ، فينتقم لله . وقال ابن عباس رضي الله عنها : ماعفا رجل عن مظامة إلا زاده الله عنها

<sup>(</sup>١) حديث ان الله أوحى الي ان تواضعوا حتى لايفحر أحد على أحد: أبو داود وابن ماجه واللفظ له من حديث عياض بن جماز ورجاله رجال الصحيح

<sup>(</sup> ٣ ) حديث لايدخل الجنة قتات: متفق عليه من حديث حديثة

<sup>﴿</sup> ٤ ) حديث أبي أبوب لاعل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاث ــ الحديث :متفق عليه

<sup>(</sup> ٥ ) حديث من أقال مسلمًا عثرته أقاله الله يوم الفيامة :أبوداود والحاكم وقد تقدم

<sup>(</sup> ٣ ) حديث عائشة ماانتهم رسول الله صلى الله عليه وسلم لنفسه قط الا أن تصاب حرمة الله فينتقم لله: متفق عليه بلفظ الا أن تنتهك

<sup>(</sup>١) الاعراف: ١٩٩

وقال صلى الله عليه وسلم (١٠ ه مَا نَقَصَ مَالُ مِنْ صَدَقَةٍ وَمَا زَادَ اللهُ رَجُلاً بِعَفْوٍ إِلَّا عِزّاً وَمَا مِنْ أَحَدِ تَوَاضَعَ لِنَّهِ إِلَّا رَفَعَهُ اللهُ »

ومنها أن يحسن إلى كل من قدر عليه منهم مااستطاع ، لا يميز بين الأهل وغير الأهل روى على بن الحسين ، عن أيه عن جده رضي الله عنهم ، قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (") « اصنع المعروف في أهله و في غير أهله وإن أصبت أهله فهو أهله وإن محمد عليه وسلم أله فائت من أهله »وعنه باسناده قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (") «رأس المعنى بعد الدين التو دد إلى الناس واصطناع المعروف إلى كل بر وقاجر »قال أبوهر برة كان رسول الله صلى الله عليه وسلم (") لا يأخذ أحد بيده فينزع يده حتى يكون الرجل هو الذي يرسله . ولم تكن ترى ركبته عن ركبة جليسه . ولم يكن أحد يكلمه إلا أقبل عليه وجهه ، ثم لم يصرفه عنه حتى يفرغ من كلامه .

ومنها أن لايدخل على أحد منهم إلا بإذنه ، بل يستأذن ثلاثا ، فإن لم يؤذن له انصرف قال أبو هم يرة رضى الله عنه : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (٥) « ألا يستئذانُ ثَلاَثُ فَلَا وَلَى يَسْتَنْ مِشُونَ وَالثَّانِيَةُ يَسْتَصْلِحُونَ وَالثَّالثَةُ يَأْذَنُونَ أَوْ يَرُدُّونَ »

<sup>(</sup>١) حديث مانقص مال منصدقة وما زاد الله رجلا بعفو الاعزا وما تواضع أحد لله الا رفعه الله:مسلم من حديث أنى هريرة

<sup>(</sup>٢) حديث علي بن الحسين عن أبيه عن جده اصنع المعروف الى أهله فانن أهله فأنت أهله: ذكره الدارقطنى فى العلل وهو ضعيف ورواه القضاعى فى مسندالشهاب بن رواية جعفر بن محمد عن أبيه عن جده مرسلا بسند ضعيف

<sup>(</sup>٣) حديث علي بن الحسين عن أبيه عن جده رأس العقل بعد الايمان التوددالى الناس واصطناع المعروف الحك كل بر وفاجر: الطبرانى فى الارسط والحطابى فى تاريخ الطالبيين وعنه أبو نعيم فى الحلية دون قوله واصطناع الى آخره وقال الطبرانى التحب

<sup>(</sup> ٤ ) حديث أبى هريرة كان لايآخذ أحد بيده فينزع يده حتى يكون الرجل هو الذي يرسلها ــ الحديث: الطبراني في الاوسط باسنساد حسن ولا بي داود والترمذي وابن ماجه نحوه من حــديث أنس بسنسد ضعيف

<sup>(</sup> o ) حديث أبي هريرة الاستئذان ثلاث فالأولى يستنصتون والثانية يستصلحون والثالثة يأذنون أويردون الدار قطنى فى الافراد بسند ضعيف وفى الصحيحين من حديث أبي موسي الاستئذان ثلاث فان أذن لك والافارجع

ومنها:أن يخالق الجميع بخلق حسن ، ويعاملهم بحسب طريقته . فإنه إن أراد لقاء الجاهل بالعلم ، والأمي بالفقه ، والعبي بالبيان ، آذى و تأذى .

<sup>(</sup>١) حديث جابر ليس منا من لم يوقر كبرنا ويرحم صغيرنا:الطبراني في الاوسط بسند ضعيف وهو عند أبى داود والبخاري في الادب من حديث عبد الله بن عمرو بسند حسن

<sup>(</sup> ٢ ) حديث من اجلال الله اكرام ذي الشيبة المسلم: أبوداودمن حديث أبي موسى الأشعرى باسنادحسن

<sup>(</sup>٣) حديث جابر قدم وفد جهينة على النبي صلى ألله عليه وسلم فقام غلام ليتسكلم فقال صلى الله عليه وسلم مه فأين الكبير:الحاكم وصححه

<sup>(</sup> ٤ ) حديث ماوقر شاب شيخا لمنه الآ قيض الله له في سنه من يوقره :الترمذي من حديث أنس بلقظ ما أكرم ومن يكرمه وقال حديث غريب وفي بعض النسخ حسن وفيه أبوالرحال وهوضيف

<sup>(</sup> ٥ ) حديث لا تقوم الساعة حقى يكون الولد غيظا والمطر قيظا ــ الحديث : الحرائطي في مكارم الأخلاق من خديث عائشة والطبراني من حديث ابن مسعود واسنادها ضعيف

<sup>(</sup>٦) حديث التلطف بالصبيان :البرار من حديث أنس كان من أفكه الناس مع صبي وقدتقدم في الكاح وفي الصحيحين ياأبا عمير مافعل النغير وغير ذلك

<sup>(</sup>٧) حديث كان يقدم من السفر فتتلقاه الصبيان فيقف عليهم ثم يأمر بهم فيرفعون اليه ــ الحديث بمسلم من حديث عبد الله بنجعفر كان اذا قدم من سفر تلتى بنا قال فيلتى بى وبالحسن وقال قمل أحدنا بين بديه والآخر خلفه وفى رواية تلتى بصبيان أهل بيته وانه قدم من سفر فسبتى بى اليه خملنى بين يديه ثم جىء بأحد ابنى قاطمة فأردفه خلفه وفى الصحيحين أن عبد الله بن جعفر قال لابن الزير أنذكر أذ تلقينا رسول الله صلى الله عليه وسلم أنا وأنت وابن عباس قال نعم فحملنا و تركك ففظ مسلم وقال البخارى ان ابن الزير قال لابن جعفر فالله أعلم قال نعم فحملنا و تركك ففظ مسلم وقال البخارى ان ابن الزير قال لابن جعفر فالله أعلم

ثم يأمر بهم فيرفعون إليه ، فيرفع منهم بين يديه ومن خلفه ، و يأمر أصابه أن يحملوا بعضهم فريما تفاخر الصبيان بمدذلك ، فيقول بعضهم لبعض : حملى رسول الله صلى الله عليه وسلم بين بديه ، وحملك أنت وراءه . و يقول بعضهم : أمر أصابه أن يحملوك وراءه . وكان (١) يؤتى بالصبي الصغير ليدعو له بالبركة ، و ليسميه ، فيأخذه فيضعه في حجره ، فر عا بال الصبي ، فيصيح به بعض من يراه ، فيقول « كَرُرُومُوا الصَّبَّ بَوْ لَهُ » فيد عه حتى يقضي بوله ، ثم يفرغ من حمانه له وتسميته . و يبلغ سرور أهله فيه ، ثلا يرواأنه تأذى ببوله فإذا انصر فو اغسل تو به بعده ومنها: أن يكون مع كافة الحلق مستبشرا طلق الوجه رفيقا . قال صلى الله عليه وسلم (١٠) « إن الله وأندرون على من حرَّمت النّارُ ؟ » قالوا الله ورسوله أعلم . قال « عَلَى اللّينِ المُمّنِ السّهْلِ وانّدرون على من حرَّمت النّارُ ؟ » قالوا الله ورسوله أعلم . قال « عَلَى اللّينِ المُمّنِ السّهْلِ القريب » وقال أبو هريرة رضي الله عنه : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢٠) « إن الله مني السّهْلِ الطّنة الطّنة والسّم، والسول الله ، دلني على عمل يدخلني الجنة . فقال منهم يارسول الله ، دلني على عمل يدخلني الجنة . فقال منهم إلى المناه من مُوجِبات السّه فرّة بَذْلُ السّلام وحسن الله ، دلني على عمل يدخلني الجنة . فقال عبد الله بن عمر المناه النّه بن عمر النّه عبد وقال عبد الله بن عمر الله من مُوجِبات المنتفرة بندل السّلام وحسن الكلام » وقال عبد الله بن عمر المنه الله عبد الله بن عمر المنه المناه الله بن عمر المنه المنه المنه بن عمر الله بن عمر المنه الله عبد الله بن عمر المنه المنه المنه بن عمر المنه الله بن عمل عمل بدخاني المناه بن على عمل بدخاني المنه بن عمر الله بن عمر المنه الله بن عمر المنه الله بن عمر النه بن عمر المنه الله بن على عمل الله بن الله بن عمر المنه الله بن ال

<sup>(</sup>۱) حديثكان يؤتى بالصبى الصغير ليدعو له بالبركة ويسميه فيأخذه ويضعه فى حجره فربما بال الصبى فيصيح به بعض من رآه - الحديث: مسلم من حديث عائشة كان يؤتى بالصبيان فيسبوك عليهم ويحنكهم فأتى بصبى فبال عليه فدعا بماء فأتبعه بوله ولم يغسله وأصله متفق عليه وفى رواية لأحمد فيدعو لهم وفيه صبوا عليه الماء صبا وللدار قطنى بال ابن الزبيرعلى النبى صلى الله عليه وسلم فأخذ به أخذا عنيفا - الحديث: وفيه الحجاج ابن ارطأة ضعيف ولا محمد ابن منيع من حديث حدن بن على عن امرأة منهم بينا رسول الله صلى الله عليه وسلم مستلقياعلى ظهره يلاعب صبيا إذ بال فقات لنأخذه وتضربه فقال دعيه اثنونى بكوز من ماه الحديث: واستاده صحيح

<sup>(</sup>۲) حديث آلدرون على من حرمت النار قالوا الله ورسوله أعلم قال الهين اللهن السهل القريب: الترمذي من حديث ابن مسعود ولم يقل اللين وذكرها الحرائطي من رواية عجمد بن أبي معيقب عن أمه قال الترمذي حسن غريب ا

<sup>(</sup>٣) حديث أبى هريرة أن الله يحب السهل الطلق :البيهق في شعب الايمان بسند ضعيف ورواه منرواية مورق العجلىمرسلا

<sup>(</sup>٤) حديث أن من موجبات المنفرة بذل السلام وحسن الكلام : ابن أبي شيبة في مصنفه والطبراي والحرائي والحرائطي في مكارم الأخلاق واللفظ واليهتي في شعب الايمان من حديث هابي أن يزيد بإسناد جيد

إن البر شيء هين، وجمه طليق وكلام لين . وقال صلى الله عليه وسملم (١٦) « اتَّقُوا النَّارَ وَلَوْ بِشِقٌ تَمْرَةٍ فَنَ لَمْ يَجِدْ فَبَكَلِمَةٍ طَيِّبَةٍ» وقال صلى الله عليه وسلم (١٠ و إِنَّ فِي الجُنَّةِ لَنُرَفًا يُرَي ظُهُورُهَا مِن بُطُومِ أَ وَبُطُومُ أَمِن ظُهُورِهَا ، فقال أعرابي لمن هي بارسول الله ؟ قال « لِمَن أَطَابَ الْكِكَلاَمَ وَأَطْمَمَ الطَّمَامَ وَصَلَّى بِاللَّيْلِ وَالنَّاسُ نِيَامٌ » وقال معاذبن جبل قال لى رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢) «أُوصِيكَ بتَقُوى اللهِ وَصِدْقِ الْحَدِيثِ وَوَقَاء الْمَهْدِ وَأَدَاء الْأَمَانَةِ وَتَرْكُ الْجِيَانَةِ وَحِفْظِ الْجَارِ وَرَحْمَةِ الْيَتِيمِ وَلِينِ الْكَلاّمِ وَبَدْلُ السَّكر م وَخَفْض الجُنارِج» وقال أنس رضى الله عنه: عرضت لنبي الله صلى الله عليه وسلم (١) امرأة وقالت لى معك حاجة ، وكان معه ناسمن أصحابه فقال « اجْلِسِي فِي أَيِّ نَوَاحِي السُّكَلُّ شِئْتِ أَجْلِسْ إِلَيْكِ » ففعلت فجلس إليها حتى قضت حاجتها . وقال وهب بن منبه إن رجلًا من بني إسرائيل صام سبعين سنة ، يفطر في كل سبعة أيام ، فسأل الله تعالى أنه يريه كيف يغوى الشيطان الناس. فلما طال عليه ذلك ولم يحب ، قال: لو اطلعت على خطيئتي وذنبي بيني وبين ربى لكان خيرا لى منهذا الأمرالذي طلبته. فأرسل الله إليه ملكا فقال له: إن الله أرسلني إليك، وهو يقول لك إن كلامك هذا الذي تكلمت به، أحب إلى ممامضي من عبادتك .وقد فتح الله بصرك فانظر. فنظر فإذا جنو دإ بليس قدأ حاطت بالأرض، وإذا ليس أحد من الناس إلاو الشياطين حوله كالذئاب. فقال أى ربِّ من ينجو من هذا؟قال الورع اللين ومنها:أن لايمد مسلما بوعد إلا ويني به . قال صلى الله عليه وسلم « الْعِدَةُ عَطِيَّةٌ » (هُ

<sup>(</sup>١) حديث انقوالنار ولو بشق تمرة ــ الحديث : متفق عليه من حديث عدي بن حاتم وتقدم فىالزكاة

<sup>(</sup> ۲ ) حدیث ان فی الجنة غرفا بری ظهورهامن بطونهاو بطونهامن ظهورها ـ الحدیث: الترمذی من حدیث علی و قال حدیث غریب \* قلت و هو ضعیف

<sup>(</sup>٣) حديث معاد أوصيك بتقوى الله وصدق الحديث: الخرائطي في مكارمالأخلاق والسهق في كتاب الزهد وأبو نعيم في الحلية ولم يقل البيهتي وخفض الجناح واسناده ضعيف

<sup>(</sup> ٤ ) حديث أنس عرضت لرسول الله صلى الله عليه وسلم امرأة وقالت لىمعك حاجة فقال اجلسي في أي نواحى السكك شئت أجلس اليك ــ الحديث : رواه مسلم

<sup>(</sup>٥) حديث العدة عطية :الطبراى في الاوسط من حديث قباث بن أشيم بسند ضعيف

وقال ه الميدة دُنْ » (۱) وقال (۱) « ثَلَاثُ فِي النّنافِق إِذَا حَدَّثَ كَذَبَ، وَإِذَا وَعَدَأَخُلَفَ وَإِذَا النّثُمنَ خَانَ » وقال (۱) « ثَلَاثُ مَنْ كُنَّ فِيهِ فَهُوَ مُنَافِق وَ إِنْ صَامَ وَصَلّى » وقال (۱) وثلاث من نفسه ، ولا يأتى إليهم إلا بما محب أن يؤتى إليه . قال صلى الله عليه وسلم (۱) « لا يَسْتَكْمِلُ المّنبُدُ الْإِيمانَ حَتَّى يَكُونَ فِيهِ ثَلَاثُ خَصَالِ الْإِ نفاقُ مِنَ الْإِقْتَارِ ، وَالْإِنصَافُ مِنْ نَفْسِهِ ، وَبَدْلُ السّلاَمِ » وقال عليه السلام (۱) « مَنْ سَرّهُ أَنْ يُزَحْزَ حَيْنِ النّارِ وَيَدْخُلُ الجُنْةَ فَلْتَأْتِهِ مَنبَيّتُهُ وَهُو يَشْهِدُ أَنْ لاَ إِللّهُ إِلاَ اللّهُ وَأَنْ مُحَمَّداً يُرَحْقَ مَنْ اللّهِ وَلَيْ اللّه وَلِلهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَمْ يَشْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَى وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللللللّهُ الللللّهُ اللللللللللللّ

<sup>(1)</sup> حديث العدة دين: الطبراني في معجميه الأوسط والأصغر من حديث على وابن مسعود بسنسد فيه جبالة ورواه أبو داود في المراسيل

<sup>(</sup> ٢ ) حديث ثلاث فى النافق إذا حدث كذب وإذا وعد أخلف وإذا التمن خان :متفق عليه منحديث أبى هــريرة بحوه

<sup>(</sup>٣) حديث ثلاث من كن فيه فهو منافق وان صام وصلى :البخارى من حديث أبى هريرة وأصله متفق عليه ولفظ مسلم وان صام وصلى وزعم انه مسلم وهذا ليس فىالبخارى

<sup>(</sup> ٤ ) حديث لإيستكمل العبد الايمان حتى يكون فيه ثلاث خصال الانفاق من الاقتار والانصاف من نفسه وبذل السلام:الخرائطي في مسكارم الاخلاق من حديث عمار بن ياسر ووقفه البخاري عليه

<sup>(</sup> o ) حديث من سره أن يزحزح عن النار فلتأته منيته وهو يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله وليأت الى الناس مايحب أن يؤتى اليه :مسلم من حديث عبد الله بن عمر وبن العاص محوه والخرائطى في مكارم الأخلاق بلفظه

<sup>(</sup>٦) حديث ياأبا الدردا، أحسن عباورة من جاورك تكن مؤمنا وآحب للناس ماتحب لنفسك تبكن مسلما الحرائطي في مكارم الأخلاق يسند ضعيف والمعروف انه قاله لأبي هريرة وقد تقدم

ومنها،أن يزيد في توقير من تدل هيئته وثيابه على عاو منزلته ، فينزل الناس منازلهم روي أن عائشة رضي الله عنها كانت في سفر ، فنزلت منزلا ، فوضمت طعامها ، فجاء سائل فقالت عائشة . ناولوا هذا المسكين قرصا ، ثم من رجل على داية ، فقالت أدعو وإلى الطعام فقيل لها : تعطين المسكين وتدعين هــذا الغني !فقا لت : إن الله تعالى أنزل الناس منازل لابد لنامنأن ننزلهم تلك المنازل. هذا المسكين يرضى بقرص، وقبيح بنا أن نعطي هـذا الغني على هذه الهيئة قرصا . وروي أنه صلى الله عليه وسلم دخل بعض يبوته ، فدخل عليه أصحابه حتى غص المجلس وامتلاً فجاء جرير بن عبد الله البحلي ، فلم يجد مكانا ، فقعد على الباب. فلف رسول الله صلى الله عليه وسلم رداءه ، فألقاه إليه ، وقال له داجْ لِسْ عَلَى هَذَا » فأخــذه جرير ووضعه على وجهه ، وجعل يقبله ويبكي ، ثم لفه ورمى به إلى النبي صلى الله عليه وسلم وقال : ماكنت لأجلس على ثوبك ، أكرمك الله كما أكرمتني . فنظر النبي صلى الله عَليه وسلم يمينا وشمالا ثم قال (١) « إِذَا أَتَا كُمْ كُريمُ قَوْمٍ فَأَكْرِمُوهُ » وكذلك كل من له عليه حق قديم فليكرمه . روي أن ظئر رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢٠) التي أرضعته جاءت إليه . فبسط لها رداءه ، ثم قال لها « مَرْ حَباً بأُمِّي » ثم أجلسها على الرداء ثم قال لهــا « إِشْفَعِي تُشَفَّعِي وسَلَى تُعْطَىٰ » فقــالت قَوْمى · فقال « أمَّا حَقِّي وَحَقُّ بني هَأْشِيمَ فَهُو َ لَكِ » فقام الناس من كلّ ناحية وقالوا: وحقنا يارسول الله ثم وصلها بعد، وأخدمها ووهب لها سهمانه بحنين ، فبيع ذلك من عثمان بن عفان رضي الله عنه بمائة ألف درهم (٣) والرعاآ آماه من يأتيه وهو على وسادة جالس ، ولا يكون فيها سعة يجلس معه ، فينزعها ويضمها تحت الذي يجلس إليه . فإن أبي عزم عليه حتى يفعل

<sup>(</sup>١) حديث إذا اتاكم كريم قوم فأكرموه وفى أوله قصة فى قدوم جريربن عبد الله: الحاكم من حديث جابر وقال صحيح الاسناد وتقدم فى الزكاة مختصرا

<sup>(</sup> ٢ ) حديث ان ظئر رسول آله صلى الله عليه وسلم التي أرضعته جاءت اليه فبسط لها رداءه ــ الحديث: ابو داود والحاكم وصححه من حديث أبى الطفيل مختصرا في بسط ردائه لها دون ما بعده

<sup>(</sup>٣) حدیث نزعه صلی الله علیه وسلم وسادته ووضعها شحت الذی یجلس الیه: احمد من حدیث ابن عمرو أنه دخل علیه صلی الله علیه وسلم فألقی الیه وسادة من أدم حشوهالیف ــ الحدیث: واسناده صحیح وللطبرانی من حدیث سلمان دخلت علی رسول الله صلی الله علیه وسلم وهو مسكی، علی وسادة فألقاه كلی ــ الحدیث وسنده ضعیف قال صاحب المیزان هذا خبر ساقط

ومنها:أن يصلح ذات البين بين المسلمين مهما وجد إليه سبيلا . قال صلى الله عليه وسلم « أَلَا أُخْبِرُكُمْ بِأَفْضَلَ مِنْ دَرَجَةِ الصَّلاَةِ وَالصَّيامِ وَالصَّدَقَةِ ؟ » قالوا بلي قال « إِصْلاحُ ذَاتِ الْبَيْنِ وَفَسَادُ ذَاتِ الْبَيْنِ هِي الْحَالِقَةُ ، وقال صلى الله عليه وسلم (٧٠ ﴿ أَفْضَلُ الصَّدْقَةِ إِصْلاَحُ ذَاتِ الْبَيْنِ ، وعن النبي صلى الله عليه وسلم ، فما رواه أنس رضي الله عنه قال : ينما رسول الله صلى الله عليه وسلم "" جالس إذ ضعك حتى بدت ثناياه . فقال عمر رضي الله عنه ، يارسول الله ، بأبي أنت وأمي ما الذي أضحكك ؟ قال ﴿ رَجُلاَنِ مِنْ أُمِّتِي جَثَيَا بَيْنَ يَدَيْ رَبِّ الْعِزَّةِ فَقَالَ أَحَدُهُمَا يَارَبُّ خُذْ لِي مَظْلَمَى مِنْ هَذَا فَقَالَ اللهُ تَعَالَى رُدَّ عَلَى أَخِيكُ مُظْلَمَتُهُ فَقَالَ يَارَبُ لَمْ يَبْقَ لِي مِنْ حَسَنَاتِي شَيْءٍ فَقَالَ اللهُ تَعَالَى لِلطَّالِبِ كَيْفَ تَصْنَعُ بِأْخِيكُ وَلَمْ يَبْقَ لَهُ مِنْ حَسَنَاتِهِ شَيْءٍ ؟ فَقَالَ يَارَبُّ فَلْيَصْبِلْ عَنَّى مِنْ أُوزَاري » ثم فاضت عينا رسول الله صلى الله عليه وسلم بالبكاء فقال « إِنَّ ذَلِكَ لَيَوْمٌ عَظِيمٍ يَوْمُ يَحْتَاجُ النَّاسُ فِيهِ إِلَى أَنْ يُحْمَلَ عَنْهُمْ مِنْ أَوْزَارِهِ ۚ قَالَ فَيَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى أَيْ لِلْمُتَظَلِّمِ ارْفَعْ بَصَرَكَ فَانْظُرْ فِي الْجِنَانِ فَقَالَ بَارَبِّ أَرَى مَدَائِنَ مِنْ فِضَّةٍ وَقُصُوراًمِنْ ذَهَبِ مُكَلَّلَةً بِاللَّوْ لُو لِائِيِّ نَبِيٌّ هَذَا أَوْ لِأَيِّ صِدِّيقٍ أَوْ لِأَيُّ شَهِيدٍ ؟ قَالَ اللهُ تَمَالَى هَذَا لِنَ أَعْطَى الثَّمَنَ قَالَ يَارَبٌّ وَمَنْ كَيْلِكُ ذَلِكَ ؟ قَالَ أَنْتَ كَمْ لِكُهُ قَالَ عَاذَا بَارَبٌ ؟ قَالَ بِمَفُوكَ عَنْ أَخِيكَ قَالَ بَارَبٌ قَدْ عَفَوْتُ عَنْهُ فَيَقُولُ اللهُ تَعَالَى خُذْ بِيدِ أُخِيكَ فَأَدْخِلْهُ الجُنَّةَ » ثم قال صلى الله عليه وسلم « اتَّقُوا اللهَ وَأُصْلِحُوا ذَاتَ يَنْكُمُ ۚ فَإِنَّ اللهَ تَعَالَى يُصْلِحُ بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ الْقِيامَةِ »

<sup>(</sup>١) حديث ألا أخبركم بأفضل من درجة الصيام والصلاة والصدقة قالوا بلى قال إصلاح ذات البين وفسادذات البين الحالقة:أبو داود والترمذي وصححه من حديث أبي الدرداء

<sup>(</sup> ٢ ) حديث أفضل الصدقة إصلاح ذات البين:الطبراني في السكبير والحرائطي في مكارم الأخلاق مث حديث عبد الله بن عمرو وفيه عبد الرحمن بن زياد الافريق ضعفه الجمهور

<sup>(</sup>٣) حديث أنس بينها رسول الله صلى الله عليه وسلم جالس اذ ضحك حتى بدت ثناياه فقال عمر يارسول الله بأبي وأمي ماالذي أضحكك قال رجلان من أمتى جثيا بين يدى الله عز وجل فقسال أحدها يارب خذلي مظلمتي من هذا الحديث: الحرائطي في مكارم الأخلاق والحاكم وقال صحيح الأسناد وكذا أبو يعلى الموصلي خرجه بطول وضعفه البخاري وابين حيان

وقد قال صلى الله عليه وسلم (۱) « لَيْسَ بَكَذَّابِ مَنْ أَصْلَحٌ بَيْنَ اثْنَيْنِ فَقَالَ خَيْرًا » وهذا بدل على وجوب الإصلاح بين الناس ، لأن ترك الكذب واجب ، ولا يسقط الواجب الابواجب آكد منه . قال صلى الله عليه وسلم (۲) «كُلُّ الْكَذِبِ مَكْتُوبٌ إِلاَّ أَنْ يَكُذِبَ مَكْتُوبٌ إِلاَّ أَنْ يَكُذِبَ مَكْتُوبٌ إِلاَّ أَنْ يَكُذِبَ مَكْتُوبٌ إِلاَّ أَنْ يَكُذِبَ مَنْ اثْنَيْنِ فَيُصْلِحَ يَنْهُما يَكُذِبَ لِيْرُونِيما »

ومنها :أن تستر عورات المسلمين كلهم . قال صلى الله عليه وسلم (") و مَنْ سَتُو عَلَى الله عليه وسلم سَتَرَهُ الله تَمَالَى فِي الدُنْيَا وَالآخِرة ، وقال (") و لايَسْتُرُ عَبْدُ عَبْدًا إِلّاسَتَرَهُ الله يَوْمَ الله عليه وسلم (" وقال أبو السعيد الحدري رضي الله عنه ،قال صلى الله عليه وسلم (" ولا يَرَى الله عَنْ مِنْ أَخِيهِ عَوْرَةً فَيَسْتُرُهَا عَلَيْهِ إِلاَّ دَخَلَ الجُنَة ، وقال صلى الله عليه وسلم الله عز لما أخبره «لَوْ سَتَرْتَهُ بِتَوْبِكَ كَانَ خَيْرًا لَكَ ، فإذًا على المسلم أن يسترعورة نفسه في اسلامه واجب عليه كحق اسلام غيره . قال أبو بكر رضي الله عنه : لو وجدت شاريا لأحببت أن يستره الله ، ولو وجدت سارقا لأحببت أن يستره الله . وروي أن عمر رضي الله عنه كان يمس بالمدينة ذات ليلة . فرأى رجلا وامرأة على فاحشة . فلما أصبح قال المناس : رأيتم لو أن إماما رأى رجلا وامرأة على فاحشة فأفام عليها الحد، ما كنتم فاعلين ؟ قالوا إنما أنت إمام . فقال علي رضي الله عنه : ايس ذلك لك إذاً يقام عليك الحد .

<sup>(</sup>١) حديث ليس بكذاب من أصلح بين اثنين فقال خيراأونمي خيرا: متفق عليه من حديث أم كاثوم بنت عقمة بن أدر معط

<sup>(</sup>٢) حديث كل الكذب مكتوب الا أن يكذب الرجل في الحرب ــ الحديث : الخرائطي في مكارم الاخلاق من حديث النواس بن سمعان وفيه انقطاع وضعف ولمسلم نحوه من حديث أم كلثوم بنت عقبة

<sup>(</sup>٣) حديث من ستر على مسلم ستره الله في الدنيا والآخرة : مسلم من حديث أبي هريرة وللشيخين من حديث الله عمر من ستر مسلما ستره الله يوم القيامة.

<sup>(</sup> ٤ ) حديث لايستر عبد عبدا الاستره الله يوم القيامة: مسلم من حديث أبي هريرة أيضا

<sup>(</sup> ه ) حديث أبي سعيد الحدرى لايرى المرؤمن أخيه عورة فيسترها عليه إلا دخل الجنة: الطبرانى فى الاوسط والصغير والحرائطي في مكارم الاخلاق واللفظ له بسند ضعيف

<sup>(</sup>٦) حديث تو سترته بثوبك كان خيرا لك : أبوداود والنسائى من حديث نعيم بن هزال والحاكم مث حديث هزال نفسه وقال محيح الاسناد ونعيم مختلف في صحبته

وهذا من أعظم الأدلة على طلب الشرع لستر الفواحش ، فإن أفحشها الزنا ، وقد نيط بأربعة من العدول، يشاهدون ذلك منه في ذلك منها كالمرود في المكحلة، وهذا قطلا يتفق و إن علمة القاضي تحقيقا لم يكن له أن يكشف عنه فانظر إلى الحكمة في حسم باب الفاحشة بإيجاب الرجم الذي هو أعظم العقوبات ،ثم انظر إلى كثيف ستر الله كيف أسبله على العصاة من خلقه ، بتضييق الطريق في كشفه . فترجوا أن لا يحرم هذا الكرم يوم تبلى السرائر فق الحديث () وإن الله إذا ستر على عبد عوركه في الدنيا فهو أكرم من أن يكشفها في الآخيرة وإن كشفها في الدنيا فهو أكرم من أن يكشفها مراة أخرى، وعن عبد الرحمن الآخيرة وإن كشفها في الذنيا فهو أكرم من أن يكشفها مراة أخرى، وعن عبد الرحمن ابن عوف رضي الله عنه قال : خرجت مع عمر رضي الله عنه لياة في المدينة ، فيديا نحن غشى إذ ظهر لنا سراج . فانطلقنا نؤمه . فلما دنونا منه ، إذا باب مغلق على قوم لهم أصوات إذ ظهر لنا سراج . فانطلقنا نؤمه . فلما دنونا منه ، إذا باب مغلق على قوم لهم أصوات ولفط . فأخذ عمر يدى ، وقال أندرى يبت من هذا ؟ قلت لا فقال . هذا يبت ربيعة ان أمية بن خلف ، وه الآن شرب فا ترى ؟ قلت أرى أ ناقد أتينا مانها نا الله عنه ، قال الله تعالى وجوب الستروتر الالتنبع وقدقال الله عليه وشلما وينا أن يكشب من هذا يكوب وجوب الستروتر الدالتنبع وقدقال الله عليه وسلم المادية (ولا تَكبُ سَلُ الله عليه وسلم المادية () وإنا تنبَعْت عورات الناس أفيد منها أو كوث تنه هيه منه المناه والمها واله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم المورة المناك الله عنه عورات الناس أفيد منه المناك وقد الله والمناك وقد المناك وقد الم

<sup>(</sup>۱) حسيث ان الله اذا ستر على عبده عورة فى الدنيا فهو أكرم من أن يكشفه فى الآخرة: الحديث الترمذى وابن ماجه والحاكم من حديث على من أذنب ذنبا فى الدنيا فستره الله عليه وعفا عنه فالله أكرم من أن يرجع فى شىء قد عفا عنه ومن أذنب ذنبا فى الدنيا فعوقب عليه فالله أعدل من أن يئنى العقوبة على عبده لفظ الحاكم وقال صحيح على شرط الشيخين و لمسلم من حديث أبى هريرة لاستر الله على عبد فى الدنيا الاستره يوم الفيامة

<sup>(</sup>٢) حديث انك أن اتبعت عورات الناس أفسدتهم أو كدت تفسدهم : قاله لمعاوية أبو داود باسناد صحيح من حديث معاوية

<sup>(</sup>۱۱ الجبرات : ۱۲<u>)</u>

وقال صلى الله عليه وسلم (١) «يَا مَعْشَرَ مَنْ آمَنَ بِلِسَانِهِ وَلَمْ يَدْخُلِ الْإِيَمَانُ فِي قَلْبِهِ لاَ تَغْتَا بُوا الْمُسْلِمِينَ وَلاَ تَنَّبِعُوا عَوْرَاجِمْ فَإِنَّهُ مَنْ يَنَّبِع عَوْرَةَ أَخِيهِ الْمُسْلِمِ يَنَّبِعِ اللهُ عَوْرَتَهُ وَمَنْ يَنَّبِعِ اللهُ عَوْرَ لَهُ يَفْضَحُهُ وَلَوْ كَانَ فِي جَوْفِ يَيْتِهِ مُ

وقال أبو بكر الصديق رضي الله عنه : لو رأيت أحدا على حدمن حدود الله تعالى ما آخذته ولا دعوت له أحدا حتى يكون مع غيرى وقال بعضهم : كنت قاعدا مع عبد الله بن مسعود رضي الله عنه ، إذ جاءه رجل بآخر ، فقال :هذا نشوان . فقال عبدالله بن مسعود : استنكهوه فاستنكهوه فوجده نشوانا ، فحبسه حتى ذهب سكره ، ثم دعا بسوط فكسر ثمره ، ثم قال فلستنكهوه فوجده نشوانا ، فحبسه حتى ذهب سكره ، ثم دعا بسوط فكسر ثمره ، ثم قال للذي للجلاد إجله وارفع يدك ، وأعط كل عضو حقه . فجله وعليه قباء أو مرط فلما فرغ قال للذي جاء به ، ما أنت منه ؟ قال عمه . قال عبد الله ، ماأدبت فأحسنت الأدب ، ولاسترت الحرمة إنه ينبغي للإمام إذا النهى إليه حد أن يقيمه ، وإن الله عفو يحب العفو . ثم قرأ ((''وَلْيَعْفُوا وَلْيَصْفُحُوا ) ثم قال . إنى لأذكر أول رجل قطعه النبي صلى الله عليه وسلم ('' أتى بسارق فقطعه ، فكأنما أسف وجهه ، فقالوا يارسول الله كأنك كرهت قطعه !فقال «إنه ينبّ بني إلينه حداً أن يُقيمه إن الله عَفُونُ يُحِبّ العَفُوت عنه ؟ فقال «إنه يَنْ بَنْ بَنِي السّلُطانِ إذا انتهى إليه عَفُونُ الله كأنك كرهت فطعه !فقال «إنه ينبّ بني الله عليه وسلم وجهه ، مقالوا يارسول الله كأنك كرهت فطعه !فقال «إنه ينبّ بني الله عليه وسلم وراية عنه فقال واله عنه والله كره وجه رسول الله كم واله الله كنانا سنى في وجه رسول الله ينه ينه الله عليه وسلم رماد لشدة تنيره على الله عليه وسلم رماد لشدة تنيره

وروي أن عمر رضي الله عنه كان يدس بالمدينة من الليل، فسمع صوت رجل في بيت يتغنى . فتسور عليه ، فوجد عنده امرأة وعنده خمر . فقال ياعدو الله، أظننت أن الله يسترك وأنت على معصيته ؟ فقال وأنت ياأمير المؤمنين فلا تعجل ، فإن كنت قدعصيت الله واحدة

<sup>(</sup> ۱ ) حدیث یامعشر من آمن بلسانه ولم یدخل الایمان قلبه لاتغتابوا المسلمین ولاتتبعوا عوراتهم سلطیدیث. أبو داود من حدیث أبی برزة باسناد جید والترمذی نحوه من حدیث ابن عمر وحسته

<sup>(</sup>٢) حديث ابن مسعود انى لأذ كر أول رجل قطعه النبي صلى الله عليه وسلم أنى بسارق فقطعه فسكا محيا أسف وجه رسول الله صلى الله عليه وسلم ما الحديث: رواه الحاكم وقال محيح الاستاد وللحرائطي في مكارم الأخلاق فكا تماسني في وجه رسول الله صلى الله عليه وسلم رماسيا لحديث

<sup>(</sup>۱<sub>و۲)</sub> النور : ۲۲

فقد عصيت الله في " ثلاثا . قال الله تمالى ( وَلا بَجَسَّمُوا (١) وقد تبسست . وقال الله تمالى ( وَلِيْسَ الْبِرُ بِأِنْ اللهُ وَاللهُ اللهُ تمالى ( وَلَيْسَ الْبِرُ بِأِنْ اللهُ وَاللهُ اللهُ تمالى ( لاَ تَدُخُلُوا بُيُونَا غَيْرَيُوتِكُمْ ( ٢) الآية وقد دخلت بيتى بند إذن ولا سلام . فقال ( لاَ تَدُخُلُوا بُيُونَا غَيْرَيُوتِكُمْ ( ٢) الآية وقد دخلت بيتى بند إذن ولا سلام . فقال عرر رضي الله عنه . هل عندك من خير إن عفوت عنك ؟ قال نعم والله بالمير المؤمنين المن عفوت عنى لاأعود إلى مثلها أبدا . فعفا عنه وخرج وتركه . وقال رجل لعبد الله بن عمر باأبا عبد الرحمن ، كيف سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول في النجوى يوم القيامة على المعته يقول ( ١) « إن الله ليُدني مِنْهُ المُنومِينَ فَيضَعُ عَلَيْهِ كَنْفَهُ وَيَسْتُرُهُ مِينَ النّاسِ فَيَقُولُ أَتَمْرِفُ ذَنْهِ كَنْفَهُ وَيَسْتُرُهُ مِينَ النّاسِ فَيَقُولُ أَتَمْرِفُ ذَنْهِ كَذَهُ مَنَ عَلَيْهِ كَنْفَهُ وَيَسْتُرُهُ مِينَ النّاسِ فَيَقُولُ أَتَمْرِفُ ذَنْهِ كَذَهُ مَنْ كَذَا ؟ فَيَقُولُ نَمْ عَلَيْهِ كَنْفَهُ وَيَسْتُرُهُ مِينَ النّاسِ فَيَعْنَ اللهُ عَلَيْهِ كَنْفَهُ وَيَسْتُرَهُ مِنْ النّاسِ فَيَسُولُ أَتَمْرِفُ ذَنْهِ كَنَهُ قَدْ هَلَكَ قَالَ لَهُ بَاعَبْدِي إِنِي لَمْ أَسْتُرهُ هَا عَلَيْكَ فِي الدُّنِيَ إِلاَ وَأَنَا أَرِيثُ مَنْ فَيْعُلُى اللهُ عَلَيْكَ فِي الدُّنِيَ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلْهُ وسلم اللهُ عليه وسلم الله عليه وسلم اللهُ عَلَيْ السَّنْعَ خَبَرَ قَوْمٍ وَهُمُ لَهُ كَارِهُونَ صُبَ فِي أَذُنِهِ أَلْكَافِرُ وَمُ وَلُمُ لَهُ كَارِهُونَ صُبَعْ فِي أَذُنِهِ الْمَاكِمُونَ صُبَعْ فَي أَذُنِهِ وَمُ اللهُ عَلَيْهُ وَمُ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَمُ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَمُ مَنْ اللّهُ عَلَيْهُ وَمُ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَمُ مَنْ اللّهُ عَلَيْهُ وَمُ مَنْ اللّهُ عَلْهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَلَهُ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ مَا الْهُ عَلَيْهُ وَلَا مُعَلِي اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلْهُ عَلْهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

ومنها: أن يتقي مواضع النهم ، صيانة لقلوب الناس عن سوء الظن ، ولألسنتهم عن الغيبة . فإنهم إذا عصوا الله بذكره وكان هو السبب فيه ، كان شريكا . قال الله تعالى ( وَلَا تَسْبُوا اللهِ يَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ فَيَسُبُوا اللهَ عَدُوا يِغَيْرِ عِلْمٍ (1) وقال صلى الله عليه وسلم (1) وكَل تَسْبُوا اللهُ عَدُوا يِغَيْرِ عِلْمٍ (1) وقال صلى الله عليه وسلم (1) وكَيْفَ تَرَوْنَ مَنْ يَسُبُ أَبُويْهِ ؟ فقال

<sup>(</sup>۱) حديث ابن عمر إن الله عز وجل ليدى المؤمن فيضع عليه كنفه وستره من الناس فيقول أتعرف ذف كذا ـ الحديث : منفق عليه

<sup>(</sup>٧) حديث كل أمنى معانى إلا المجاهرين \_ الحديث : متفق عليه من حديث آبي هريرة

<sup>(</sup> س ) حديث من استمع من قوم هم له كارهون صب فى أذنيه الآنك يوم القيامة: البخارى من حديث ابن عباس مرفوعا وموقوفا عليه وعلى أبي هريرة أيضا

<sup>(</sup> ٤ ) حديث كُف ترون من سب أبوية فقالوا وهل من أحد يسب أبويه الحديث :متفق عليه من حديث عد الله بن همر ونحوه

<sup>(</sup>١) الحجرات : ١٦ (٢) البقرة : ١٨٩ (٢) النور : ٢٧ (١) الاضام : ١٠٨

نَعُمْ يَسُبُّ أَبُوَيْ غَيْرِه فَيَسَبُونَ أَبُوَيْهِ ، وقد روى أنس بن مالك رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم (1) ، كلم إحدى نسائه . فمر به رجل فدعاه رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال « يَا فُلَانُ هَذِهِ زَوْجَتِي صَفِيَّةٌ ، فقال يارسول الله ، من كنت أظن فيه فإني لم أَكُن أَظْن فيك ، فقال ﴿ إِنَّ الشَّيْطَانَ يَجْرى مِنَ ابْنَ آدَمَ تَجْرَى الدِّم ، وزاد في رواية (٢٠) إِنَّى خَشِيتُ أَنْ يَقَدْفَ فِي قُلُوبِكُمَا شَيْئًا » وكانا رجلين ، فقال « عَلَى رسْلِكُما ٓ إِنَّهَا صَفِيَّةُ الحديث ، وكانت قد زارته في العشر الأواخر من رمضان. وقال عمر رضي الله عنه من أقام نفسه مقام النهم فلايلو من من أساء به الظن. ومر برجل يكلم امرأة على ظهر الطريق ، فعلاه بالدرة ، فقال ياأمير المؤمنين إنها امرأني . فقال هلا حيث لا يراك أحدمن الناس ومنها: أن يشفع لكل من له حاجة من السلمين ، إلى من له عنده منزلة ،وبسعى في قضاء حاجته بما يقدر عليه . قال صلى الله عليه وسلم «(٢) إِنَّى أُوتَى وَأُسْأَلُ وَتُطْلَبُ إِلَيَّ الْحُاجَةُ وَأُ نَيْمُ عِنْدِي فَاشْفَعُوا لِتُؤْجَرُوا وَيَقْضَى اللهُ عَلَى يَدَى نَبِيِّهِ مَا أَحَبُّ ،، وقال معاوية قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) «الشَّفَعُوا إِلَى تُؤْجَرُوا إِنَّى أَرِيدُ الْأَمْرَ وَأَوَّخُرُهُ كَيْ تَشْفُعُوا إِلَى قَتُوْجَرُوا » وقال صلى الله عليه وسكم (٥) «ما من صدَقَة أَفْضَلَ مِن صَدَقَة اللَّسَان ». قيل و كيف ذلك ؛ دقال الشَّفَاعَةُ يُحْقَنُ بِهَا الدُّمُ وَيُجَرُّ بِهَاللَّنْفَعَةُ إِلَى آخَرَوَ يُدْفَعُ بِهَا المُسْكَرُوهُ عَنْ آخَرَى وروى عكرمة عن ابن عبأس رضي الله عنهما (٦) أن زوج بريرة كأن عبدا يقال له مغيث كأنى أنظر إليه خلفها وهو يبكي ودموعه تسيل على لحيته . فقال صلى الله عليه وسلم للعباس

<sup>· (</sup>١) حديث أنس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كلم إحدى نسائه فمر به رجل فدعاه فقال يافلان هذه زوجتى فلانة الحديث وفيه إن الشيطان يجري من ابن آدم مجرى الدم: رواه مسلم

<sup>(</sup>٢) حديث إنى خشيت أن يقذف في قاو بكما شرا وقال على رسلكما انهاصفية: متفق عليهمن حديث صفية

<sup>(</sup>٣) حديث أبى أوتى وأسأل وتطلب الى الحاجة وأنتم عندى فاشفعوا لتؤجروا الحديث:متفق عليه من حديث أبى موسى نحوه

<sup>(</sup> ٤ ) هذا الحديث ساقط عند العراقي وهو من رواية أبى داود والنسائى وابن عساكر من طريق همام ابن منبه عن معاوية كما في الشارح اه مصححه

<sup>(</sup> ٥ ) حديث مامن صدقة أفضل من صدقة اللسان الحديث الحرائطي في مكارم الأخلاق واللفظ الهوالطبراني في الكبير من حديث سمرة بن جندب بسند ضعيف

<sup>(</sup>٦) حديث عكرمة عن ابن عباس ان زوج بريره كان عبدا يقال له مغيث كأنى أنظراليه خلفهايكي الحديث : رواه البخارى

<sup>(</sup>١) حديث من بدأ بالكلام قبل السلام فلا تجيبوه الحديث : الطبرانى فى الأوسط وأبو نعيم فى اليوم والليلة واللفظ له من حديث ابن عمر بسند فيه لين

<sup>(</sup> ٢ ) حديث دخلت على رسول الله صلى الله عليه وسلم ولم أسلم ولم أستأذن فقال صلى المه عليه وسلم ارجع فقل السلام عليكم أأدخل: أبوداودوالترمذي وحسنه من حديث كلدة بن الحنبل وهو صاحب القصة

<sup>(</sup>٣) حديث جابر اذا دخلتم بيوتكم فسلموا على أهلها فأن الشيطان اذا سلم أحدكم لم يدخل بينه :الحرائطي في مكارم الاخلاق وفيه ضعف

<sup>(</sup>ع) حديث أنس حدمت النبي صلى الله عليه وسلم تمانى حجج فقال لى ياأنس آسبغ الوضو ، يزدقي عمرك وسلم على من لقيته من أمتى تكثر حسناتك واذا دخلت بيتك فسلم على أهل بيتك يكثر خير بيتك : الحرائطي في مكارم الاخلاق واللفظ له والبهتي في الشعب وإسناده ضعيف وللترمذي وصحه اذا ذخلت على أهلك فسلم يكون مركة عليك وعلى أهل بيتك

<sup>(</sup> ه ) حدیث والذی نفسی بیده لاندخلوا الجنة حتی تؤمنوا ولا تؤمنوا حتی تحابوا ـ الحدیث : مسلم من حدیث أبی هربرة

<sup>(</sup>١) النباء: ٨٦

وَلا تُوْمِنُوا حَتَى تَحَابُوا أَفَلاَ أَدُلُكُمْ عَلَى عَلَى إِذَا عَمِلْتُمُوهُ تَحَابَبْتُمْ ؟ قالوا بلى بارسول الله . قال « أَفْشُوا السَّلاَم يَنْسَكُمْ » وقال أيضا () « إِذَا سَلَم الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله الله الله الله الله عَلَى الله عَلَى الله الله الله الله الله عَلَى الله عَلَى الله الله الله الله الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله الله الله الله الله على ال

والمصافحة أيضا سنة مع السلام . وجاء رجل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم (م) فقال السلام عليكم فقال عليكم ورحمة الله فقال السلام عليكم فقال عليكم ورحمة الله فقال « عَشرُ ونَ حَسَنة من بنات » فجاء آخر فقال ؛ السلام عليكم ورحمة الله و بركاته • فقال « ثَلاَثُونَ » وكان أنس رضي الله عنه (م) عرعى الصبيان فيسلم عليهم ، ويَرْ وي عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه فعسسل ذلك

وروى عبدالميدبن بهرامأنه صلى الله عليه وسلم (٦) من في المسجديوما، وعصبة من الناس

(١) حديث أذا سلم السلم على السلم فرد عليه صلت عليه اللائسكة سبعين مرة : ذكره صاحب الفردوس من حديث أبي هريرة ولم يسنده ولده في السند

( ٧) حديث اللائكة تعجب من السلم يمر على السلم فلا يسلم عليه : لم أقف له على أصال

(٣) حديث يسلم الراكب على الماشي واذا سلم من القوم أحد أجزأ عنهم ومالك في الوطأ عن زيدابن أسلم مرسلا ولأبى داود من حديث على بجزى عن الجاعة اذا مروا أن يسلم أحدهم وبحرى عن الجاوس أن يرد أحدهم وفي الصحيحين من حديث أبى هريرة يسلم الراكب على للاشي الحدث وسيأتي في قمة الماب

( ٤٠) حديث جاء رجل الى النبي صلى الله عليه وسلم فقال سلام عليك فقال صلى الله عليه وسلم عشر حسن حسن حسن حسن الحديث : أبو داود والترمذي من حديث عمران بن حسين قال الترمذي حسن غريب وقال البهتي في الشعب إسناده حسن

( ٥ ) حديث أنس كان يمر على آلصبيان فيسلم عليهم ورفعه متفق عليه

( 7 ) حديث عبد الحيد بن بهرام أنه صلى الله عليه وسلم مر فى السَجد يوما وعصبة من النماء قعود فألوى بيده بالتسليم وأشار عبد الحيد بيده الترمذى من رواية عبدالحيد بن بهرام عن شهر ورواه أبوداود عن أسماء بنت يزيد وقال حسن وابن ماجه من رواية ابن أبى حسين عن شهر ورواه أبوداود وقال أحمد لا يأس به

قمود فأومأ يسمده بالسلام، وأشار عبد الحميد بيده إلى الحكاية. فقال عليه السلام (١) « لَا تَبْدَؤُ االْيَهُ و دَوَلَا النَّصَارَى بِالسَّلاَمِ وَإِذَا لَقِيتُم وَأَحَدَهُ فِي الطَّرِيقِ فَاضْطَرُوهُ إِلَى أَضْيَقِهِ » وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم «لا تُصافِحُوا أَهْـلَ الذِّمَّةِ وَلَا تَبْدَؤُهُم بِالسَّلاَمِ فَإِذَا لَقيتُمُوهُ فِي الطَّرِيقِ فَاضْطَرَ وَهُمْ إِلَى أَضْيَقِ الطرُّقِ »قالت عائشة رضي الله عنها (٦) إن رهطا من اليهود دخلوا عَلَى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقالوا السام عليك ، فقال النبي صلى الله عليه وسلم « عَلَيْكُمْ » قالت عائشة رضي الله عنها ، فقلت بل عليكم السام واللعنة . فقال عليه السلام « يَا عَانِشَةُ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الرِّفْقَ فِي كُلِّ شَي م » قالت عائشة ألم تسمع ماقالوا ؟ فقال «فَقَدْ قُلْتُ عَلَيْكُمْ » وقال عليه السلام " " يُسَلِّمُ الرَّاكِبُ عَلَى الْمَاشِي وَالْمَاشِي عَلَى الْقَاعِدِ وَالْقَلِيلُ عَلَى الْكَثِيرِ وَالصَّغِيرُ عَلَى الْكَبيرِ » وقال عليه السلام (١) « لَا تَشَبَّهُوا بِالْيَهُودِ وَالنَّصَارَى فَإِنَّ تَسْلِيمَ الْيَهُودِ بِالْإِشَارَةِ بِالْأَصارَ عِ وَتَسْلِيمٌ النُّصَارَى بِالْإِشَارَةِ بِالْأَكُفِّ، قال أبو عيسى إسناده ضعيف. وقال عليه السِلام (٥٠ « إِذَا انْتَهَى أَحَدُكُمْ إِنَّى مَعْلِسٍ فَلْيُسَلِّمْ ۖ فَإِن ۚ بَدَالَهُ أَنْ يَجْلِسَ فَلْيَحْلِسْ ثُمَّ إِذَا قَامَ فَلْيُسَلِّمْ فَلَيْسَتِ الْأُولَى بِأَحَقَّ مِنَ الْأُخِيرَةِ » وقال أنس رضى الله عنه ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (٦) « إِذَا الْتَقَى الْمُؤْمِنَانِ فَتَصَافَحَا تُسِمَتْ بَيْنَهُمَا سَبْهُونَ مَغْفِرَةً تِسْعَة وسِتُّونَ

<sup>(</sup>١) حديث لاتبدؤا اليهود والنصارى بالسلام ـ الحديث مسلم من حديث أبي هريرة (٢) حديث عائشة أن رهطا من اليهود دخاوا على رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالوا السام عليك الحديث متفق عليه

<sup>(</sup>٣) حديث يسلم الرَّاكب عَلَى الماشي والماشي علي القاعد والقليل على الكثير والصغير على الكبير: متفق عليه من حديث أبي هريرة ولم يقل مسلم والصغير على الكبير

<sup>(</sup>٤) حديث لاتشبهوا باليهود والنصارى فان تسليم اليهود الاشارة بالاصابع وتسليم النصارى الاشارة بالاكف الترمذي من رواية عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده وقال إسناده ضعيف

<sup>(</sup> ٥ ) اذا انتهي أحدكم إلى عبلس فليسلم فان بدا لهأن يجلس فليجلس ثم إذا قام فليسلم فليستالأولي أحق ءن الأخيرة أبو داود والترمذي وحسنه من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup> ٦ ) حديث أنس إذا النقى السلمان فتصافحا قسمت بينه اسبعو نرحمة الحديث: الخرائطي بسندضعيف والطبراني في الاوسط من حديث أبي هريرة مائة رحمة تسعة وتسعون لأبشهما وأطلقهما وأبرهما وأحسنهما مسالمة لاخيه وفيه الحِيسن بن كثير بن محى بن أبي كثير عبمول

<sup>(</sup>١) حديث عمر بن الخطاب اذا التق السلمان فسلم كل واحد على صاحبه وتصافحا نزلت بينهمامائةرحمة الحديث البزار في مسندهوالحرائطي في مكارم الاخلاق واللفظ له والبهيق في الشعب و في أسناده نظر

<sup>(</sup>٢) حديث أبي هريرة تمام تحياتكم بينكم المصافحة :الخرائطي في مكارم الاخلاق وهو عند الترمذي من حديث أبي أمامة وضعفه

<sup>(</sup>٣) حديث قبلة المسلم أخاه الصافحة الخرائطي وابن عدى من حديث أنس وقال غير محفوظ

<sup>(</sup> ٤ ) حديث عمر قبلنا يد رسول الله صلى الله عليه وسلم : أبو داود بسند حسن

<sup>(</sup> o ) حديث كعب بن مالك لمسا نزلت توبتى أتيت النبي صلى الله عليه وسلم فقبلت يده :أبو بكر بن القرى فى كتاب الرخصة فى تقبيل اليد بسند ضعيف

<sup>(</sup>٦) حديث ان اعرابيا قال يارسول الله ائذن لي فأقبل رأسك ويدك فأذن له ففعل: الحاكم من حديث بريدة الا أنه قال رجليك موضع يدك وقال صحيح الاسناد

<sup>(</sup>٧) حديث البراء بن عازب آنه سلم على رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو يتوضآ فلم يرد عليه حتى فرغ من وضوئه ومد ميه يده فصافحه الحديث : رواه الخرائطي بسند ضعيف وهو عند أبى داود والترمذى وابن ماجه عتصرا مامن مسلمين يلتقيان فلنصافحان الا غفر لهما قبل أن يتفرقا قال الترمذي حسن غريب من حديث أبى اسحق عن البرا،

إِذَا الْتَقَيَا فَتَصَافَحاً تَحَانَّتُ ذُنُوبُهُما » وعن النبي صلى الله عليه وسَلم (١) قال « إِذَا مَرَّ الرَّجُلُ بِالْقُوْمِ فَسَلِّمَ عَلَيْهِمْ فَرَذُوا عَلَيْهِ كَانَ لَهُ عَلَيْهِمْ فَضْلُ دَرَجَةٍ لِأَ نَّهُ ذَكَرَّهُمُ السَّلَامَ وَإِنْلَمْ مِرُدُوا عَلَيْهِ رَدَّ عَلَيْهِ مَلَا يَحْيُنُ مِنْهُمْ وَأَطْيَبُ» أو قال « وَأَفْضَلُ »

والأنخناء عند السلام منهي عنه . قال أنس رضي الله عنه ، قلنا يارسول الله (٢) أينحنى والأنخناء عند السلام منهي عنه . قال أنس رضي الله عنه ، قلنا يارسول الله (٢) يعضنا لبهض ؟ قال لا . قال فيصافح بعضنا بعضا ؟ قال نعم والالتزام والتقبيل قد ورد به الخبر عند القدوم من السفر . وقال أبوذررضي الله عنه مالقيته صلى الله عليه وسلم (١) إلا صافحني . وطلبني يوما فلم أكن في البيت ، فلما أخبرت جنت وهو على سرير ، فالتزمني . فكانت أجود وأجود

ى حرير و الأخذبالركاب في توقير العلماء وردبه الأثر . فعل ابن عباس ذلك (ه) بركاب زيدبن ثابت والأخذ عمر بغرز زيد حتى رفعه ، وقال هكذا فافعلوا بزيد وأصحاب زيد .

والقيام مكروه على سبيل الإعظام لاعلى سبيل الإكرام. قال أنس: ما كان شخص أحب المنامن رسول الله على الله عظام لاعلى سبيل الإكرام. قال أنساء من كراهيته المنامن رسول الله عليه وسلم (١) ، وكانوا إذا رأوه لم يقوموا، لما يعلمون من كراهيته لذلك. وروى أنه عليه السلام قال مرة (٧) « إذَا رَأَ يُتُمُونِي فَلَا تَقُومُوا كَمَا تَصْنَعُ الْأَعَاجِمُ »

<sup>(</sup>۱) حدیث اذا مر الرجل بالقوم فسلم علیم فردوا علیه کان له علیم فضل درجة لأنه ذکرهم السلاموان لم پردوا علیه رد علیه ملا خیر مهم وأطیب: الحرائطی والبیهتی فی الشعب من حدیث ابن مسعود مرفوعا وضعف البیهتی المرفوع ورواه موقوفا علیه بسند صحیح

<sup>(</sup> ٢ ) حديث أنس قلنا بارسول الله أينحنى بعضنا لبعض قال لا \_ الحديث الترمذي وحسنه وابن ماجـــه وضعفه أحمد والبيهق

<sup>(</sup> ٣ ) حديث الالتزام والتقبيل عند القدوم من السفر : الترمذي من حديث عائشة قالت قدمزيد بن حارثة الحديث وفيه فاعتنقه وقبله وقال حسن غريب

<sup>(</sup> ٤ ) حديث أبى ذر مالقيته صلى الله عليه وسلم الآ صافحنى ــ الحديث أبو داود وفيه رجل من عزة لم يسم وسماه البيهتي في الشعب عبد الله

<sup>(</sup> ه ) حديث أخذابن عباس بركاب زيد بن ثابت تقدم في العلم

ر ٦ ) حديث أنس ماكان شخص أحب اليهم من رسول الله صلى الله عليه وسلم وكانو اإذار أوملم يقوموا الله عليه و الله عليه الله الترمذي وقال حسن صحيح الله المراهبية الذلك الترمذي وقال حسن صحيح

<sup>(</sup> ٧ ) حديث اذا رأيتموني فلا تقوموا كما يصنع الأعاجم: أبو داود وابن ماجه من حديث أبي أمامة وقال كما يقوم الاعاجم وفيه أبو العديس مجهول

وقال عليه السلام (١) « مَنْ سَرَّهُ أَنْ يَعْثُلَ لَهُ الرَّجَالُ قِياماً فَلْيَتَبُو الْمَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ » وقال عليه السلام (١) « لَا يُقِيمِ الرَّجُلُ الرَّجُلَ مِنْ عَجْلِسِهِ ثُمَّ يَجْلِسْ فِيهِ وَلَكِنْ تَوَسَّمُوا وَالَ عليه السلام (١) « لَا يُقِيمِ الرَّجُلُ الرَّجُلَ مِنْ عَجْلِسِهِ ثُمَّ يَجْلِسْ فِيهِ وَلَكِنْ تَوَسَّمُ اللَّهُ عَلَيهُ وَاللَّ عَلَى الله عليه وسلم (١) « إِذَا أَخَذَ الْقُومُ مَجَالِسَهُمْ وَاللَّ مَلَ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّ مَلَ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ فَيْ عَلَيْهُمْ فَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُمْ إِلَى أَوْسِعِ مَكَانِ يَجِدُهُ فَيَجْلِسْ فِيهِ ،

وروي أنه سلم رجل على رسول الله صلى الله عليه وسلم (<sup>()</sup> وهو يبول ، فلم يجب فيكره السلام عَلَى من يقضى حاجته

ويكر ه أن يقول ابتداء عليك السلام ، فإنه قاله رجل لرسول الله صلى الله عليه وسلم فقال عليه السلام (م) « إِنَّ عَلَيْكَ السَّلاَمُ تَحَيِّـةُ الْمَوْتَى » قالها ثلاثًا ، ثم قال « إِذَا لَتِيَ أَحَدُكُمْ أَخَاهُ فَلْيَقُلُ السَّلاَمُ عَلَيْكُمْ وَ رَحْمَةُ اللهِ »

ويستحب للداخل إذا سلم ولم يجد مجلسا أن لاينصرف ، بل يقعد وراء الصف . كان رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) جالسا في المسجد ، إذ أقبل ثلاثة نفر ، فأقبل اثنان إلى

<sup>(</sup>١) حــديث من بمسره أن يتمثل له الرجال قياما فليتبوأ مقعده من النار: أبو داود والترمذي من حديث معاوية وقال حسن

<sup>(</sup>٢) حديث لايقم الرجل الرجل من مجلس فيه ولكن توسعو او تفسحوا: متفق عليه من حديث ابن عمر

<sup>(</sup>٣) حديث إذا أخذ القوم عبالمهم فان دعاً رجل أخاه فأوسع يمنى له فليجلس فانه كرامة من الدعووجل المحديث البغوى فى معجم الصحابة من حديث ابن شيبة ورجاله ثقات وابن شيبة هذا ذكره أبو موسى المدينى فى ذيله فى الصحابة وقد رواه الطبرانى فى الكبير من رواية مصعبا بن شيبة عن أبيه عن النبى صلى الله عليه وسلم أخصر منه وشيبة بن جبيروالهمنصور ايسته محبة

<sup>(</sup> ٤ ) حديث أن رجلا سلم على رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو يبول فلم يجب : مسلم من حديث ابن عمر بلفظ فلم يرد عليه

<sup>(</sup> ه ) حديث قال رجل لرسول الله صلى الله عليه وسلم عليك السلام نقال إن عليك السلام تحبة الميت الحديث : أبو داود والترمذي والنسائي في اليوم والليلة من حديث ابن جرى الهجيمي وهو صاحب القصة قال الترمذي حسن صحيح

<sup>(</sup>٣) حديث كان صلى الله عليه وسلم جالسا في المسجد إذ أقبل ثلاثة نفر فأقبل اثنان إلى وسول الله صلى الله عليه وسلم فأماأ حدها فوجد فرجة فجلس فهاسا لحديث متفق عليه من حديث أبي واقد الليمي

رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فأما أحدهمافوجدفرجة فجلس فيها . وأماالثاني فجلس خلفهم وأما الثالث فأدبر ذاهبا .فاما فرغ رسول الله صلى الله عليه وسلم قال « أَلَا أُخْبِرُ كُمْ ۚ عَنِ النَّفَرِ الثَّلَاتَةِ ؟ أَمَّا أَحَـدُهُمْ ۚ فَأْوَى إِلَى اللَّهِ فَآوَاهُ اللَّهُ وَأَمَّا الثَّانِي فَاسْتَحْيَا فَاسْتَحْيَا اللَّهُ مِنْهُ وَأُمَّا الثَّالِثُ فَأَعْرَضَ فَأَعْرَضَ اللَّهُ عَنْهُ »وقال صلى الله عليه وسلم (١) « مَا مِن مُسْلِمِينِ يَلْتَقَيِانِ فَيَتَصَافَ حَان إِلَّا غُفِرَ لَمُمَا قَبْلَ أَنْ يَتَفَرَّقًا ، (٢) وسلمت أم هاني على النبي صلى الله عليه وسلم، فقال د مَن ْ هَذِهِ »؟ فقيل له أم هانى. فقال عليه السلام « مَرْ حَبًّا بِأُمِّ هَا نِي ۽ » ومنها: أن يصون عرض أخيه المسلم و نفسه وماله عن ظلم غيره مهما قدر، و يرد عنه ويناصل دونه، وينصره . فإِذ ذلك يجب عليه بمقتضى أخوة الإسلام . روى أبو الدرداء أن رجلا نال من رجل عند رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فرد عنه رجل ، فقال النبي صلى الله عليه وسلم (٢) « مَنْ رَدَّ عَنْ عِرْضِ أَخِيهِ كَأَنَ لَهُ حَجَابًا مِنَ النَّارِ ، وقال صلى الله عليه وسلم (١) «مَا مِنِ الْمُرِيءِ مُسْلِمٍ يَرُدُّ عَنْ عِرْضِ أَخِيهِ إِلَّا كَانَ حَقّاً عَلَى اللهِ أَنْ يَرُدَّ عَنْهُ فَارَجَهُمْ يَوْمَ الْقَبِيَامَةِ » وعن أنس رضي الله عنه ، أن النبي صلى الله عليه وسلم ( • ) قال « مَنْ ذُكِرَ عِنْدَهُ أَخُوهُ الْمُسْلِمُ وَهُوَ يَسْتَطِيعُ نَصْرَهُ فَلَمْ يَنْصُرْهُ أَدْرَكَهَ اللهُ بِهَا فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرْ فِي وَمَنْذُ كُرَ عِنْدَهُ أَخُوهُ الْمُسْلِمُ فَنَصَرَهُ نَصَرَهُ اللهُ تَعَالَى فِي الدُّنْيَا وَالْآخرَةِ ، وقال عليه السلام (٦) مَنْ حَمَّى عَنْ عِرْضِ أَخِيدِ الْمُسْلِمِ فِي الدُّنْيَا بَعَثُ اللهُ تَعَالَى لَهُ مَلَكًا يَحْمِيهِ

<sup>(</sup>١) حديث مامن مسلمين يلتقيان فيتصافحان إلاغفر لهما قبل أن يتفرقا: أبو داود والترمذي وابن ماجسه من حديث البراء بن عارب

<sup>(</sup> ٧٠) حديث سلمت أم هاني، عليه قال مرحبا بأم هاني، : مسلم من حديث أم هاني،

<sup>(</sup> س ) حديث أبي الدرداء من رد عن عرض أخيه كان له حجابا من النار :النرمذي وحسنه

<sup>(</sup> ٤ ) حديث مامن امرى، مسلم يرد عن عرض أخيه إلاكان حقا على الله أن يرد عنه نارجهم يوم القيامة أحمد من حديث أسماء بنت يزمد بنحوه والخرائطى فى مكارم الأخلاق وهو عند الطبرانى مهذا اللفظ من حديث أبى الدرداء وفهما شهر بنحوشب

<sup>(</sup> ٥ ) حديث أنس من ذكر عنده أخوه السلم وهو يستطيع نصره فلم ينصره ولو بكلمة أذله الله عن وجل بها فىالدنياوالآخرة ـ الحديث: ابن أبي الدنيا فى الصنت مقتصر اعلى ماذكر منه و إسناده ضعيف

<sup>(</sup> ٦ ) حديث من حمى عرض أخبه السلم في المنيا بعث الله له ملسكا يحميه يوم القيامة من النار: أبوداود من حديث معاذ بن أنس نحوه بسند ضعيف

يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنَ النَّارِ (١) وقال جابروأ بوطلعة ، سممنارسول الله صلى الله عليه وسلم (١٠) يقول « مَامِنِ امْرِى، مُسْلِمٍ يَنْصُرُ مُسْلِماً فِي مَوْضِعِ يُنْتَهَكُ فِيهِ عِنْ ضُهُ وَيُسْتَعَلَّ حُرْمَتُهُ إِلاَّ نَصَرَهُ اللهُ فِي مَوْظِنِ يُنْتَهَكُ فِيهِ عَرْضُهُ إِلاَّ خَذَلَهُ فِي مَوْظِنِ يُنْتَهَكُ فِيهِ غَرْمَتُهُ إِلاَّ خَذَلَهُ اللهُ فِي مَوْضِعِ يُحِبُ فِيهِ نُصْرَ لَهُ » الله في مَوْضِع يُحِبُ فِيهِ نُصْرَ لَهُ »

ومنها: تشميت العاطس. قال عليه السلام (٢) في العاطس، يقول الحمد أنه على كل حال ويقول الذي يشمته يرجم الله. ويرد عليه العاطس فيقول يهديم الله يصلح بالكم، وعن ابن مسعود رضي الله عنه ، قال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢) يعلمنا يقول «إذَا عطس أحدُ كُم مَلْيقُلُ اَخْ فُر يَحُمُكُ اللهُ فإذَا قَالَ ذَلِكَ فَلْيقُلُ مَنْ عِنْدَهُ يَر حُمُكُ اللهُ فإذَا قَالَ وَلِكَ فَلْيقُلُ مَنْ عِنْدَهُ يَر حُمُكُ اللهُ فإذَا قالَ وَلِكَ فَلْيقُلُ مَنْ عِنْدَهُ يَر حُمُكُ اللهُ فإذَا قالَ وَلَم قَالُوا ذَلِكَ فَلْيقُلُ مَنْ عِنْدَهُ يَر عَلَى الله عليه وسلم (١) عاطسا ولم يسمت آخر . فسأله عن ذلك ، فقال « إنّه حَد الله وأنت سَكت » وقال صلى الله عليه وسلم (٥) يُشمّتُ العاطس المسلم إذَا عَطِس الله عَلِي أَن رَادَ فَهُو زُكُم م وروى أنه (١) شمت عاطسا الله الله عليه وسلم (١) إذا عطس غض صوته ، واستتر بثوبه أو يده، وروى خروجه، وقال على الله عليه وسلم (١) إذا عطس غض صوته ، واستتر بثوبه أو يده، وروى حمله وسلم (١) وموسى الأشعرى ، كان اليهود يتعاطسون عند رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) رجاء

<sup>(</sup>۱) حدیث جابر وأبی طلحة مامن امری. ینصر مسلما فی موضع ینتهك فیه من عرضهویستحل حرمته الحمدیث : أبو داود مع تقدیم و تأخیر واختلف فی أسناده

<sup>(</sup> ٢ ) حديث يقول العاطس الحمد لله على كل حال ويقول الذي يشمنه يرحمك الله ويقول هو يهديكم الله ويلايكم الله على كل حال ويصلح بالسكم : البخاري وأبو داود من حديث أبي هريرة ولم يقل البخاري على كل حال

<sup>(</sup>٣) حديث ابن مسعود اذا عطس أحدكم فليقل الحد لله ربالعالمين ــ الحديث : النسائى فى اليوم والليلة وقال حديث منكر ورواه أيضا أبوداودوالترمذى من حديث سالم بن عبدالله واختلف فى سناده

<sup>(</sup> ٤ ) حديث شمت رسول الله صلى الله عليه وسلم عاطسا ولم يشمت آخر فسأله عن ذلك فقال انه حمسد الله وأنت سكت متفق عليه من حديث أنس

<sup>(</sup> ٥ ) حديث شمتوا المسلم ادا عطس ثلاثاً فإن زاد فهو زكام : أبو داود من حديث أبي هريرة شمت أخاك ثلاثا \_ الحديث وأسناده جيد

<sup>(</sup>٦) حديث أنه شمت عاطسا فعطس أخرى فقال انك مزكوم : مسلم من حِديث سلمة بن الأكوع ﴿

<sup>(</sup> ٧ ) حديث أبي هريرة كان اذا عَطَس غض صوته وستر بثوبه أو يده : أبو داودوالترمذيوةالُحسن عني حديث أبي هريرة كان اذا عَطَس غض صوته وستر بثوبه أو يأده : أبو داودوالترمذيوةالُحسن صحيح وفي رواية لأبي نعيم في اليوم والليلة خمر وجهه وفاه

<sup>(</sup> ۸ ) حدیث أبی موسی كان الیهود یتعاطسون عند رسول الله صلی الله علیه وسلم رجاه أن يقول ير حمكم الله فسكان و بقول يهديكم الله أبو داود والترمذي وقال حسن صحيح

أن يقول يرحم الله، فكان يقول « يَهْ دِيكُمُ الله » وروى عبد الله بن عامر بن ربيمة عن أيه أن رجلا عطس خلف النبي على الله عليه وسلم (') في الصلاة ، فقال الحمد الله عليه وسلم عليه مباركا فيه كما يرضى ربنا وبعد ما يرضى ، والحمد الله على كل حال . فلما سلم النبي صلى الله عليه وسلم قال « مَنْ صَاحِبُ الْكَلِمَاتِ ؟ هقال أنا يارسول الله مأردت يهن إلا خيرا . فقال وأيتُ ا منى عَشرَ مَلَكًا كُلُمْ يَبْدُرُونَهَا أَيّهُمْ يَكُنُهُما وقال صلى الله عليه وسلم الله عليه وسلم كُلُمُ مَن الله وَالتَّعَاقُ بُ عَيْدَهُ فَسَبقَ إِلَى المَّهِ لَهُ يَشْتَكُ خَاصِر آنه ، وقال عليه السلام (٢) والبيطاس مِن الله وَالتَّعَاقُ بُ مِن الله وَالتَّعَالُ يَضْحَكُ مِن الله وَالله عليه السلام ، وقال المراهم النخعى : إذا عطس في قضاء الحاجة فلا بأس بأن يذكر الله . مِن جَو فِدِ ، وقال المراهم النخعى : إذا عطس في قضاء الحاجة فلا بأس بأن يذكر الله . وقال الحسن : يحمد الله في نفسه . وقال كسب : قال موسى عليه السلام ، يارب أقريب أنت فأناجيك ؟ أم بعيد فأناديك ؟ فقال أنا جليس من ذكر في فقال فإنا نكون على حال أن ذكر ك علمها ، كالجناية والغائط . فقال اذكر في على كل حال

<sup>(</sup>۱) حدیث عبد الله بن عام، بن ربیعة أن رجلا عطس خلف النبی صلی الله علیه وسلم فی الصلاة فقال الحمد لله حمداکثیرا طیبا مبارکا فیه ــ الحدیث : أبو داود من حدیث عبد الله بن عامر بن ربیعة عن أبیه وأسناده جید

<sup>(</sup> ٢ ) حديث من عطس عنده فسبق إلى الحد لم يشتك خاصرته : الطبراني في الأوسط وفي الدعاء من حديث على بسند ضعيف

<sup>(</sup>٣) حديث العطاس من الله والنثاؤب من الشيطان ــ الحديث : متفق عليه من حديث أبى هريرة دون قوله العطاس من الله فرواه الترمذى وحسنه والنسائى فى اليوم والليلة وقال البخارى إن الله عب العطاس ويكره النثاؤب ــ الحديث

<sup>(</sup>١) المؤمنون : ٩٦ <sup>(٢)</sup> الرعد : ٢٢

بَمْضَهُمْ بِيَمْضِ (١) قال بالرغبة والرهبة، والحياء والمداراة. وقالت عائشة رضي الله عنها : استأذن رجل على رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال (١) « انذنوا له فيبس رَجُلُ المَشِيرَةِ هُو ﴾ فلما دخل الآن له القول ، حتى ظننت أن له عنده منزلة . فلما خرج قلت له: لما دخل قلت الذى قلت شم ألنت له القول ! فقال ، ياعاً يُشَةُ إِنَّ شَرَّ النَّاسِ مَنْ لَةً عِنْدَ اللهِ يَوْمَ القيامَةِ مَنْ تَرَ كَهُ النَّاسُ اتَّقَاء فَحْشِهِ ، وفي الحبر (٢) «مَاوَق الرَّجُلُ بِهِ عِرْضَهُ فَهُو لَهُ صَدَقَة ، وفي الأثر: خالطوا الناس بأعمال من الحنفية رضي الله عنه ، ليس محكيم من الناس بأعمال من وزايلوهم بالقلوب . وقال محمد بن الحنفية رضي الله عنه ، ليس محكيم من المياشر بالمعروف من لا يجد من معاشرته بدا ، حتى يجعل الله له منه فرجا .

ومنها:أن يجتنب مخالطة الأغنياء، ويختلط بالمساكين، ويحسن إلى الأيتام. كان النبي صلى الله عليه وسلم يقول (٢٠) اللهم أُخيني مسكينًا وأمتني مسكينًا واحشر في في زُمْرة المسكاكين » وقال كعب الأحبار، كان سلبمان عليه السلام في ملكه إذا دخل المسجد فرأى مسكينا جلس إليه، وقال مسكين جالس مسكينا. وقيل ماكان كلة تقال لعيسى عليه السلام أحب اليه من أن يقال له يامسكين. وقال كعب الأحبار: ما في القرءان من ياأيها الذين أمنوا فهو في التوراة ياأيها المساكين. وقال عبادة بن الصامت: إن للنار سبعة أبواب، ثلاثة للاغنياء، وثلاثة للنساء، وواحد الفقراء والمساكين. وقال الفضيل: بلغي أن نبيامن الأنبياء قال يارب كيف لى أن أعلم رضاك عنى ؟ فقال انظر كيف رضا المساكين عنك. وقال موسى: «إِيَّا كُمْ وَمُجَالَسَةَ المُوسَى قِيل وَمِن المُوسَى المُوسَى الله ؟ قال الأغنياء » وقال موسى:

<sup>(</sup>١) حديث عائشة استأذن رجل على رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال الذنوا له فبنس رجل العشيرة الحديث : متفق عليه '

<sup>(</sup> ٢ ) حديث ماوقى المرء به عرضه فهو له صدقة:أبو يعلى وابن عدى من حديث جابر وضعفه

<sup>(</sup> ٣ ) حديث اللهم أحيني مسكينا وأمتني مسكينا واحشرني في زمرة المساكين : ابن ماجهوا لحاكم وصححه من حديث عائشة وقال غريب

<sup>(</sup> ٤ ) حديث إيا كم وعبالسة الموتى قيل وما الموتى قال الأغنياء ; الترمذي وضعفه والحاكم وصح أسناده من حديث عائشة اياك وعبالسة الأغنياء

<sup>(</sup>١) اليقرة : ٢٥١

إلهى أين أبنيك؟ قال عند المنكسرة قلوبهم . وقال صلى الله عليه وسلم (١) « لاَ تَغْبِطَنَّ فَاجِراً بِنِعْمَةٍ قَإِنَّكَ لَاتَدْرى إِلَى مَا يَصِيرُ بَعْدَ الْمُوْتِ فَإِنَّ مِنْ وَرَائِهِ طَالِبًا حَثْيِثًا»

وأما اليتم: فقالَ صلى الله عليه وسلم (٢) مَنْ ضَمَّ يَتِياً مِنْ أَبَوَ يُنِ مُسْلَمِينِ حَتَّى يَسْتَغْنِي وهو فقَدْ وَجَبَتْ لَهُ الجُنَّةُ أَلْبَتَةَ » وقال عليه السلام (٢) و أَنَا وَكَافِلُ الْيَقِيمِ فِي الجُنَّةِ كَهَا تَيْنِ ، وهو يشير بأصبعيه وقال صلى الله عليه وسلم (١) و مَنْ وَضَعَ يَدَهُ عَلَى رَأْسِ يَقِيمٍ تَرَجُّا كَانَتْ لَهُ يشير بأصبعيه وقال صلى الله عليه وسلم (٥) و خَيْرُ يَنْتِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ بَيْتُ فِيهِ يَقِيمٌ مُنْ عَلَيْهُ إِلَيْهِ وَشَرُ يَنْتِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ يَنْتُ فِيهِ يَقِيمٌ مُسُلَهُ إِلَيْهِ وَشَرُ يَنْتِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ يَنْتُ فِيهِ يَقِيمٌ مُسَاءً إِلَيْهِ وَشَرُ يَنْتِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ يَنْتُ فِيهِ يَقِيمٌ مُسَاءً إِلَيْهِ ،

ومنها :النضيحة لكل مسلم، والجَهدفي إدخال السرورعلى قلبه . قال صلى الله عليه وسلم (١٠) « المؤ من بُحِبُ لِلْمُؤ مِن كَا يُحِبُ لِنَفْسِهِ » وقال صلى الله عليه وسلم « لا يُؤ مِن أَحَدُكُم. حتى يُحِبُ لِنَفْسِهِ » وقال صلى الله عليه وسلم (٧) « إِنَّ أَحَدَكُمْ مِنْ آهُ أَخِيهِ حَتَى يُحِبُ لِنَفْسِهِ » وقال صلى الله عليه وسلم (٧) « إِنَّ أَحَدَكُمْ مِنْ آهُ أَخِيهِ فَكَا مَا عَلَيْهِ فَلَيْمُ عِلَهُ عَنْهُ ، وقال صلى الله عليه وسلم (٨) «مَنْ فَضَى حَاجَةً لِأَخِيهِ فَكَا مَا عَلَهُ مَا الله عليه وسلم (٨) «مَنْ فَضَى حَاجَةً لِأَخِيهِ فَكَا مَا عَلَهُ مَا الله عليه وسلم (٨) «مَنْ فَضَى حَاجَةً لِأَخِيهِ فَكَا مَا عَلَهُ عَلَهُ وَقَالَ صلى الله عليه وسلم (٨) «مَنْ فَضَى حَاجَةً لِأَخِيهِ فَكَا أَمَا

<sup>(</sup>١) حديث لاتغبطن فاجرا بنعمة ــ الحديث : البخارى فى التاريخ والطبرانى فى الأوسط والبيهتى فى الشعب من حديث أبى هريرة بسند ضعيف

<sup>(</sup> ٢ ) حديث من ضم يتيا من أبو من مسلمين حتى يستغنى فقد وجبت له الجنة ألبتة : أحمد والطبراني من حديث مالك بن عمر وفيه على بن زيد بن جدعان متكلم فيه

<sup>(</sup> ٣ ) حديث أنا وكافل البتيم كهاتين في الجنة : البخارى من حديث سهل بن سعد و مسلم من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup> ٤ ) حديث من وضع يده على رأس يتيم ترحما كانت له بكل شعرة بمر عليها يده حسنة :أحمد والطبرانى باسناد ضعيف من حديث أبى أمامة دون قوله ترحما ولابن حبان فى الضعفاء من حديث ابن أبى أوفى من مسح يده على رأس يتم رحمة له \_ الحديث

<sup>(</sup> o ) حديث خير بيت من المسلمين بيت فيه يتم بحسن اليه وشر بيت من المسلمين بيت فيه يتم يساء اليه ابن ماجه من حديث أبي هريرة وفيه ضعف.

<sup>(</sup>٦) حديث المؤمن عب المؤمن ما يحب لنفسه تقسم بلفظ الايؤمن أحدكم حتى يحب الأخيه ما يحب النفسه ولم اره يهذا اللفظ

<sup>(</sup>٧) حديث إن أحدكم مرآة أخيه ـ الحديث : رواه أبو داود والترمذي وقد تقدم

<sup>(</sup> A ) حديث من قضى لأخيه حاجة فسكا نما خسم الله عمره : البخارى فى التاريخ والطبرانى والخرائطى كلاها فى مكارم الأخلاق من حديث أنس بسند ضعيف مرسلا

خَدَمَ الله عُمْرَهُ وقال صلى الله عليه وسلم « مَنْ أَقَرَ عَيْنَ مُوْمِنِ أَقَرَ اللهُ عَيْنَهُ يَوْمَ الْقَيَامَةِ » وقال صلى الله عليه وسلم ( ) « مَنْ مَتَى في حَاجَة أَخِيهِ سَاعَةً مِنْ لَبْلِ أَوْ مَهَا لَهُ مَنْ مَتَى في حَاجَة أَخِيهِ سَاعَةً مِنْ لَبْلِ أَوْ مَهَا لَا هُمْ مَنْ مَتَى في حَاجَة أَخِيهِ سَاعَةً مِنْ لَبْلِ أَوْ مَهَا لَهُ مَنْ مَعْمُومِ مَا وَ أَعَانَ مَظْلُومًا عَقَرَ اللهُ لَهُ ثَلاَثًا وَسَبْعِينَ مَعْفُومٍ أَوْ أَعَانَ مَظْلُومًا عَقَرَ اللهُ لَهُ ثَلاثًا وَسَبْعِينَ مَعْفُومٍ أَوْ أَعَانَ مَظْلُومًا عَقَرَ اللهُ لَهُ ثَلاثًا وَسَبْعِينَ مَعْفُومٍ أَوْ أَعَانَ مَظْلُومًا عَقَرَ اللهُ لَهُ ثَلاثًا وَسَلْمُ مَنْ مَعْفُومٍ أَوْ أَعَانَ مَظْلُومًا عَقَيل كيف ينصره ظالمًا وَقالَ صلى الله عليه المعلام ( ) و مَظْلُومًا عَقَيل لَيْف ينصره فالما وقال هِ عَنْهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ مَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ مَلْ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ مِنْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ مِنْ اللهُ عَلَيْهُ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ مِنْ اللهُ عَلَيْهُ مَنْ اللهُ عَلَيْهِ مَلْكُمَا مَنْ عَمْ مُو مَنْ اللهُ عَلَيْهُ مِنْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ مَا لَهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلَى عَنْ اللهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ اللهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ اللهُ اللهُ عَلْهُ عَلْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْهُ

<sup>(</sup>۱) حديث من مشى فى حاجة أخيه ساعة من ليل أو نهار قضاها أو لم يقضها كان خبرا له من اعتكاف شهرين: الحالم وصححه من حديث ابن عباس لأن عشى أحدكم مع أخيه في قضاء حاجته واشار بأصبعه أفضل من أن يعتكف فى مسجدى هذا شهرين وللطبرانى فى الأوسط من مشى فى حاجة أخيه كان خبرا له من اعتكافه عشر سنان وكلاهما ضيف

<sup>(</sup> ٣ ) حديث من فرج عن مغموم أو أعان مظاوما غفر الله له ثلاثا وسبعين مغفرة : الحرائطي في مكارم الآخلاق وابن حبان في الضعفاء وابن عدى من حديث أنس بلفظ من أغاث ملهوفا

<sup>(</sup>٣) حديث انصر أخاك ظالما أو مظاوما - الحديث : متفق عليه من حديث أنس وقد تقدم

<sup>(</sup> ٤ ) حديث ان من أحب الأعمال إلى الله إدخال السرور على المؤمن ــ الحــديث: الطبراني في الصغير والأوسط من حديث ابن عمر بسند ضعيف

<sup>(</sup> ه ) حديث خصلتان ليس فوقهما شيء من الشر الشرك بالله والضر بعباد الله ـ الحديث: ذكره صاحب الفردوس من حديث على ولم يسنده ولده في مسنده

<sup>(</sup>٦) حديث من لم يهتم للمسلمين فليس منهم الحاكم من حديث حذيفة والطبراني في الأوسطمين حديث أبي ذر وكلاهما ضعيف

وبكى علي بن الفضيل يوماً فقيل له ما يبكيك ؟ قال أبكى على من ظلمنى إذا وقف غداً بين يدى الله تعالى ، وسئل عن ظلمه ، ولم تكن له حجة

ومنها أن يمود مرضاهم ، فالمعرفة والإسلام كافيان في إنبات هذا الحق، و نيل فضله وأدب المائد خفة الجلسة ، وقلة السؤال ، وإظهار الرقة ، والدعاء بالعافية ، وغض البصر عن عورات الموضع . وعند الاستئذان لا يقابل الباب ، ويدق برفق ، ولا يقول أنا إذا قيل له مَن ، ولا يقول باغلام ، ولكن يحمد ويسبح . وقال صلى الله عليه وسلم « تَمامُ عِيادَة المريضِ أنْ يَقُول ياغلام ، ولكن يحمد ويسبح . وقال صلى الله عليه وسلم « تَمامُ عَيادَة المريضِ أنْ وقال صلى الله عليه وسلم « تَمامُ عَيادَة المريضِ أنْ وقال صلى الله عليه وسلم (۱ «مَن عَادَ مَريضاً قَمَدَ في عَارِفِ الجُنّة حَتَى الْأَن المُصافَحَة » وقال صلى الله عليه وسلم (۱ «مَن عَلَيْه حَتَى اللّهُ إِي عَالَى الله عليه وسلم (۲ إِذَا عَمَ الله عَلَيْه وسلم (۱ إِذَا عَمَ الله عليه وسلم (۱ إِذَا عَمَ الله عَلَيْه وَلَا الله عَنْدَهُ قَرَّتْ فِيهِ » وقال صلى الله عليه وسلم (۱ إِذَا عَدَ الله عَلَيْه وَلَا الله عَدْ عَنْدَهُ قَرَّتْ فِيهِ » وقال صلى الله عليه وسلم (۱ إِذَا عَدَ الله عَلْهُ أَوْ ذَارَهُ قَالَ الله عَنْدَهُ قَرَّتْ فِيهِ » وقال صلى الله عليه وسلم (۱ إلله عَدْ الله عَلْهُ الله عَلْهُ الله عَلْهُ الله عَلْهُ وَالْمَالَة وَالله عَلْهُ الله عَلْهُ أَوْ ذَارَهُ قَالَ الله عَنْدَهُ وَلَابَ مَنْ الله عَلْهُ وَالْمَالَة وَالْمَالِهُ وَالله عَلَيْهُ وَلَا الله عَلَيْهُ وَلَا الله عَلَيْهِ وَلَا الله وَلَا الله وَلَا عَلَا الله وَلَا الله وَلَا عَلَا الله وَلَا عَلَى الله وَلَوْ المُرْامَاذَا وَلَا عَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَوْ المُرَامَاذَا وَلَا عَلَى الله وَلَوْ الله وَلَوْ المُرْامِ وَلَا عَلَى الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَوْ المَرْفَ المُنْ الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَوْ الله وَلَا الله وَلَا الله وَلَوْ المَنْ وَلَا الله وَلَا عَلَا الله وَلَا عَالْمُ وَلَا عَلَا عَلَا الله وَلَا عَلَا عَلَا عَلَا الله وَلَا عَلَا عَلَا عَلْهُ وَلَا عَلَا عَلْهُ وَلَا عَلَا عَلْهُ وَلَا عَلْهُ وَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلْهُ وَلَا عَلَا عَ

<sup>(</sup>۱) حديث من عاد مريضا قعد فى الجنة \_ الحديث : أصحاب السنن والحاكم من حديث على من أتى المخاه المسلم عائدا مشى فى خرافة الجنة حتى يجلس فاذا جلس غمرته الرحمة فان كان غدوة صلى عليه سبعون ألف ملك حتى يمسى وان كان مساء \_ الحديث : لفظ ابن ماجه وصححه الحاكم وحسنه الترمذي ولمسلم من حديث توبان من عاد مريضا لم يزل فى خرفة الجنة

<sup>(</sup>٢) حديث اذا عاد الرجل المريض خاص فى الرحمة فاذا قعد عنده قرت: الحاكم والبهق من حديث جابر وقال انغمس فيها قال الحاكم صحيح على شرط مسلم وكذا محمده ابن عبد البروذكره مللك فى الموطأ بلاغا بلفظ قرت فيه ورواه الواقدي بلفظ استقر فيها وللطبراني فى الصغير من حديث أنس فاذا قعد عنده غمرته الرحمة وله فى الاوسط من حسديث كبيب بن مالك وعمرو ابن حزم استنقع فيها

<sup>(</sup>٣) حديث إذاعاد المسلم أخاه أو زاره قال الله تعالى طبت وطاب ممشاك و ثبوأت منزلا في الجنة :الترمذي وابن ماجه من حديث أبي هريرة الا أنه قال ناداه مناد قال الترمذي غريب قلت فيه عيسي نابن سنان القسملي ، ضعفه الجمهور

(١) لِعَبْدِى عَلَى ۚ إِنْ تَوَقَيْتُهُ أَنْ أَدْخِلَهُ الْجَنَّةَ وَإِنْ أَنَا شَفَيْتُهُ أَنْ أَدُلَ لَهُ عَلَما خَيْراً مِنْ خَمِهِ وَأَنْ أَكَفِّرَ عَنْهُ سَيِّنَاتِهِ » وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢) « مَنْ يُرِدِ اللهُ بِهِ خَيْراً يُصِب مِنْهُ » وقال عَمان رضي الله عنه ، مرضت فعادنى رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢) وقال عَمان رضي الله عنه ، مرضت فعادنى رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢) فقال «بِهُم اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ أَعِيدُكُ بِاللهِ الأَحدِ الصَّمَدِ رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢) فقال «بِهُم اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ أَعِيدُكُ بِاللهِ الأَحدِ الصَّمَدِ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمُ مَنْ مَا يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدُ مِنْ شَرِّ مَا يَجِدُ » قالما مرارا

- (۱) حديث اذا مرض العبد بعث الله تعالى ملكين فقال انظرا مايقوله لعواده ـ الحديث : مالك فى الموطأ مرسلا من حديث عطاء بن يسار ووصله ابن عبد البر فى التمهيد من روايته عث أبى سعيد الحدرى وفيه عباد بن كثير الثقنى ضعيف ــ الحديث : والبيهتي من حديث أبى هر يرة قال الله تعالى اذا ابتليت عبدى المؤمن فلم يشكنى الى عـواده أطلقته من أسارى ثم أبدله لحما خيرا من لحمه ودما خيرا من دمه ثم يستأنف العمل وإسناده جيد
  - ( ٢ ) حديث من يرد الله به خيرا يصب منه : البخارى من حديث أبي هريرة
- (٣) حديث عثمان مرضت فعادنى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال بسم الله الرحمن الرحيم أعيــذك بالله والله الأحد الصمد ــ الحديث: ابن السنى فى اليوم والليلة والطبرانى واليبهتى فى الأدعية من حديث عثمان بن عفان باسناد حسن
- (٤) حديث دخل على على وهو مريض فقال قل اللهم أنى أسألك تعجيل عافيتك ــ الحديث: ابن أبى الدنيا فى كتاب المرض من حديث أنس بسند ضعيف أن رسول الله صلى الله عليه وسلم دخل على رجل وهو يشتكى ولم يسم عليا وروى البيهتي فى الدعوات من حديث عائشة أنجبريل علمها للنبي صلى الله عليه وسلم وقال ان الله يأمرك أن تدعو بهؤلاء السكلمات
- ( ٥ ) حديث أبى هريرة ألا أخبرك بأمر هُو حَق من تكلم به فى أول مُضْجَعه من مرضه نجاه الله من النار : ابن أبى الدنيا فى الدعاء وفى المرض والكفارات

قال ﴿ يَقُولُ لَا إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ يَحْيِي وَيُمِيتُ وَهُو حَيُّ لَا يَوْتُ سُبْحَانَ اللهِ رَبِّ الْمِبَادِ وَالْمِلَادِ وَالْمُلْمُ لِلْهِ بَعْدًا كَثِيرًا طَيْبًا مُبَارً كَافِيهِ عَلَى كُلِّ حَلْ اللهُ أَكْبَرُ كَبِيرًا إِنَّ كِبْرِيَاء وَالْمِلَادِ وَالْمُلْمُ لِلْهُ وَقُدْرَتَهُ بِكُلُّ مَكَانٍ ، اللّهُمَّ إِنْ أَنْتَ أَمْرَ صَنّى لِتَقْبُضَ رُوحِي فِي مَرَضِي هَذَا وَبَعْلُ رُوحِي فِي أَرْوَاحٍ مَنْ سَبَقَتْ لَهُمْ مِنْكَ الْمُلْسَى وَبَاعِدُ بِي مِنَ النَّارِ كَمَا بَاعَدُت فَاجْعَلْ رُوحِي فِي أَرْوَاحٍ مَنْ سَبَقَتْ لَهُمْ مِنْكَ الْمُلْسَى وَبَاعِدُ بِي مِنَ النَّارِ كَمَا بَاعَدُت وَلَا اللهُ وَلَيْكُ اللهُ اللهُ مَنْكَ الْمُلْسَى وَوَيَا نَه قال عليه السلام (١) ﴿ عِيادَةُ الْرَيضِ مِنْ اللهُ وَلِيَاءَكُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ مَنْكَ الْمُلْتُ فَوَالُ طَاوِس : أَفْضِلُ الْعِيادَةُ أَخْفِل . وقال ابن عباس رضي الله عنهما : عيادة الريض مرة شُنة ، فا ازدادت فنافلة . وقال بعضهم : عيادة المريض بعد ثلاث وقال عليه السلام (٢) ﴿ وَ الْمِيادَةُ وَالْرِيفُوا فِيهَا ،

وجملة أدب المريض حسن الصبر ، وقلة الشكوى والضجر ، والفزع إلى الدعاء ، والتوكل بعد الدواء على خالق الدواء .

ومنها أن يشيع جنائزه. قال صلى الله عليه وسلم (٢) « مَنْ شَيَّعَ جَنَازَةً فَلَهُ قِيرَاطُ مِنْ الْأَجْرِ فَإِنْ وَقَفَ حَتَّى تُدْفَنَ فَلَهُ قِيرَاطَانِ » وفي الخبر (١) «القيرَاطُ مِثْلُ أُحُدٍ » ولما روى أبو هريرة هذا الحديث ، وسمعه ابن عمر ، قال لقد فرطنا إلى الآن في قراريط كثيرة والقصد من التشييع قضاء حق المسلمين والاعتبار . وكان مكحول الدمشق إذا رأى جنازة ، قال اغدوا فإنا رائحون ، موعظة بليغة ، وغفلة سريعة ، يذهب الأول، والآخر لاعقل له . وخرج مالك بن دينار خلف جنازة أخيه وهو يبكى ويقول: والله لاتقر عيني حتى أعلم إلى ماصرت مالك بن دينار خلف جنازة أخيه وهو يبكى ويقول: والله لاتقر عيني حتى أعلم إلى ماصرت ولا والله لا أعلم مادمت حيا . وقال الأعمش . كنا نشهد الجنائز فلا ندرى لمن نعزى لحزن القوم كلهم . ونظر إبراهيم الزيات إلى قوم يترجمون على ميت ، فقال لو ترجمون أنفسكم القوم كلهم . ونظر إبراهيم الزيات إلى قوم يترجمون على ميت ، فقال لو ترجمون أنفسكم لكان أولى ، إنه نجا من أهوال ثلاث : وجه ملك الموت قد رأى ، ومرارة الموت قدذاق

<sup>(</sup> ١ ) حديث عيادة المريض فواق ناقة : ابن أبي الدنيا في كتاب المرض من حديث أنس باسناد فيهجهالة

<sup>(</sup>٢) حديث أغبوا في العيادة وأربعوا: ابن أبي الدنيا وفيه أبو يعلى من حديث جابر وزاد الا أن يكون مغاوبا و إسناده ضعيف

<sup>(</sup>٣) حديث من تمع جنازة فله قيراط من الأجر فان وقم حتى تدفن فله قيرطان : الشيخان من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup> ٤ ) حديث القيراط مثل جبل أحد : مسلم من حديث ثوبان وأبي هريرة وأصله متفقَّ عليه

وخوف الحاتمة قد أمن . وقال صلى الله عليه وسلم (١٠ « يَتْبَعُ الْمَيَّتَ ثَلَاثُ ۚ فَيَرْ جُعَ اثْنَاذِوَ يَبْقَ وَاحَدُ يَتْبَعُهُ أَهْلُهُ وَمَالُهُ وَعَمَلُهُ فَيَرْجِعُ أَهْلُهُ وَمَالُهُ ۖ وَيَبْقَى عَمَلُهُ »

ومنها أن يزور قبوره . والقصود من ذلك الدعاء والاعتبار وترقيق القلب . قال صلى الله عليه وسلم ('' « ما رَأَيْتُ مَنْظُراً إِلا وَالْقَبْرُ أَفْظُمُ مِنْهُ » وقال عمر رضي الله عنه عنه خرجنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ('' فأتى المقابر ، فجلس إلى قبر ، وكنت أدفى القوم منه فبكى و بكينا . فقال ما يبكي كافنا: بكينا لبكاثك قال دهذا قبر آمنة بنت وهم إستناذنت وربي في زيارتها فأذِن لي ، واستأذنته فيأن أستنفر كلا فأ قبل على من الربي عن من الربي وكن عمر رضي الله عنه ، إذا وقف على قبر بكى حتى تبل لحيته ويقول معت رسول الله صلى الله عليه والله عنه القبر أو إن الآخرة فإن نجا مينه فك بينه أشده وقال عباهد : أول ما يكلم ابن آدم حفرته بعثده أيستر وقال أب عنه الموده ، ويلت الغربة ، ويلت الظامة ، فهذا مأ عدت لك فتقول أنا يلت الدود ، ويلت الوحدة ، ويلت الغربة ، ويلت الظامة ، فهذا مأ عدت الله فا أبو ذر : ألا أخبركم يبوم فقرى ؟ يوم أوضع في قبرى . وكان في الموالد دا يقمد إلى القبور ، فقبل له في ذلك ، فقال أجلس إلى قوم يذكرونني معادى ، وإن قد عنهم لم ينتابوني . وقال عاتم الأصم : من مر بالمقابر فلم يتفكر لنفسه ، ولم يدع لم فقد خان نفسه وخانهم . وقال صلى الله عليه وسلم (" «ما من ليناة إلا ويُنكوى مُناد يا أهل فقد خان نفسه وخانهم . وقال صلى الله عليه وسلم (" «ما من ليناة إلا ويُنكوى مُناد يا أهل فقد فور وينه ألله عليه وسلم و السه عيان وكر وكل نصوم ويكون وكل نصوم ويكرن وكل نفر كر القبر وجده ويك شيئو ويذ كرون الله وكر نكر كر القبر وجده وكر نصور في ويذه الكرون ويكر نكر كر القبر وجده وكر نكر قور نكر نكر ذكر القبر وجده وكر نكر نكر ذكر القبر وجده وكر نكر نكر ذكر القبر وجده وكر نكر نكر كر القبر وجده وكرون الله المركون الله وكرون الله وك

<sup>(</sup>١) حديث يتبع الميت ثلاثة فيرجعائنان وبيقي واحد: مسلم من حديث أنس

<sup>(</sup> ٢ ) حديث مارأيت منظرا الا والقبر أفظع منه: الترمذي وابن ماجه والحاكم من حديث عثمان وقال صحيح الاسناد وقال الترمذي حسن غريب

<sup>(</sup>٣) حديث عمر خرجنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فأتى المقابر فجلس الى قبر الحديث: فيزيارته قبر أمه.مسلم من حديث أبى هريرة مختصرا وأحمد من حديث بريدة وفيه فقام اليـه عمر ففداه بالاثب والأم يقول يارسول مالك الحديث

<sup>(</sup> ٤ ) حديث عثمان بن عفان ان القبر أول منازل الآخرة ـ الحديث : الترمذي وحسنه وابن ماجه والحاكم وصحح اسناده

والحاكم وصحح اسناده ( ٥ ) حديث مامن ليلة الا ينادى مناد يأأهل القبور من تغبطون فيقولون نغبط أهل الساجد ــ الحديث لم أجد له أصلا

روضة من رياض الجنة ، ومن غفل عن ذكره وجده حفرة من حفر النار . وكان الريع ابن خشم قد حفر في داره قبراً ، فكان إذا وجد في قلبه قساوة دخل فيه فاضطجع فيه ، ومكث مناعة ، محال (رب ارجيمون لكلي أعمَلُ صالحاً فيها تركث (١٠) ، ثم يقول : ياريع قدار جعت فاعمل الآن قبل أن لا ترجع . وقال ميمون بن مهران : خرجت مع عمر بن عبد العزيز إلى القبور بكي ، وقال يا ميمون ، هذه قبور آبائي بني أمية ، كانهم لم مشاركوا أهل الدنيا في لذاتهم . أما تراه صرعى قد خلت بهم المثلات ؟ وأصاب الهوام من أبدانهم ؟ ثم بكي ، وقال : والله ما أعلم أحدااً نع من صار إلى هذه القبور، وقداً من من عذاب الله وآداب المعزى خفض الجناح ، وإظهار الحزن ، وقلة الحديث ، وترك التبسم .

وآداب تشييع الجنازة لزوم الخشوع ، وترك الحديث ، وملاحظة الميت ، والتفكر في الموت ، والاستعدادله ، وأن يمشي أمام الجنازة بقربها (١) والإسراع بالجنازة سُنة

فهذه جل آ داب تنبه على آ داب الماشرة مع عموم الخاق ، والجملة الجامعة فيه أن لا تستصغر منهم أحداحيا كان أوميتافتهك لأنك لا تدرى لعله خير منك ، فإنه و إن كان فاسقا فلعله يختم لك عمل حاله و يختم له بالصلاح . و لا تنظر إليهم بعين التعظيم لهم في حال دنياه ، فإن الدنيا مفيرة عند الله ، صغير ما فيها ، ومهما عظم أهل الدنيا ، في نفسك فقد عظمت الدنيا ، فتسقط من عين الله . و لا تبذل لهم دينك لتنال من دنياه ، فتصغر في أعينهم ، ثم تحرم دنياه ، فإن لم تحرم كنت قداستبدلت الذي هو أدنى بالذي هو خير . و لا تعادم بحيث نظهر العداوة ، فيطول الأمر عليك في المعاداة ، ويذهب دينك و دنياك فيهم ، ويذهب دينهم فيك ، إلا إذار أيت منكرا في الدين ، فتعادى أفعالهم القبيحة ، و تنظر إليهم بعين الرحمة لهم ، لتعرضهم المت منكرا في الدين ، فتعادى أفعالهم القبيحة ، و تنظر إليهم بعين الرحمة لهم ، لتعرضهم المت الله وعقو بته بعصيانهم . فسبهم جهنم يصاونها ، فالك تحقد عليهم ! و لا تسكن إليهم في مودتهم الك ، و ثنائهم عليك في وجهك ، و حسن بشره الك ، فإنك إن طلبت حقيقة ذلك مودتهم الك ، و ثنائهم عليك في وجهك ، و حسن بشره الك ، فإنك إن طلبت حقيقة ذلك الله إليهم أحوالك ، فيكلك الله إليهم . و لا تطع أن يكونوالك في النيب والسركا في العلانية ، فذلك طمع كاذب، وأني تظفر به .

<sup>(</sup>١) حديث الاسراع بالجنازة : متفق عليه من حديث أبي هريرة اسرعوا بالحنازة ـ الحديث :

<sup>(</sup>۱) المؤمنون : ۹۹،۰۰۹

ولا تطمع فيما في أيديهم ، فتستعجل الذل ، ولاتنال الغرض . ولاتمل عليهم تكبراً لاستغنائك عنهم ، فإن الله يلجئك إليهم ، عقوبة على التكبر بإظهار الاستغناء. و إذاسألت أخا منهم حاجة فقضاها ، فهو أخ مستفاد . وإن لم يقض فلاتعاتبه ، فيصير عدوالطول عليك مقاساته . ولا تشتغل بوعظ من لا ترى فيه مخايل القبول ، فلا يسمع منك ويعاديك وليكن وعظك عرضا واسترسالا ، من غير تنصيص على الشخص . ومهمارأ يتمنهم كرامة وخيرا فاشكر الله الذي سخرهم لك ، واستعذبالله أن يكلك إليهم . وإذا بلغك عنهم غيبة أو رأيت منهم شرا ، أو أصابك منهم مايسوءك ، فيكل أمرهم إلى الله ، واستعذبالله من شرهم ، ولا تشغل نفسك بالمكافأة ، فيزيد الضرر ، ويضيع العمر بشغله . ولا تقل لهم لم تعرفوا موضعي ، واعتقد أنك لواستحقيت ذلك لجمل الله لك موضعاً في قلوبهم ، فالله الحبب والمبغض إلى القاوب، وكن فيهم سميعا لحقهم ،أصم عن باطلهم ، نطوقا بحقهم ، صمو تاعن باطلهم واحذر صحبة أكثر الناس، فإنهم لا يقيلون عشرة، ولا يغفرون زلة، ولا يسترون عورة ، ويحاسبون على النقير والقطمير ، ويحسدون على القليل والكثير ، ينتصفون ولا ينصفون، ويؤاخذون على الخطأ والنسيان ولا يمفون، يغرون الإخوان على الإخوان بالنميمة والبهتان ، فصحبة أكثره خسران، وقطيعتهم رجحان . إن رضو افظاهر هم الملق، وإنسخطوا فباطنهم الحنق، لا يؤمنون في حنقهم، ولا يرجون في ملقهم. ظاهرهم ثياب، وباطنهم ذئاب. يقطعون بالظنون، ويتغامزون وراءك بالميون، ويتربصون بصديقهم من الحسد ريب المنون . يحصون عليك العثرات في صبتهم، ليواجهوك بها في غضبهم ووحشهم .ولا تعول على مودة من لم تخبره حق الخبرة، بأن تصحبه مدة في دارأو موضع و احد، فتجربه في عزله وولايته، وغناه وفقره، أو تسافر معه، أو تعامله في الدنيا والدره، أو تقع في شدة فتحتاج إليه ، فإن رضيته في هذه الأحوال ، فأتخذه أبا لك إن كان كبيرا ،أو ابنا لك إن كان صغيرا ، أو أخاك إن كان مثلك . فهذه جملة آداب المعاشرة مع أصناف الخلق

## حقوق البحوار

اعلم أن الجـوار يقتضى حقا وراء ماتقتضيه أخوة الإِســـلام ، فيستحق الجار المسلم

ما يستحقه كل مسلم وزيادة . إذ قال النبي صلى الله عليه وسلم ('' « الجيرانُ ثَلاَنَةُ حُقُوقِ الْجَارُ النّبِي لَهُ ثَلاَنَةُ حُقُوقِ ، فَالْجَارُ النّبِي لَهُ ثَلاَنَةُ حُقُوقِ الْجَارُ النّبِي لَهُ ثَلاَنَةُ حُقُوقِ الْجَارُ النّبِي لَهُ حَقَّالِ النّبِي لَهُ حَقَّ الرّحِيمِ ، وَأَمَّا النّبِي لَهُ حَقَّانِ فَالْجُلُو النّبِي لَهُ مَتْ وَاحِدُ فَالْجَارُ الْمُشْرِكُ » فانظر المُسْرِكُ مَقْ الْجُوارِ وَحَقُ الْإِسْلاَمِ وَأَمَّا النّبِي لَهُ عَليه وسلّم ('' « أَحْسِنُ نُجَاوَرَةُ مَنْ مَنْ الله عَليه وسلّم ('' « مَازَالَ جُبْرِيلُ يُوصِينِي بِالجَارِ مَنْ طَنَدْتُ أَنَّهُ سَيُورَ ثُنَّهُ » وقال النبي صلى الله عليه وسلم ('' « مَازَالَ جُبْرِيلُ يُوصِينِي بِالجَارِ مَتَى طَنَدْتُ أَنَّهُ سَيُورَ ثُنَّهُ » وقال صلى الله عليه وسلم ('' « مَازَالَ جُبْرِيلُ يُوصِينِي بِالجَارِ مَتَى طَنَدْتُ أَنَّهُ سَيُورَ ثُنَّهُ » وقال صلى الله عليه وسلم ('' « مَازَالَ جُبْرِيلُ يُوصِينِي بِالجَارِ مَتَى طَنَدْتُ أَنَّهُ سَيُورَ ثُنَّهُ » وقال صلى الله عليه وسلم ('' « مَازَالَ عَنْ مَنْ عَالَهُ وَالْمَوْلِيوْ مِنْ اللّهِ وَالْمَالِ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَالْمَوْلُولُ مِنْ عَبْدُ حَتَّى يَأْمَنَ جَارُهُ وَ وَالْ عَلِيهِ اللّهُ عَلِيهُ وَمِنْ عَبْدُ حَتَّى يَأْمَنَ جَارُهُ وَ وَالْمَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَالُهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَاهُ وَلَا عَلْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلْهُ وَلَمْ اللّهُ فِي النّالِيةُ أَو اللّهُ اللهِ عليه السلام ('') فَطْ الله في النالية أَو الرابعة « الْحَرَامُ " فقال له النبي صلى الله عليه وسلم « هِي في النّارِ » وجاء رجل إليه عليه السلام ('') فرودي جيرانها . فقال ملى الله عليه وسلم « هِي في النّارِ » وجاء رجل إليه عليه السلام ('') في وَحُودي جيرانها . فقال ملى الله عليه وسلم « هِي في النّارِ » وجاء رجل إليه عليه السلام ('' في خُودي جيرانها . فقال له النبي صلى الله عليه وسلم « هي في النّارِ » وجاء رجل إليه عليه السلام (''

(٢) حديث احسن مجاورة من جاورك تكن مسلما: تقدم

(٣) حديث مازال جبريل يوصيني بالجار حتى ظننت أنه سيورثه: متفق عليه من حديث عائشة وابن عمر

(٤) حديث من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم جاره: متقق عليه منحديث أبي شريع

( ٥ ) حديث لايؤمن عبد حتى يؤمن جاره بواثقه: البخاري من حديث أبي شريح أيضا

(٦) حديث أول خصمين يوم القيامة جاران:أحمد والطبراني من حديث عقبة بن عامر بسند ضعيف

(٧) حديث اذا أنت رميت كلب جارك فقد آذيته: لم أجدله أصلا

( ٨ ) حديث ان فلانة تصوم النهار وتقوم الليل وتؤذى جيرانها فقال هي في النار: أحمد والحاكم من حديث أبي هريرة وقال صحيح الاسناد

(٩) حديث جا، رجل الى رسول الله صلى الله عليه وسلم يشكو جاره فقال اصبر ثم قال له فى الثالثة أو الرابعة اطرحمتاعك على الطريق ــ الحــديث : أبو داود وابن حبان والحاكم من حديث أبى هريرة وقال صحيح على شرط مسلم

<sup>(</sup>۱) حديث الجيران ثلاثة جار له حق وجار له حقان وجار له ثلاثة حقوق ــ الحديث: الحسن بن سفيان والبرار في مسند يهما وأبو الشيخ في كتاب الثواب وابو نعيم في الحلية من حديث عبد الله بن عمر وكلاها ضعيف

مَتَاعَكَ فِي الطَّرِيقِ » قال فجمل الناس عرون به ويقولون مالك؟ فيقسال آذاه جاره.قال فجماوا يقولون لمنه الله . فجاء مجاره فقال له رد متاعك، فوالله لا أعود.

وروى الزهرى أن رجلا أنى النبي عليه السلام، فيل يشكو جاره، فأمره النبي صلى الله عليه وسلم أن ينادي على باب المسجد، (۱) ألا إن أربعين دارا جار، فألى الزهرى أربعون هكذا، وأربعون هكذا، وأربعون هكذا، وأربعون هكذا، وأربعون هكذا، وأربعون هكذا وأومأ إلى أربع جهات وقال عليه السلام (۲) « الْيُسْنُ وَالشَّوْمُ فِي الْمَرْأَةِ وَالْمُسْكَنِ وَالْفَرَسِ فَيْسُ الْمَرْأَةِ خَفَّةً مَهْرِها وَعُسِرُ يَكَا حِها وَسُوهُ مَلَيْها وَشُوهُ مَها غَلاَهِ مَهْرِها وَعُسِرُ يَكَا حِها وَسُوهُ مَكَلَقِها وَسُوهُ مَهُ عَنْهُ وَسُوهِ جَوَارٍ أَهْلِهِ وَيُعْنُ الْقَرْسِ ذَلُهُ وَرُحْسَنُ جَوَارٍ أَهْلِهِ وَيُعْنُ الْقَرْسِ وَيُعْنَ الْعَرْسُ مِنَا وَسُوهُ وَهُ وَسُوهِ جَوَارٍ أَهْلِهِ وَيُعْنَ الْقَرْسِ وَاللّه وَيُعْنَ الْعَرْسُ مِنَا وَسُوهُ وَعُلُوهِ وَسُوهُ وَمُوهُ وَسُوهُ وَسُوهُ وَعُلُوهِ وَالْمُ اللّهِ وَسُوهُ وَعُلُوهُ وَاللّهُ وَيُعْنَ الْمَالِمُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَيْ وَاللّهُ وَاللّ

واعلم أنه ليس حق الجواركف الأذى فقط ، بل احمال الأذى . فإن الجار أيضا قد كف أذاه ، فليس فى ذلك قضاء حق . ولا يكنى احمال الأذى ، بل لابدمن الرفق وإسداء الخير والمعروف ، إذ يقال إن الجار الفقير يتعلق بجاره النني يوم القيامة ، فيقول يارب سل هذا لم منعنى معروفه ، وسد بابه دونى ؟ و بلغ ابن المقفع أن جارا له يبيع داره فى دين ركبه وكان يجلس فى ظل داره ، فقال ماقت إذاً بحرمة ظل داره إن باعها معدما ، فدفع إليه ثمن

<sup>(</sup>۱) حدیث الزهری الا آن أربعین داراجار: أبو داودنی الراسیل ووصله الطبرانی من روایة الزهری عن ابن کعب بن مالك عن أبیه ورواه أبو یعلی من حــدیث أبی هــریرة وقال أربعون ذراعا وكلاها ضعف

<sup>(</sup>۲) حديث اليمن والشؤم في الرأة والمسكن والفرس فيمن المرآة خفة مهرها - الحديث : مسلم من حديث أبن عمر الشؤم في الدار والمرأة والفرس وفي رواية له إن يك من الشؤم شيء حقاولهمن حديث سهل بن سعد إن كان فني الفرس والمرأة والمسكن والمترمذي من حديث حكيم بن معاوية لاشؤم وقد يكون اليمن في الدار والمرأة والفرس ورواه ابن ماجه فساه محمد بن معاوية والطبرائي من حديث أسماء بنت عميس قالت يارسول الله ماسوء الدار قال ضيق ساحتها وخبث جيرانها قيل فماسوء الدابة قال عقم رحمها وسوه خلقها وكلاها ضعيف ورويناه في كتاب الحيل للدمياطي من رواية سالم بن عبد الله مرسلا اذا كان الفرس ضروبا فهو مشؤم وإذا كانت الدار بعيدة من السجد الايسمع فيها الأذان والاقامة في مشؤمة واذا كانت الدار بعيدة من السجد الايسمع فيها الأذان والاقامة في مشؤمة واذا كانت من دوس بذكرابن عمر فيه

الدار، وقال لاتبعها . وشكا بعضهم كثرة الفأر في داره ، فقيل له لو اقتنيت هرا ، فقال النشى أن يسمع الفأرصوت المرفيهرب إلى دورالجيران، فأكون قدأ حببت لهم مالا أحب لنفسى وجملة حق الجارأن يبدأه بالسلام ، ولا يطيل معه الكلام ، ولا يكثر عن حاله السؤال ويعوده في الرض ، ويعزيه في المصيبة ، ويقوم معه في العزاء ، ويهنئه في الفرح ، ويظهر الشركة في السرور معه ، ويصفح عن زلاته ، ولا ينطلع من السطح إلى عوراته ، ولا يضايقه في وضع الجذع على جداره ، ولا في مصب الماء في منزابه ، ولا في مطرح التراب في فنائه ولا يضيق طريقه إلى الدار ، ولا يتبعه النظر فما يحمله إلى داره . ويستر ماينكشف له من عورانه ، وينعشه من صرعته إذا نابته نائبة ، ولا ينفل عن ملاحظة داره عند غيبته ، ولا يسمع عليه كلاما ، ويغض بصره عن حرمته ، ولا يديم النظر إلى خادمته ، ويتلطف بولده في كلته، و رشده إلى ما يجهله من أمر دينه و دنياه . هذا إلى جلة الحقوق التي ذكر ناها لمامة المسلمين وقد قال صلى الله عليه وسلم (١) ﴿ أَنَدْرُونَ مَا حَقُّ الْجَارِ ؟ إِن اسْتَعَانَ بِكَ أَعَنْتَهُ وَ إِن اْسْنَنْصَرَكَ نَصَرْتُهُ وَإِن اسْتَقْرَضَكَ أَقْرَضْتَهُ وَإِنْ افْتَقَرَ عُدْتَ عَلَيْهِ وَإِنْ ممرض عُدْ تَهُ وَإِنْ مَاتَ تَبِعْتَ جَنَازَتَهُ وَإِنْ أَصابَهُ خَبْرُ هَنَّا أَنَهُ وَإِنْ أَصارَتُهُ مُصِيبَةٌ عَزَّ يَتَهُ وَلاَ تَسْتَعْل عَلَيْهِ بِالْبِنَاءِ فَتَحْجُبِ عَنْهُ الرِّيحَ إِلَّا بِإِذْ نِهِ وَلاَ تُوْذِه وَ إِذَا اشْتَرَ يتَ فَا كَهَةً فَأَهْد لَهُ فَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَأَدْرِخُلْهَا سِرًّا وَلاَ يَخَرُجْ بِهَا وَلَدُكَ لِيَغْيَظُ بِهَا وَلَدَهُ وَلاَ تُؤْذِهِ بِقَتَارِ قَدْرِكَ إِلاَّ أَنْ تَغْرِفَ لَهُ مِنْهَا » ثم قال « أَ تَدْرُونَ مَا حَقُّ الجَّارِ ؟ وَالَّذِي نَفْسِي بَيدِهِ لاَ يَبْلُغُ َحَقَّ الْجُارِ إِلاَّ مَنْ رَحِمَهُ اللهُ » هَكذا رواه عمرو بن شعيب ، عن أبيه ، عن جده ، عن النبيي صلى الله عليه وسلم . (٧) قال مجاهد : كنت عند عبد الله بن عمر ، وغلام له يسلخ شاة فقال ياغلام ، إذا سلخت فابدأ بجار نا اليهودي ، حتى قال ذلك مرارا فقال له كم تقول هذا فقال إن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يزل يوصينا بالجار حتى خشينا أنه سيورثه .

الحديث: ابو داود والترمذي وقال حسن غريب

<sup>(</sup>۱) حدیث عمروبن شعیب عن أبیه عن جده أتدرون ما حق الجاران استعان بك أعنته وان استقرضك أقرضته ـ الحدیث : الحرائطی فی مكارم الاخلاق وابن عدی فی الكامل و هو ضعیف (۲) حدیث مجاهد كنت عند عبد الله بن عمروغلام له یسلخ شاة فقال یاغلام اذاسلخت فابد أبجار ناالیهودی

وقال هشام : كان الحسن لا يرى بأسا أن تطعم الجار اليهو دى والنصر الله من أضحيتك . وقال أبوذر رضي الله عنه . أو صانى خليلى صلى الله عليه وسلم (١) وقال « إِذَا طَبَعْتَ قِدْرًا فَأَ كُثِرُ مَا يَعْمُ الله عنه أَوْ فَلْ الله عنه أَوْ فَا لَتْ عَالَمْ الله عنه أَوْ فَا لَتْ عَالَمْ الله عنه أَوْ فَا لَهُ مَ مِنْهَا ، وقالت عائشة رضي الله عنها . قلت يارسول الله (٢) إن لى جارين ، أحدها مقبل على بيابه ، والآخر ناء بيابه عنى ورباكان الذي عندى لا يسعمهما ، فأيهما أعظم حقا ؟ فقال « اللقبلُ عَلَيْكَ بِهَا بِهِ »

ورأى الصديق ولده عبد الرحمن وهو يناسى جارا له ، فقال لا تناس جارك ، فإن هذا يبقى والناس يذهبون . وقال الحسن بن عيسى النيسابورى : سألت عبد الله بن المبارك فقلت الرجل المجاور يأتيني فيشكو غلاى أنه أتى إليه أمرا ، والغلام ينكره ، فأكره أن أضر به ولعله برى ، وأكره أن أدعه ، فيجد على جارى ، فكيف أصنع ؟ قال إن غلامك لعله ان يحدث حدثا يستوجب فيه الأدب ، فاحفظه عليه ، فإذا شكاه جارك فأدبه على ذلك الحدث فتكون قد أرضيت جارك ، وأدبته على ذلك الحدث . وهذا تلطف في الجمع بين الحقين وقالت عائشة رضي الله عبها : خلال المكارم عشر ، تكون في الرجل ولا تكون في أيسه وتكون في العبد ولا تكون في سيده ، يقسمها الله تعالى لمن أحب. صدق الحديث، وصدق والتذم المساحب ؛ وقرى الضيف ، ورأسهن الحياء : وقال أبو هريرة رضى الله عنه : قال وسول الله صلى الله عليه وسلم " « يأمنيشرا المسلمات لا تخترن جارة في أربح أولو فرسين شاقي وقال صلى الله عليه وسلم " « يأمني سمادة والمرابح المسلم المسكن الواسيم والحار العالم الحار وقال المنابع والحار العالم الحرار وقال صلى الله عليه وسلم " « يأمني سمادة والمرابع المسلم المسكن الواسيم والحار العالم الحار العالم وقال المنابع والحار العالم المنابع والحار العالم المنابع والحار العالم المنابع والمنابع والمنابع والحار العالم المنابع والحرارة المنابع والحرارة المنابع والحرارة المنابع والحرار العالم الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم " « يأمني ألمن المنابع والحرارة المنابع والحرارة المنابع والحرارة المنابع والحرارة المنابع والمنابع و

<sup>(</sup>۱) حدیث ابی در اوصای خلیلی صلی الله علیه وسلم ادا طبخت فأ کثر المرق ثم انظر بعض اهل بیت من جیرانك فاغرف لهممنها: رواه مسلم

<sup>(</sup> ٢ ) حديث عائشة قلت يارسول الله أن لي جارين ــ الحديث : رواه البخاري

<sup>(</sup> ٣ ) حديث أبي هريرة يانساء الساسين لا يخقرن جارة لجارتها ولو فرسن شاة :رواه البخاري

<sup>(</sup> ٤ ) حديث ان من سعادة المرء المسلم المسكن الواسع والجار الصالح والمركب الحنيه: أحمد من حديث نافع ابن عبد الحارث وسعد بن أبي وقاص وحديث نافع أخرجه الحاكم وقال صحيح الاسناد

وَالْمَرَ كَبُ الْهُنَى مَ وَقالَ عِبِدِ الله ، قال رجل يارسول الله (الكيف لى أن أعلم إذا أحسنت والمسات ! قال د إذا سمعت جير انك يَقُولُونَ قَدْ أَحْسَنْت كَقَدْ أَحْسَنْت وَإِذَا سَمِعْتَهُم أُو أَسانَت ! قال د إذا سَمِعْت جير انك يَقُولُونَ قَدْ أَحْسَنْت كَقَدْ أَحْسَنْت وَإِذَا سَمِعْتَهُم يَقُولُونَ قَدْ أَسَأْت كَفقد أَسانَت وقال بابر رضي الله عنه . قال النبي صلى الله عليه وسلم من كان له جار في حافظ أو شريك فلا يبيه حقى يعرض من عليه وقال أبو هرم و رضي الله عنه والله عنه والله عليه وسلم الله عليه وسلم (الكور يضع جذعه في حافظ جاره شاه أبي . وقال أبن عباس رضي الله عنها : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم الكور يَعْمَنَ أَحَدُ كُمْ جَرَدُ أَنْ يَضَعَ خَسَبَهُ فِي جَدَارِهِ م وكان أبو هريرة رضي الله عنه يقول ، مالى أراكم عنها جاره مالى الله عليه وسلم (الكور يقل عنه يقول ، مالى أراكم عنها معرضين ؟ والله لأرمينها بين أكتافكم . وقد ذهب بعض العاماء إلى وجوب ذلك . وقال صلى الله عليه وسلم (الكور منه أراد الله به عَيْراً عَسَلَهُ قِيلَ وَمَا عَسَلُهُ ؟ قال ديحبَيْهُ إلى جيرانه يه عليه وسلم (الكور منه أراد الله به عَيْراً عَسَلَهُ قِيلَ وَمَا عَسَلُهُ ؟ قال ديحبَيْهُ إلى جيرانه يه عليه وسلم (الكور) و من أراد الله به عَيْراً عَسَلَهُ قِيلَ وَمَا عَسَلُهُ ؟ قال ديحبَيْهُ إلى جيرانه يه عليه وسلم (الكور) و منه عَسَلُهُ قَيلَ وَمَا عَسَلُهُ ؟ قال ديحبَيْهُ إلى جيرانه يه عليه وسلم (الكور) و الله عنه وسلم (الكور) و الله عنه وسلم (الكور) و الله الكور) و الله عنه وسلم (الكور) و الله الكور) و الله الكور و الكور الكور الله الكورة و الكور ال

حقوق الأقارسب والرحم

قَالَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم (° » يَقُولُ اللهُ تَمَالَى أَنَا الرَّحْنُ وَهَذِهِ الرَّحِمْ شَقَقْتُ لَمُ اللهُ عَلِيهِ وسلم لَمَا اللهُ عَلِيهِ وسلم لَمَا اللهُ عَلِيهِ وسلم

( ٥ ) حديث يقول الله أنا الرحمن وهذه الرحم ــ الحديث : متفق عليه من حديث عائشة

<sup>(</sup>۱) حديث عبد الله قال رجل يارسول الله كيف لى أن أعلم اذا أحسنت أوأسأت قال اذا معمت جيرانك يقولون قد أحسنت فقد أحسنت: أحمد والطبراني وعبد الله هوابن مسعود واستاده جيد

<sup>(</sup>٢) حديث جابر من كان له جار فى حائط أوشريك فلا يعه حتى يعرضه عليه: ابن ما جه والحاكم دون ذكر الجار وقال صحيح الاسناد وهو عند الخرائطى فى مكارم الأخلاق بلفظ الصنف ولابن ماجه من حديث ابن عباس من كانت له أرض فأراد بيعها فليعرضها على جاره ورجاله رجال الصحيح

<sup>(</sup>٣) حديث أبى هريرة قضى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن الجار يضع جدّعه فى حائط جاره شاء أم أبى: الخرائطى فى مكارم الأخلاق هكذا وهو متفق عليه بلفظ لا يمنعن أحدكم جاره أن يغرز خشبه فى حائطه: رواه ابن ماجه باسناد ضعيف واتفق عليه الشيخان من حديث أبى هريرة (٤) حديث من أراد الله به خيرا عسله: أحمد من حديث أبى عنيسة الحولاى ورواه الحرائطى في مكارم الأخلاق والبيهتي فى الزهد من حديث عمروبن الحق زاد الحرائطى قيل وماعسله قال حبيه الى جيرانه وقال البيهتي يفتح له عملا صالحا قبل موته حتى يرضى عنه من حوله: واسناده جيد

(ا) مَنْ سَرَّهُ أَنْ يُنسَأَلُهُ فِي أَثَرِهِ وَيُوسَعَ عَلَيْهِ فِيزِقْهِ فَلْيَصِّلُ رُحِمَهُ ، وقرواية أخرى دمن سَرَّهُ أَنْ يُعَدَّ لَهُ فِي عُمْسِرِهِ وَيُوسَعَ لَهُ فِي رِزْقِهِ فَلْيَتَّ ِي اللّه وَلْيَصِلْ رَحَمَهُ وَيَهِ لِلسلامِ الله صلى الله عليه وسلم (الله عليه وسلم (الله عليه وسلم (الله عنه السلام (الله عنه السلام (الله عنه السلام (الله عنه السلام (الله عنه الله عليه وسلم (الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه والله الله عنه الله والله والله الله عليه وسلم (الله والله الله عليه وسلم (الله والله الله والله والل

قال نعم صليها : متفق عليه

ر ١) حديث من سره أن ينسأ له في أثره ويوسع له في رزقه فليتق الله وليصل رحمه : متفق عليه من حديث أنس دون قوله فليتق الله وهو بهذه الزيادة عندأ حمدوا لحا كمن حديث على باسنادجيد

<sup>(</sup>٢) حديث أى الناس أفضل فقال أتقاهم لله وأوصلهم للرحم : أحمد والطبراني من حديث درة بنت أبي لهب باسناد حسن

<sup>(</sup> ٣ ) حديث أبى در أوصانى خليل صلى الله عليه وسلم بصلة الرحم وإن أدبرت وأمرنى أن أقول الحق و ٢ عديث أبى در أوصانى حليل صلى الله عليه وسلم بصلة الرحم وإن كان مرا : أحمد وان حيان وصححه

<sup>(</sup>٤) حديث أن الرحم معلقة بالعرش وليس الواصل المكافى، ولكن الواصل الذي إذا قطعت رحمهوصلها الطبراني والبيهق من حديث عبد الله بن عمرو وهو عند البخارى دون قوله الرحم معلقة بالعرش فرواها مسلم من حديث عائشة

<sup>(</sup> o ) حديث أعجل الطاعات توابأ صلة الرحم \_ الحديث : ابن حبان من حديث أبى بكرة والخرائطى في مكارم الأخلاق والبهتي في الشعب من حديث عبد الرحمن بن عوف بسند ضعيف

<sup>(</sup>٣) حديث زيد بن أسلم لما خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى مكة عرض له رجل فقال إن كنت تريد النساء البيض والنوق الأدم فعليك ببنى مدلج فقال إن الله منعنى من بنى مسدلج بصلتهم الرحم: الحرائطي في مكارم الأخلاق وزا وطعنهم في لبات الابل وهو مرسل صحيح الاسناد (٧) حديث أسماء بنت أبي بكر قدمت على أمى فقلت يا رسول الله قدمت على أمى وهى مشركة أفأصلها

وفى رواية أفأعطيها ؟ قال نعم صليها . وقال عليه السلام (١) « الصّدّة أنه عَلَى الْمَسَاكِينَ صَدّقة أنه وَعَلَى ذِى الرَّحِمِ ثِنْتَانِ » (١) ولما أَراد أبو طلحة أن يتصدق بحائط كان له بمحبه ، عملا بقوله تمالى ( لَنْ تَنَالُوا أَلْبِرَّ حَتَّى تُنفِقُوا عِمَّا تَحُبِنُونَ (١) قال بارسول الله ، هو فى سبيل الله وللفقراء والمساكين . فقال عليه السلام « وَجَب أَجْرُكُ عَلَى الله فَافْسِمْهُ فِى أَقَار بِك َ » وقال عليه السلام (٢) « أَفْضَلُ الصَّدَقة عَلى ذِى الرَّحِمِ أَلْكَاشِحِ » وهو فى معنى قوله (١) «أَفْضَلُ الفَضَائِلِ السلام (٢) « أَفْضَلُ الفَضَائِلِ السلام (٢) « أَفْضَلُ الفَضَائِلِ السلام (٢) « فَطَمَكَ وَنُعْظِي مَنْ حَرَمَكَ وَنَصَفْحَ عَمَّنْ ظَلَمَكَ » وروى أن عمر وضي الله عنه أن تصل مَنْ قَطَمَكَ وَنُعْظِي مَنْ حَرَمَكَ وَنَصَفْحَ عَمَّنْ ظَلَمَكَ » وروى أن عمر وضي الله عنه التزاحم على الحقوق ، وربما يورث الوحشة وقطيعة الرحم

## حقوق الوالدين والولد

لايخنى أنه إذا تأكد حتى القرابة والرحم، فأخص الأرحام وأمسها الولادة، فيتضاعف تأكد الحق فيها . وقد قال صلى الله عليه وسلم (٥) « لَنْ يَجْزِي وَلَا وَالِدَهُ خَتَّى يَجِهِدَهُ مَمْلُوكًا فَيَشْتَرَيَهُ فَيَمْتَقَهُ » وقد قال صلى الله عليه وسلم (٥) « بِرُّ الْوَالِدَيْنِ أَفْضَلُ مِنَ الصَّلاَةِ وَالصَّدَقَةِ وَالصَّوْمِ وَالْحُمْرَةِ وَالْجُهَادِ فِي سَبِيلِ اللهِ » وقد قال صلى الله عليه وسلم والصَّدَقَةِ وَالصَّوْمِ وَالْحُمْرَةِ وَالْجُهَادِ فِي سَبِيلِ اللهِ » وقد قال صلى الله عليه وسلم والمَّهُ والمُعْرَةِ وَالْمُهْرَةِ وَالْجُهَادِ فِي سَبِيلِ اللهِ » وقد قال صلى الله عليه وسلم والم

<sup>( 1 )</sup> حديث الصدقة على المسكين صدقة وعلى ذى الرحم صدقة وصلة :الترمذى وحسنهوالنسائيواينماجه من حديث سلمان بن عامر الضي

<sup>(</sup> ٢ ) حديث لما أراد أبو طلحة أن يتصدق عائط له كان يعجه عملا بقوله تعالى حتى تنفقوا بما تحيون الحديث أخرجه المخارى وقد تقدم

<sup>(</sup>٣) حديث أفضل الصدقة على ذي الرحم الكاشح : أحمد والطبراني من حديث أبي أيوب وفيه الحجاج ان أرطاة ورواه البهق من حديث أم كاثوم بنت عقبة

<sup>(</sup> ٤ ) حديث أفضل الفضائل أن تُصلّ من قطعاك ـ الحديث : احمد من حديث معاذ بن انس بسند ضعيف والطبراني نحوه من حديث ابي امابة وقد تقدم

<sup>(</sup> ه ) حديث لن يجزى ولد والده حتى يجده مملوكا فيشتريه فيعتقه : مسلم من حديث ابي هريرة

<sup>(</sup>٣) حديث بر الوالدين أفضل من الصلاة والصوم والحج والعمرة والجهاد : لمأجده هكذا وروي أبويعلى والطبرانى فى الصغير والأوسط من حــديث أنس أنى رجل رسول الله صلى الله عليه وسلم قفال إنى أشتهى الجهاد ولا أقدر عليه قال هل بق من والديك أحد قال أمى قال قابل الله فى برها فاذا فعلت ذلك فأنت حاج ومعتمر وعاهد واسناده حسن

<sup>(</sup>۱) آل عمران: ۹۲

('' همَن أَصْبَحَ مُرْضِيًا لِأَبُويْهِ أَصْبَحَ لَهُ بَابَانِ مَفْتُوحَانِ إِلَى الْجُنْةُ وَمَنْ أَمْسَى فَيْلُ ذَلِكَ وَإِن كَانَ وَاحِدًا فَوَاحِدًا وَإِنْ ظَلَمَا وَإِنْ ظَلَمَا وَإِنْ ظَلَمَا وَمِنْ أَصْبَحَ مُسْخِطًا لِأَبُويْهِ أَصْبَحَ لَهُ بَابَانِ مَفْتُوحَانِ إِلَى النَّارِ وَإِنْ أَسْسَى مِثْلُ ذَلِكَ وَإِنْ كَانَ وَاحِدٌ فَوَاحِدٌ وَإِنْ ظَلَمَا وَإِنْ ظَلَمَا وَإِنْ ظَلَمَا وَإِنْ ظَلَمَا وَإِنْ ظَلَمَا وَإِنْ ظَلَمَا وَالْ صَلَى الله عليه وسلم ('' ﴿ إِنَّ الْجُنَّةَ يُوجَدُّ رِيحُهَا مِنَ مُسِيرَةٍ وَإِنْ ظَلَمَا وَإِنْ ظَلَمَا وَإِنْ ظَلَمَا وَإِنْ قَالَمُ وَمِلَ مَنْ مُسَيرَةً وَإِنْ ظَلَمَا وَإِنْ طَلَمَا وَالْصَلَى الله عليه وسلم ('' ﴿ إِنَّ الْجُنَّةُ يُوجَدُّ رِيحُهَا عَنْ وَلَا عَلِمُ رَحِيمٍ وقال صلى الله عليه وسلم ('' ﴿ بِرَّ أَمَّكَ وَأَبُلِكَ وَأَخَلَكُ مَا أَذَناكُ فَأَذْناكُ » ويروى أن الله تعالى قال لموسى عليه السلام وأباكَ وَالله وعقى والديه كتبته عاقا . وقيل بالموسى ، إنه من بر والديه وعقى كتبته بارا ، ومن برنى وعق والديه كتبته عاقا . وقيل بالموسى ، إنه من بر والديه وعقى كتبته بارا ، ومن برنى وعق والديه كتبته عاقا . وقيل لما دخل يعقوب على يوسف عليهما السلام ، لم يقم له ، فأوحى الله إليه ، أتتعاظم أن تقوم لأ يبك ؟ وعزتى وجلالى لا أخرجت من صلبك نبيا ، وقال صلى الله عليه وسلم : '' ﴿ ما عَلَى أَدُورُهَا أَنْ الله عَلَيْهِ فَيْ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أَجُورِهِا شَيْهِ فَيْ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أُجُورِهِا شَيْهُ وَيَكُونُ لَهُ مِثْلُ أَجُورِهِا مَنْ غَيْر أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أُجُورِهِا شَيْهِ . '

وقالمالك بن ربيعة : يبنما نَحن عند رسّول الله صلى الله عليه وسلم (٠٠) إذ جاءه رجل من بني سلمة ، فقال يارسول الله ، هل بني علي من بر أبوي شيء أبرهما به بعد وفاتهما ؟ قال « نَعَمُ الصَّلاَةُ عَلَيْهِماً وَالاسْتَنِفْقَارُ لَهُمَا وَ إِنْفَاذُ عَهْدِهِماً وَ إِكْرَامُ صَدِيقِهِماً وَصِلَةُ الرَّحِمِ الَّيْ

هل بقي على من بر ابويشي . الحديث: ابو داو دو ابن ماجه و ابن حبان و الحاكم و قال صحيح الاسناد

<sup>(</sup> أ ) حديث من أصبح مرضيا لأبويه أصبح له بابان مفتوحان إلى الجنة ـ الحـديث: البيهق في الشعب من حديث ابن عباس ولا يصح

من حديث ابن عباس ولا يصح (٢) حديث ان الجنة يوجد ريحها من مسيرة خمسائة عام ولا بجد ريحها عاق ولا قاطع رحم: الطبرانى فى الصغير من حديث أبى هريرة دون ذكر القاطع وهي فى الأوسط من حديث جابر إلا أنه قال من مسيرة ألف عام واسنادها ضعيف

<sup>(</sup>٣) حديث بر أمك وآباك وأختك وأخاك ثم أدناك أدناك : النمائي من حديث طارق الحاربي وأخمسه والحاكم من حديث أبي رمئة ولأبي داود نحوه من حديث كليب بن منفعة عن جده وله وللترمذي والحاكم وصححه من حديث بهز بن حكيم عن أبيه عن جسده من أبر قال أمك ثم أمك ثم أمك ثم أبك ثم الأقرب فالأقرب وفي الصحيحين من حديث ابي هريرة قال رجل من أحق الناس محسن الصحبة قال أمك ثم أمك ثم أبوك لفظ مسلم

<sup>(</sup>٤) حديث ماعلى أحد إذا أراد أن يتصدق بصدقة أن يجعلها لوالديه إذا كانا مسلمين ما ألحديث: الطبرانى في الأوسط من حديث عمرو بن شعيب عن ابيه عن جده بسند ضعيف دون قوله إذا كانامسلمين (٥) حديث مالك بن ربيعة بينا عن عند رسول الله صلى الله عليه وسلم اذ جاءه رجل من بني سلمة قال

لَا تُوصَلُ إِلّا بِهِما ﴾ وقال صلى الله عليه وسلم ١٦ ﴿ إِنْ مِنْ أَبَرُ الْبَرُ أَنْ يَصِلَ الرَّجُلُ أَهْلَ وَمُدًّ أَيهِ بَعْدُ أَنْ يُوكِي الْأَبُ وقال صلى الله عليه وسلم ٢٥ ﴿ بِرَّ الْوَالِدَةِ عَلَى الْوَالِدَةِ أَسْرَعُ إِجَابَةٌ ﴾ قبل بارسول الله و لم ذاك ؟ قال وقال صلى الله عليه وسلم ١٩ ﴿ فَقَالَ بارسول الله من أبر ؟ ﴿ فَقَالَ نَهْ مِنَ الْأَبُ وَدَعُوهُ الرَّحِمِ لَا تَسْفُطُ ﴾ وسأله رجل فقال بارسول الله من أبر ؟ فقال ١٠ ﴿ بِرَّ وَلَدَكُ كَمَا أَنَّ لِوَالِدَيْكَ عَلَىٰكَ حَقَّ كَا لَكُ مَى الله عليه وسلم (٥) ﴿ رَحِمَ الله وَالدَيْكَ عَلَىٰكَ حَقَّ ﴾ وقال صلى الله عليه وسلم (٥) ﴿ رَحِمَ الله وَالدَيْكَ عَلَىٰكَ حَقَ عَلَىٰكَ حَقْ به وقال صلى الله عليه وسلم ﴿ الله وَالدَيْكَ عَلَىٰكَ وَالدَلَ مِعلَاكَ مَا الله وَالدَيْكَ عَلَى الله عليه وسلم ﴿ الله وَالدَيْكَ عَلَىٰكَ مَا الله عَلَىٰ الله عليه وسلم ﴿ الله وَلَا الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عليه وسلم ﴿ الله عَلَىٰ وَعَلَىٰكُ وَالدَّا بَلَغَ تَسْعَ عَشَرَةً عَنْهُ أَلُولُ الله عَلَى الله عَلَىٰ السَّلَمُ وَالله مِنْ عَنَى الله عَلَىٰ الْوَلَلِدِ عَلَى الله عَلَىٰ وَعَذَا بِكَ فَى الْوَلَدِ عَلَى الْوَلَلِدِ عَلَى الله عَلَىٰ وسلم (٧) مِنْ حَقَ الْوَلَدِ عَلَى الْوَالِدِ عَلَى الله عَلَى وقال عَلَى الله عليه وسلم (٢) مِنْ حَقَ الْوَلَدِ عَلَى الْوَالِدِ عَلَى الله عَلَىٰ وَعَذَا بِكَ فَى الْالله عَلَى الله عليه وسلم (٢) مِنْ حَقَ الْوَلَدِ عَلَى الْوَالِدِ عَى الدُّنِكُ وَعَذَا بِكَ فَى الْوَلَدِ عَلَى الله عليه وسلم (٧) مِنْ حَقَ الْوَلَدِ عَلَى الْوَالِدِ عَلَى الله عَلَىٰ وَعَذَا بِكَ فَى الْوَلَدِ عَلَى الله عليه وسلم (٢) مِنْ حَقَ الْوَلَدِ عَلَى الْوَالِدِ عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى

(١) حديث ان من اير البر ان يصل الرجل اهل ود اببه : مسلم من حديث ابن عمر

( ٢ ) حديث بر الوالدة على الولد ضعفان: غريب بهذا اللفظ وقد تقدّم قبل هذا بثلاثة أحاديث منحديث بهز بن حكيم وحديث ابي هريرة وهو معني هذا الحديث

( ٣ ) حديث الوالدة اسرع اجامة - الحديث : لم اقف له على اصل

( ٤ ) حديث قال رجل يارسول الله من أبر قال بر والديك فقال ليس لى والدان فقال ولدك فكماات لوالديك عليك حق: أبو عمر النوقاتي في كتاب معاشرة الأهلين من حديث عبان بن عفان دون قوله فكما أن لوالديك النح وهذه القطعة رواها الطبراني من حديث ابن عمر قال الدارقطني في العلل إن الأصح وقفه على ابن عمر

( ٥ ) حديث رحم الله والدا أغان ولده على بره: أبوالشيخ ابن حبان في كتاب الثواب من حديث على ابن أي طالب وابن عمر بسند ضعيف ورواه النوقاي من رواية الشعبي مرسلا

(٣) حديث أنس الفلام يعنى عنه يوم السابع ويسمى ويماط عنه الأذى قاذا بلغ ست سنين آدب فادا بلغ سبع سنين عزل فراشه فادا بلغ ثلاثة عشر ضرب على الصلاة والصوم فاذا بلغ سنة عشر زوجه أبوه ثم اخذبيده وقال قدادتك وعلمتك وانكحتك أعوذ بالله من فتنتك في الدنيا وعدابك في الآخرة ابو الشيخ ابن حبان في كتاب الضحايا والعقيقة إلا أنه قالوادبوه لسبع وزوجوه لسبع عشرة ولم يذكر الصوم وفي اسناده من لم يسم

(٧) حديث من حق الولد على الوالد ان يحسن ادبَ ويحسن اسمه: البيهقي في الشعب من حديث ابيت عاس وحدث عائمة وضعفها

أَنْ يُحْسِنَ أَدَبَهُ وَيُحْسِنَ اسْمَهُ » وقال عليه السلام (') و كُلُّ غُلَامٍ رَهِينَ أَوْ رَهِينَةٌ بِعَقيقته مَدُّ بَحُ عَنْهُ يَوْمَ السَّايِعِ وَ يُحْلَقُ رَأْسُهُ » وقال قتادة: إذا ذبحت العقيقة ،أخذت صوفة منها فاستقبلت بها أو داجها ، ثم توضع على يافوخ الصبى ، حتى يسيل عنه مثل الخيط . ثم يفسل رأسه ، ويحلق بعد . وجاء رجل إلى عبدالله بن المبارث ، فشكا إليه بعض ولده . فقال هل دعوت عليه ، قال نعم . قال أنت أفسدته

ويستحب الرفق بالولد. رأى الأفرع بن حابس النبي صلى الله عليه وسلم (٢) وهو يقبل ولده الحسن. فقال إن لى عشرة من الولد ما قبلت واحدا منهم. فقال عليه السلام « إن من لا ير حم لا ير حم لا ير حم الله عليه وسلم (٢) يوما لا ير حم الله عليه وسلم (٣) يوما « اغسلى وَجه السامة » فحملت أغسله وأنا أنفة ، فضرب يدي ، ثم أخذه ففسل وجهه ، ثم قبله ، ثم قال « قَدْ أَحْسَنَ بِنَا إِذْ كَمْ يَكُنْ جَارِية ، وتعثر الحسن ، والنبي صلى الله عليه وسلم (١) على منبره ، فنزل فحمله ، وقرأ قوله تعالى (إ عا أمو الكم وأو لاد كم فتنة (١) وقال عبدالله ابن شداد ، ينها رسول الله صلى الله عليه وسلم (٥) يصلى بالناس، إذ جاءه الحسين فرك عنقه وهو ساجد ، فأطال السجود بالناس حتى ظنوا أنه قد حدث أمر ، فلما قضى صلاته

<sup>(</sup> ۱ )حدیث کل غلام رهین أو رهینة بعقیقته تذبیح عنه یوم السابع و یحلق رأسه :أسحابالسنن.من حدیث صرة کال الترمذی حسن صحیح

<sup>(</sup> ٢ ) حديث رأى الأقرع بن حابس النبي صلى الله عليه وسلم وهو يقبل ولده الحسن فقال إن لى عشرة من الولد ماقبلت واحدا منهم فقال من لايرحم لايرحم : البخارى من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup>٣) حديث عائشة قال لى رسول الله صلى الله عليه وسلم يوما اغسلى وجه أسامة فجعلت أغسله وأنا أنفة فضرب بيدى ثم أخذه فغسل وجهه ثم قبله ثم قال قسد أحسن بنا اذ لم يكن جارية : لم أجده هكذا ولأحمد من حديث عائشة أن أسامة عثر بعتبة الباب فدمى فجعل النبي صلى الله عليه وسلم يمصه ويقول لو كان أسامة جارية لحليتها ولكسوتها حتى أنفقها: واسناده صحيح

<sup>(</sup> ٤ ) حديث عَثر الحسين وهو على منبره صلى الله عليه وسلم فنزل فمله وقر أقوله تعالى انماأ موالم وأولادكم فتنة : أمحاب السنن من حديث بريدة في الحسن والحسين معا يمشيان ويعثران قال الترمذي حسرت عريب

<sup>(</sup> ٥ ) حديث عبد الله بن شداد بينها رسول الله صلى الله عليه وسلم يصلى بالناس اذ جاء الحسن فركب عنقه النسائى من رواية عبد الله بن شداد عن ابيه وقال فيه الحسن او الحسين على الشك ورواه الحاكم وقال صحيح على شرط الشيخين

<sup>(</sup>۱) التفان: ١٥

قالها قد أطلت السجود يا رسول الله ؛ حتى ظننا أنه قد حدث أمر ! فقال «إنّ ابني قد ارْ تَحَلّني فَكَرِهْتُ أَنْ أَعْجِلهُ حَتَى يَقْضِي حَاجَتَهُ » وفى ذلك فوائد: إحداها القرب من الله تعالى . فإن العبد أقرب ما يكون من الله تعالى إذا كان ساجدا ؛ وفيه الرفق بالولد، والبر وتعليم لأمته . وقال صلى الله عليه وسلم (١ حريح الوكد من ربح الجنّة وقال يزيد بن معاوية أرسل أبي إلى الأحنف بن قيس ، فلما وصل اليه قال له ياأبا بحر ، ما تقول في الولد ؟ قال يأمير المؤمنين ، عمار قلوبنا ، وعماد ظهورنا و نحن لهم أرض ذليلة ، وسماء ظليلة ، وبهم يسمول على كل جليلة ، فإن طلبوا فأعطهم ، وإن غضبوا فأرضهم ؛ يمنحوك ودم ؛ ويحبوك بحمدم ، ولا تكن عليهم ثقلا ثقيلا ، فيملوا حياتك ، ويودوا وفاتك ، ويكرهوا قربك . حقال له معاوية . لله أنت يا أحنف ! لقد دخلت على وأنا مملوء غضبا وغيظا على يزيد . فلما خرج الأحنف من عنده رضي عن يزيد ، وبعث إليه عائي ألف درم ، وماثتي ثوب . فقاسمه إياها على الشطر .

فهذه هي الأخبار الدالة على تأكد حق الوالدين، وكيفية القيام بحقهما! تعرف مماذكر ناه في حق الأخوة . فإن هذه الرابطة آكد من الأخوة ؛ بل يزيد همنا أمران : أحدهما أن أكثر العلماء على أن طاعة الأبوين واجبة في الشبهات ، وإن لم تجب في الحرام المحض حتى إذاكانا يتنفصان بانفرادك عنهما بالطعام ؛ فعليك أن تأكل معهما ؛ لأن ترك الشبهة ورع ورضا الوالدين حتم · وكذلك ليس لك أن تسافر في مباح أو نافلة إلا باذنهما . والمبادرة إلى الحج الذي هو فرض الإسلام نفل ، لأنه على التأخير . والخروج لطلب العلم نفل إلا إذا كنت تطلب علم الفرض من الصلاة والصوم ، ولم يكن في بلدك من يعلمك . وذلك كمن يسلم ابتداء في بلد ليس فيها من يعلمه شرع الإسلام ، فعليه الهجرة ، ولا يتقيد بحق الوالدين يسلم ابتداء في بلد ليس فيها من يعلمه شرع الإسلام ، فعليه الهجرة ، ولا يتقيد بحق الوالدين قال أبو سعيد الخدري . هاجر رجل إلى رسول الله علي الله عليه وسلم (٢) من المين وأراد الجهاد ، فقال عليه السلام « هَلْ إلْيَمَن أَبُواكَ؟ » قال نعم قال « هَلْ أَذِنَا لَكَ؟ »

<sup>(</sup>١) حديث ريح الولدمن ريح الجنة : الطبراني في الصغير والأوسط وابن حبان في الضعفاء من حـــديث ابن عباس وفيه مندل بن على ضعيف

<sup>(</sup>٢) حديث أبى سعيد الحديرى هاجر رجل الى رسول الله صلى الله عليه وسلم من اليمن واراد الجهاد فقال صلى الله عليه وسلم باليمن أبواك قال نعم - الحديث احمد وابن حبان دون قوله ما استطعت الح

قال: لا. فقال عليه السلام « فَارْجِع ﴿ إِنَى أَبُو يَكَ فَاسْتَأْذَهُما فَإِنْ فَعَلاَ فَجَاهِد \* وَ إِلاَ فَيرَهُما مَا الله عليه ما استَطَعْت فَإِنَّ ذَلِكَ خَبْرُ مَا تَلْقَ الله بِهِ بَعْدَ التَّوْحِيدِ » وجاء آخر إليه صلى الله عليه وسلم (١) ليستشيره في الغزو ، فقال « أَلَكَ وَالدَة ؟ وَقَال نعم قال « فَالْزَمْ ) فَإِنَّ الجُنَّة عِنْد وسلم (١) ليستشيره في الغزو ، فقال « أَلكَ وَالدَة ؟ وقال ماجئتك حتى (٣) أبكيتوالدي ، فقال وجنا الرجع إليهما فأصحكهما كما أبكيتهما » وقال صلى الله عليه وسلم (٣) « حق كيو الرجع إليهما فأصحكهما كما أبكيتهما » وقال صلى الله عليه وسلم (٣) « حق كيو الإخوة على صغير هم كَحَق الوالد على وَلده » وقال عليه السلام (١) « إذا استصعبت على أحد كُم دا بنه أو ساء خُلُق رَوْجَتِهِ أَوْ أَحَدِمِن أَهْلِ بَيْتِهِ فَلْيُؤَذِّن فِي أَذْنِهِ »

حقوق الممكوكث

اعلم أن ملك النكاح قد سبقت حقوقه في آداب النكاح، فأما ملك اليمين فهو أيضاً يقتضى حقوقا في المعاشرة لابد من مراعاتها. فقد كان من آخر ما أوصى به رسول الله صلى الله عليه وسلم (٥) أن قال « اتّقُوا الله فيما مَلَكَت أَيْمَانُكُم أَطْمِمُوهُم مِمَا تَأْ كُلُونَ وَاكْسُوهُم مِمَا تَلْفُوهُم مِن الْعَمَلِ مَا لَا يُطِيقُونَ فَمَا أَحْبَبْتُم فَأَمْسِكُوا وَاكْسُوهُم مِنَ الْعَمَلِ مَا لَا يُطِيقُونَ فَمَا أَحْبَبْتُم فَأَمْسِكُوا

(١) حديث جاء آخــر الى النبي صلىلله اعليه وسلم يستشيره فى الغزو فقال ألك والدة فقال نعم قال فلم قال فلم قال فلم فالزمها فان الجنة نحت قدمها: النسائى وابن ماجه والحاكم من حديث معاوية بن جاهمة أن جاهمة أنى النبي صلى الله عليه وسلم قال الحاكم صحيح الاسناد

أنى النبي صلى الله عليه وسلم قال الحاكم صحيح الاسناد (٢) حديث جاء آخر فقال ما جثتك حتى أبكيت والدى فقال ارجع اليها فأصحكها كما أبكيتها: أبوداود والنسائى وابن ماجه والحاكم من حديث عبد الله بن عمرو وقال صحيح الاسناد

( ٣ ) حديث حق كبيرالأخوة على صغيرهم كحق الوالد على ولده: أبوالشيخ ابن حبان في كتاب الثواب من حديث أبى هريرة ورواه أبوداود في المراسيل من رواية سعيد بن عمرو بن العاص مرسلا ووصله صاحب مسند الفردوس فقال عن سعيد بن عمرو بن سعيد بن العاص عن أبيه عن جده سعيد بن العاص و اسناذه ضعيف

( ٤ ) حديث اذا استصعب على أحدكم دابته أوساء خلق زوجته أو أحد من أهل بيته فليؤذن فيأذنه أو على الله الله الله الفردوس من حديث الحسين بن على بن ابي طالب بسند ضعيف نحوه

و ) حديث كان من آخر ما أوصى به رسول الله صلى الله عليه وسلم أن قال اتقوا الله فياملك أيمانكم أطعموهم مما تأ كلون الحديث الخ وهو مفرق في عدة أحاديث فروى أبوداو دمن حديث على كان آخر كلام رسول الله صلى الله عليه وسلم الصلاة الصلاة اتقوا الله في المكت أيمانكم وفي الصحيحين من حديث انسكان آخر وصية رسول الله صلى الله عليه وسلم حين حضره الموت الصلاة الصلاة وما ملكت أيمانكم ولهما من حديث ألى ذر أطعموهم مما تأكلون و البسوهم مما تأكلون و البسوهم ما تأكلون و البسوهم من مماولي و المعموم ما تأكلون و اكسوهم مما تأكلون و اكسوهم مما تلبسون و من لا يلايمكم منهم في يعوه و لا تعذبو اخلق الله تعالى و استاده محمد منا ألمون و اكسوهم ما تأكلون و السوهم منا المواد و السوهم ما تأكلون و الموهم ما تأكلون و الموهم ما تأكلون و الكوهم ما تأكلون و الموهم ما تأكلون و الكوهم منا الموهم ما تأكلون و الكوهم ما تأكلون و الكوهم ما تأكلون و الكوهم ما تأكلون و الكوهم منا المناسون و من لا يلايمكم منهم في يعوه و لا تعذبوا خلق الله تعالى و الكوهم المناسون و من لا يلايمكم منهم في يعوه و لا تعذبوا خلق الله تعالى و الكوهم المناسون و من لا يلايمكم منهم في يعوه و لا تعذبوا خلق الله تعالى و المناسون و من لا يلايمكم منهم في يعوه و لا تعذبوا خلق المناسون و من لا يلايمكم منهم في يعوه و لا تعذبوا خلق المناسون و من لا يلايمكو و المناسون و الكوهم و

وَمَاكَرِ هُمْ فَبِيمُوا وَلَا تُمَدِّبُوا خَلْقَ اللهِ فَإِنَّ اللهُ مَلَّكُمُ إِيَّاهُمْ وَلَوْ شَاءَ لَمَلَّكُمُ وَاللهُمْ وَلَوْ شَاءَ لَمَلَّكُمُ وَاللهُمْ وَوَلَا يَكُلُّهُ وَكُوْ وَلَا يُكَلِّفُ وَاللهُمُ وَكُوْ وَلَا يُكَلِّفُ مَنِ الْمَعْرُ وَفِ وَلَا يُكلِّفُ مَنِ الْمَعْلِقُ مَ وَقَالَ عليه السلام (٢) « لَا يَدْخُلُ الجُنَّةَ خَبُ وَلَامُتَكَبِّرُ وَلَا خَائِنَ مَن المُعْلِقُ مَا لا يُعْلِقُ مَ وَقَالَ عليه السلام (٢) « لَا يَدْخُلُ الجُنَّةَ خَبُ وَلَامُتَكَبِّرُ وَلَا خَائِنَ مَن الله عَنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عليه وسلم مَ قَالَ بارسولَ الله مَ مَعْمُ وَعَن الخَادِم ؟ فصمت عنه رسولَ الله عليه الله عليه وسلم ثم قالَ « اعْفُ عَنْهُ فِي كُلِّ يَوْم سَبْعِينَ مَرَّةً » وكان عمر رضي الله عنه يذهب إلى الموالى فى كل يوم سبت ، فإذا وجد عبدا فى عمل لا يطيقه وضع عنه منه الله والم وضع عنه منه

ويروى عن أبي هريرة رضي الله عنه ، أنه رأى رجلاعلى دابته ، وغلامه يسمى خلفه فقال له ياعبدالله ، احمله خلفك فإنما هو أخوك : روحه مثل روحك . فعله ، ثمقال : لا يزال العبديز داد من الله بعدا مامشى خلفه ، وقالت جارية لأبي الدرداء : إنى سممتك منذ شنة ، فاعل فيك شيئا ؟ منالله بعدا مامشى خلفه ، وقالت جارية لأبي الدرداء : إنى سمتك منذ شنة ، فاعل فيك شيئا ؟ فقال لم فعلت ذلك ؟ فقالت أردت الراحة منك . فقال اذهبى فأنت حرة لوجه الله ، وقال الاحنف بن قيس بمن تعامت الحلم قال من قيس بن عاصم ، قيل في بلغ من حامه ؟ قال ينها هو جالس في داره ، إذ أنته خادمة له بسفو دعليه شواء ، فسقط قيل في بلغ من حامه ؟ قال ينها هو جالس في داره ، إذ أنته خادمة له بسفو دعليه شواء ، فسقط السفو د من يدها على ابن له ، ف فقره فات ، فدهشت الجارية فقال ليس يسكن روع هذه الجارية ولالله تق وقال لها أنت حرة لا بأس عليك . وكان عون بن عبد الله إذا عصاه غلامه قال إما شبيك اذهب فأنت حر . وكان عند ميمون من مهران ضيف ، فاستعجل على جاريته بالعشاء فاءت مسرعة ومعها قصعة مماوءة ، فعثرت وأراقها على رأس سيدها ميمون ، فقال ياجارية فالمي بأس سيدها ميمون ، فقال ياجارية فالمي بأس سيدها ميمون ، فقال ياجارية فالمياء الله المناء في عاديته بالعشاء في المساء ومعها قسعة مماوءة ، فعثرت وأراقها على رأس سيدها ميمون ، فقال ياجارية في المناء في المناء الميدان ميمون ، فقال ياجارية ومعها قسعون ، فقال ياجارية ومها قسعون ، فقال ياجارية ومعها قسعون ، فقال ياجارية ومونه في منه و معها قسعون ، فعال ياجارية ومها قسعون ، فقال ياجارية ، فقال ياجارية ومها قسعون ، فقال ياحار ومدون ، فولا يولاك مولات ومنا و مولاك وميان مولاك ومولاك ، فولاك ومولاك ومول

<sup>(</sup>١) حديث للماوك طعامه وكسوته بالمعروف ولايكلف من العمل ما لايطيق: مسلممن حديث أبي هريرة

ر ٧ ) حديث لا يدخل الجنة خب ولا متكبر ولا خائن ولاسيء الملكة: أحمد مجتوعا والترمذى مفرقاوابن ماجه مقتصرا على سيء الملكة من حديث ابي بكر وليس عند احدمنهم متكبر وزادا حمد والترمذى البخيل والنان وهو ضعيف وحسن الترمذى احد طريقية

رس حديث ابن عمر جاء رجل الى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال بأرسول الله كم تعفو عن الحادم المست عمر جاء رجل الى يوم سبعين مرة أبو داود والترمذي وقال حسن محيح غريب

أحرقتنى، قالت ياملم الحير، ومؤدب الناس، ارجم إلى ماقال الله تعالى، قال وماقال الله تعالى؛ قالت قال (وَالْكَا ظِينَ النّالِ (الله على الله على وقال ابن المنكدر. إن رجلا من أصاب رسول الله صلى الله عليه وسلم (۱۱) ضرب عبدا له فجمل العبد يقول أسألك بالله ، أسألك بوجه الله ، فلي يفه . فسمع رسول الله صلى الله عليه وسلم مسال المهد يقول أسألك بالله ، أسألك بوجه الله ، فلي يفه . فسمع رسول الله صلى الله عليه وسلم مسال المهد ، فانطلق إليه ، فلما أى رسول الله على الله عليه وسلم أمسك يده ، فقال رسول الله عليه وسلم أمسك يده ، فقال رسول الله . وأله أراً يتني أمسكت يدك ، قال فإنه حر لوجه الله يارسول الله . فقال « وأحسن عبد أله يارسول الله . فقال « وقال سلى الله عليه وسلم (۱۲) « المعبد أو الله بكي وقال : كان أمر أحران فذهب أحدها . وقال صلى الله عليه وسلم (۱۲) « عُرضَ عَلَى أوّلُ ثَلا تُه يدُخُلُونَ المُنافَقُ وَرُعُ وَ الله عليه والله عليه والله عليه والله عليه والله عليه والله عنه والله عنه والله عنه والله عنه والله الله عليه والله عنه والله الله عليه والله الله عليه والله الله عليه والله الله عليه والله ، وأوّلُ ثَلا ثَه يَدُخُلُونَ المُنافِق أَلْ أَوْلُ ثَلا ثَه يَدُخُلُونَ المُنافِق أَلَى الله عليه والله ، وققير فَخُورٌ وعن أله مسمود النّار أميرٌ مُسلط ، وذو مَرْوَة لَا يُسلم حق الله ، وققير فَخُورٌ » وعن ألى مسمود النّا نا أمر ب عليه والله ، وققير فَخُورٌ » وعن ألى مسمود مرتبن ، فالتفت فإذا رسول الله صلى الله عليه والم ، فألقيت السوط من يدى ، فقال «والله مرتبن ، فالتفت فإذا رسول الله صلى الله عليه والم ، فألقيت السوط من يدى ، فقال «والله مرتبن ، فالتفت فإذا رسول الله صلى الله عليه والله ، فألقيت السوط من يدى ، فقال «والله مرتبن ، فالتفت في المن يدى ، فقال «والله والله والل

<sup>(</sup>١) حديث ابن المنكدر أن رجلا من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ضرب عبدا له فجعل العبد يقول أسألك بالله أسألك بوجه الله فسمع زسول الله صلى الله عليه وسلم سياح العبد الحديث ابن المبارك في الزهد مرسلا وفي رواية لمسلم في حديث أبي مسعود الآني ذكره فجعل يقول أعوذ بألله قال فجعل يضربه فقال أعوذ برسول الله فتركه وفي رواية له فقلت هو حر لوجه الله فقال أما إنك لو لم تفعل للفحتك النار أو لمستك النار

<sup>(</sup> ٧ ) حديث إذا نصح العبد لسيده وأحسن عبادة الله فله أجره مرتين : متفق عليه من حديث ابن عمر

<sup>(</sup> ٣ ) حديث عرض على أول ثلاثة يدخلون الجنة وأول ثلاثة يدخلون النار فأول ثلاثة يدخلون الجنة الشهيد وعبد مملوك أحسن عبادة ربه ونصح لسيده ـ الحديث: الترمذي وقال حسنوان حيان من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup> ٤ ) حديث أنى مسعود الأنصاري بينا أنا أضرب غلاما لى سمعت صونًا من خلني اعلم أبا مسعود مرتين الخديث: رواه مسلم

<sup>(</sup>۱) ، (۲) ، (۲) آل عمران : ۲۳۶

لَهُ أَ قَدَرُ عَلَيْكَ مِنْكَ عَلَى هَذَا » و فال صلى الله عليه وسلم (١) « إِذَا ابْنَاعَ أَحَدُ كُمُ الْحَادِمَ فَلْيَكُنْ أُولَ أَنَى أَحَدَ كُمْ وَالله أَو هم برة وَلَيْكُنْ أُولُ أَنَى أَحَدَ كُمْ خَادِمُهُ بطَعَامِهِ رَضِي الله عنه : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢) ه إِذَا أَنَى أَحَدَ كُمْ خَادِمُهُ بطَعَامِهِ فَلْيُجْلِسُهُ وَلْيَأْكُلُ مَعَهُ فَإِنَّ لَمْ يَفْعُلُ فَلْيُنَاوِلُهُ لَقُمَةً » وفي رواية « إِذَا كَفَى أَحَدَ كُمْ فَلْيُجْلِسُهُ وَلْيَأُولُهُ لَقَمَةً » وفي رواية « إِذَا كَفَى أَحَدَ كُمْ مَلُوكُهُ صَنْعَة طَعَامِهِ فَكَفَاهُ حَرَّهُ وَمُؤْنَتَهُ وَقَرَّبَهُ إِلَيْهِ فَلْيُجْلِسُهُ وَلِينَا أَكُلُ مَعَهُ فَإِنْ لَمْ فَيْ فَلَا لَهُ اللهُ عَلَيْهِ فَلْيُجْلِسُهُ وَلَيْنَا كُلُ مَعَهُ فَإِنْ لَمْ فَيْ وَالله وَلَا يَعْمُ وَالله وَلَيْ فَالله وَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ وَلَيْفُولُ كُلُ هَذِهِ » وقد فال المنا عبد الله ماهدا ؟ فقال بمثنا الخادم في ودخل على سلمان رجل رهو يعجن ، فقال باأبا عبد الله ماهدا ؟ فقال بمثنا الخادم في منفل ، فكرهنا أَن نجمع عليه عملين . وقيال صلى الله عليه وسلم (٣) « مَنْ كَا نَتْ عِنْدُهُ عَلَيْ وَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ وسلم أَوْ وقد قال صلى الله عليه وسلم (١) « كُذُكُمُ مَنْ وَكُلُكُمْ مُسْولُ عَنْ رَعِيَّتِهِ » عليه وسلم (١) « كُذُكُمُ مُنْ وَكُلُكُمْ مُسُولُ عَنْ رَعِيَّتِهِ »

فِملة حَى الماوك أن يشركه في طعمته وكسونه ، ولا يكلفه فوق طاقته ، ولا ينظر إليه بعين الكبروالازدراء ، وأن بعفو عن زلته ، ويتفكر عند غضبه عليه بهفوته أو مجنايته في معاصيه وجنايته على حق الله تعالى ، وتقصيره في طاعته ، مع أن قدرة الله عليه فوق قدرته وروى فضالة بن عبيد أن النبي صلى الله عليه وسلم أقال دَثلاً ثلاً يُسألُ عَنهم رَجُل فَارَق الجُماعة ، وَرَجُل عَمي إمامه فات عاصيا ، فلا يُسألُ عَنهما وامر أه أن عنها زوجها وقد كفاها مُؤ نه الدنيا فتهر بعد أن النبي على أن يسألُ عنها وامر أه أن يسألُ عنهم ، رجل ينازع كفاها مُؤ نه الدنيا فتكر بعد بعد أن المن ، ورجل في شك من الله و وَدُول من ورداؤ من المربي المواجدة والمعاشرة مع أصناف الحاق

<sup>(</sup>١) حديث معاذ إذا ابتاع أحدكم الحادم فليكن أول شيء يطعمه الحلو فانه أطيب لنفسه: الطبراني في الأوسط والحرائطي في مكارم الأخلاق بسند ضعيف

<sup>(</sup>٢) حديث أبي هريرة ولياً كلّ معه فان أبي فليناوله وفي روآية إذا كني أحسدكم مماوكه صنعة طعامه الحسديث متفق عليه مع اختلاف لفظ وهو في مسكارم الأخلاق للخرائطي باللفظين اللذين ذكرهما المصنف غير أنه لم يذكر علاجه وهذه اللفظة عند المخاري

<sup>(</sup>٣)حديث من كانت عنده جارية فعالها وأحسن إليها نم أعتقبا وتزوج افذلك الأجران متفق عليه من حديث أبي موسى

<sup>(</sup> ٤ ) حديث كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته : متفق عليه من حديث ابن عمروقد تقدم

<sup>(</sup> ٥ ) حديث فنيلة بن عبيد ثلاثة لايسأل عنهم رجل فارق الجماعة وعمى إمامة ومات عامنيا \_ الحديث الطبراني والحاكم وصحمه

Lajna - 1043

كتاب آداسي العزلة

#### كتاب آداسي العزلة

وهو الكتاب السادس من ربع العادات من كتاب إحياء علوم الدين

#### مسمالاالرحن الرحيم

الحمد لله الذي أعظم النعمة على خيرة خلقه وصفوته ، بأن صرف همهم إلى مؤانسته وأجزل حظهم من التلذذ بمشاهدة آلائه وعظمته ، وروح أسراره بمناجاته وملاطفت وحقر في قاوبهم النظر إلى متاع الدنيا وزهرتها ، حتى اغتبط بعزلته كل من طويت الحجب عن مجارى فكرته ، فاستأنس بمطالعة سبحات وجهه تعالى في خاوته ، واستوحش بذلك عن الأنس وإن كان من أخص خاصته . والصلاة على سيدنا محمد سيد أنبيائه وخيرته وعلى آله وصحابته سادة الحق وأعته

أما بعد: فإن للناس اختلافا كثيراً في العزلة والمخالطة ، وتفضيل إحداهما على الأخرى مع أن كل واحدة منهما لا تنفك عن غوائل تنفر عنها ، وفوائد تدعو إليها ، وميل أكثر العباد والزهاد إلى اختيار العزلة ، وتفضيلها على المخالطة . وما ذكرناه في كتاب الصحية من فضيلة المخالطة والمؤاخاة والمؤالفة ، يكاد يناقض ما مال إليه الأكثرون، من اختيار الاستيحاش والخلوة ؛ فكشف الفطاء عن الحق في ذلك مهم ، ويحصل ذلك برسم بابين الباب الأول : في نقل المذاهب والحجج فيها

الباب الثاني : في كشف الغطاء عن الحق محصر الفوائد والغوائل

#### الباب الأول

في نقل المذاهب والأقاويل وذكر حجج الفريقين في ذلك

أما المذاهب: فقد اختلف الناس فيها ، وظهر هذا الاختلاف بين التابمين. فذهب إلى اختيار العزلة وتفضيلها على المخالطة ، سفيان الثورى ، وإبراهيم بن أدم ، وداود الطانى وفضيل بن عياض ، وسليمان الخواص، ويوسف بن أسباط ، وحذيفة المرعشى وبشرالحانى

وقال أكثر التابعين باستحباب المخالطة، واستكثار المعارف والإخوان، والتألف والتحبب إلى المؤمنين ؛ والاستمانة بهم فى الدين، تعاوناً على البروالتقوى . ومال إلى هذا سعيد بن المسيب والشعبى ، وابن أبى ليلى ، وهشام بن عروة ، وابن شبرمة ، وشريح ، وشريك بن عبد الله وابن عيينة ، وابن المبارك ، والشافعى ، وأحمد بن حنبل ، وجاعة

والمأثور عن العلماء من الحكمات؛ ينقسم إلى كلات مطلقة تدل على الميل إلى أحدال أين وإلى كلات مقرونة بما يشير إلى علة الميل. فلننقل الآن مطلقات تلك الحكمات، لنبين المذاهب فيها، وما هو مقرون بذكر العلة نورده عند التعرض للغوائل والفوائد فنقول:

قد روي عن عمر رضي الله عنه أنه قال: خذوا محظكم من العزلة. وقال ابن سيرين: العزلة عبادة. وقال الفضيل: كنى بالله عبا، وبالقرءان مؤنسا، وبالموت واعظا. وقيل: اتخذِ الله صاحبا، ودع الناس جانباً. وقال أبو الربيع الزاهد، لداود الطائى: عظنى. قال: صعن الدنيا، واجعل فطرك الآخرة، وفر من الناس فرارك من الأسد. وقال الحسن رحمه الله كلات أحفظهن من التوراة، قنع ابن آدم فاستغنى، اعتزل الناس فسلم، ترك الشهوات فصار حراً، ترك الحسد فظهرت مروءته، صبر قليلا فتمتع طويلا. وقال وهيب بن الورد: بلننا أن الحكمة عشرة أجزاء، تسعة منها في الصحت، والعاشر في عزلة الناس. وقال بوسف بابن مسلم، لعلى بن بكار: ما أصبرك على الوحدة؟ وقد كان لزم البيت، فقال: كنت وأنا شاب أصبر على أكثر من هذا، كنت أجالس الناس ولا أكلهم. وقال سفيان الثورى: هذا وقت السكوت، وملازمة البيوت. وقال بعضهم: كنت في سفينة، ومعنا شاب من العلوية، فكث معنا سبعاً لا نسمع له كلاماً ؛ فقلنا له ياهذا قد جمنا الله وإياك منذ سبع ولا نراك تخالطنا ولا تكلمنا؟ فأنشأ يقول:

قليل الهم لا ولد يموت \* ولا أمر يحاذره يفوت قضى وطرالصباو أفاد علما \* فغايته التفردو السكوت

وقال إبراهيم النخمى لرجل: تفقه ثم اعتزل. وكذا قال الربيع بن خثيم. وقيل كان مالك بن أنس بشهدالجنائز، ويمودالمرضى ويعطى الإخوان حقوقهم. فترك ذلك واحداً واحداً

حتى تركها كلها، وكان يقول: لا يتهيأ للمرء أن يخبر بكل عذر له. وقيل لممر ابن عبدالعزيز: لو تفرغت لنا؟ فقال ذهب الفراغ، فلا فراغ إلاعند الله لمالي. وقال الفضيل إنى لأجد للرجل عندى بدا إذا لقيني أن لا يسلم على وإذا مرضت أن لا يعودني . وقال أبوسليان الداراني : بينما الربيع بن خثيم جالس على باب داره ، إذ جاءه حجر فصك جبهته فشجه، فجمل يمسح الدم ويقول: لقـ د وعظت ياربيع. فقام ودخل داره. فما جلس بعد ذلك على باب داره حتى أخرجت جنازته

وكان سعد بن أبي وقاص ؛ وسعيد بن زيد لزما يبوتهما بالعقيق ، فلم يكونا يأتيات المدينة لجمعة ولاغيرها ، حتى ماتا بالمقيق. وقال يوسف بنأسباط: سمعت سفيان الثورى يقول: والله الذي لا إله إلا هو ، لقد حلت العزلة . وقال بشرين عبدالله: أقل من معرفة الناس فإنك لاتدرى ما يكون يوم القيامة فإن تكن فضيحة كان من يعرفك قليلا . ودخل بعض الأمراء على حاتم الأصم ، فقال له ألك حاجة ؟ قال نعم . قال ماهي ؟ قال أن لاتر اني و لاأراك ولاتعرفني . وقال رجل لسهل . أريد أن أصبك ، فقال إذامات أحدنا فمن يصحب الآخر؟ قال الله ، قال فليصحبه الآن . وقيل للفضيل : إن عليا ابنك يقول ، لوددت أنى في مكان أرى الناس ولا يروني . فبكي الفضيل وقال : ياويح على، أفلاأتمها فقال لاأرام ولا يروني وقال الفضيل أيضا: من سخافة عقل الرجل كثرة معارفه. وقال ابن عباسرضي الله عنهما أفضل المجالس مجلِس في قمر بيتك لا ترى ولا ترى . فهذه أقاويل الماثلين إلى المزلة

المائلين إلى المخالطة ووجه ضعفها

احتج هؤلاء بقوله تعالى ( وَلاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّ ثُوا وَاخْتَلَفُوا ") الآية وبقوله تمالى ( فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُو بُكُم و الله على الناس بالسبب المؤلف . وهذا ضميف ، لأن المراد به تفرق الآراء ، واختلاف المذاهب في معانى كتاب الله ، وأصول الشريعة . والمرادبالألفة نزع الغوا المن الصدور، وهي الأسباب المثيرة للفتن، الحركة للخصومات. و العزلة لا تنافى ذلك

(۱) آل عمران: ١٠٥٠ (١) آل عمران: ١٠٣٠

واحتجوا بقوله صلى الله عليه وسلم (۱) « أَ لُوْمِنُ إِلَفَ مَا لُوُفَ وَلاَ خَيْرَ فِيمَنْ لاَ يَأْلَفُ وَلاَ يُوْلَفُ ، وهذا أيضاضيف ، لأنه إشارة إلى مذمة سوء الخلق ، التي تمتنع بسببه المؤالفة ولا يدخل تحته الحسن الخلق ، الذي إن خالط ألف وألف، ولكنه ترك المخالطة اشتغالا بنفسه وطلبا للسلامة مرف غيره

واحتجوا بقوله صلى الله عليه وسلم « مَنْ فَارَقَ اَلَجْاعَةَ شَبْرًا خَلَعَ رِبْقَةَ الْإِمْلاَمِ مِنْ عُنْقِهِ » وقال (٢ «مَنْ فَارَقَ الَجُاعَةَ فَاتَ فَيْنَتُهُ جَاهِلِيَّةٌ » وبقوله صلى الله عليه وسلم (٢ «مَنْ شَقَ عَصَا الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلَمُونَ فِي إِسْلاَمِ دَامِجٍ فَقَدْ خَلَعَ رِبْقَةَ الْإِسْلاَمِ مِنْ عُنْقِهِ » وهذا ضعيف ، لأن المراد به الجماعة التي اتفقت آراؤهم على إمام بعقد البيعة ، فالحروج عليهم بني وذلك مخطور ، لاضطرار الحلق إلى إمام مطاع يجمع وذلك مخالفة بالرأي وخروج عليهم ، وذلك محظور ، لاضطرار الحلق إلى إمام مطاع يجمع رأيهم ، ولا يكون ذلك إلا بالبيعة من الأكثر ، فالمخالفة فيها تشويش مثير للفتنة ، فليس في هــــذا تعرض للمذلة

واحتجوابنهيه صلى الله عليه وسلم عن الهجر فوق ثلاث ، إِذَقَالَ « ( ) مَنْ هَجَرَ أَخَاهُ فَوْقَ ثَلَاثَ ، إِذَقَالَ « ( ) مَنْ هَجَرَ أَخَاهُ فَوْقَ ثَلَاثٍ مَا لَكُمْ لِمُرْيِءِ مُسْلِمِ أَنْ يَهِجُنَ أَخَاهُ وَقَالَ « لَا يَحِلُ لا مُرْيِء مُسْلِمِ أَنْ يَهْجُنَ أَخَاهُ وَقَالَ « مَنْ هَجَرَ أَخَاهُ أَنْ اللهُ فَوْقَ ثَلَاثٍ وَالسَّابِقُ يَدْخُلُ الْجُنَّةَ ، وقالَ « مَنْ هَجَرَ أَخَاهُ أَنَّ اللهُ فَوْقَ ثَلَاثٍ وَالسَّابِقُ يَدْخُلُ الْجُنَّةَ ، وقالَ « مَنْ هَجَرَ أَخَاهُ أَنَّ اللهُ فَوْقَ ثَلَاثٍ وَالسَّابِقُ يَدْخُلُ الْجُنَّةَ ، وقالَ « مَنْ هَجَرَ أَخَاهُ أَنَّ اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

#### ﴿ كتاب العزلة ﴾

( الباب الأول فى نقل المذاهب والحجج فيها )

- (١) حديث المؤمن إلف مألوف .. الحديث تقدم في الباب الأول من آداب الصحبة
- ( ٢ ) حديث من ترك الجماعة فمات فميتنه جاهلية: مسلم من حديث أبي هريرة وقد تقدم في الباب الحامس. من كتاب الحلال والحرام
- (٣) حديث من شق عصا المسلمين والمسلمون فى إسلام دامج فقد خلع ربقة الاسلام :الطبرانى والحطابي فى العزلة من حديث ان غباس بسندجيد
- ﴿ ٤ ) حديث من هجر أخاه فوق ثلاث فمات دخل النار : أبو داود من حديث أبي هريرة باسناد صحيح
- ( o ) حديث لا يحل لامرى، أن يهجر أخاه فوق ثلاث والسابق بالصلح يدخل الجنة : متفق عليه من حديث أنس دون قوله والسابق بالصلح زاد فيه الطبراني والذي يبدأ بالصلح ينبق الي الجنة
- ( ٦ ) حدیث من هجر أخاه سنة فهو كسفك دمه: أَبُوداود من حدیث أبی خراش السلمی واسمه حِسدرد ابن أبی حدرد و اسناده صحیح

قالوا والعزلة مجره بالكلية . وهذا ضعيف ، لأن المراد به الغضب على الناس ، واللجاج فيه بقطع الكلام والسلام والخالطة المعتادة م فلا يدخل فيهترك المخالطة أصلا من غير غضب مع أَن المجر فوق ثلاث جائز في موضين : أحدهما أن يرى فيه صلاحا للمهجور في الزيادة . والثاني أن يرى لنفسه سلامة فيه والنهي و إنكان عاما فهو مخمول على ما وراء الموصَّمين المخصوصين، بدليل ماروى عن عائشــة رضي الله عنها ، أن النبي صلى الله عليه وسلم (١<sup>٠</sup> هجرها ذا الحجة والحرم وبعض صفر . وروي عن عمر أنه صلى الله عليه وسلم (٢) اعتزل نساءه وآلی منہن شہرا ، وصعد إلى غرفة له ، وهي خزانته ، فلبث تسما وعشر ن يوما ، فلما مْزَل ، نيل له إنك كنت فيها تسما وعشرن ، فقال « الشَّهْرُ كَدْ يَكُونُ تُسمَّا وعِشر من ، وروت عائشة رضيالله عنها ، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال (٢٠) ﴿ لاَ يَحِيلُ لِمُسْلِمُ أَنْ يَهْجُرَ أَخَاهُ فَوْقَ أَلا آنَةٍ أِيًّا مِ إِلَّا أَنْ يَكُونَ مِنَّنْ لاَ تَوْمَنُ بَوَ ا ثِقَهُ ، فهذا صريح في التخصيص، وعلى هذا ينزل قول آلحسن رحمه الله حيث قال : هجر إن الأحمق قربة إلى الله. فإن ذلك يدوم إلى الموت ، إذ الحاقة لا ينتظر علاجها . وذكر عند محمد بن عمر الواقدي رحل هجر رجلا حتى مات ، فقال : هذا شيء قد تقدم فيه قوم ، سعد بن أبي وقاص كان مهاجر الممّار ن ياسر حى مات ، وعمان بن عفاذ كان مهاجر العبد الرحمن بن عوف ، وعائشة كانتمهاجرة لحفسة وكان طاوس مهاجرا لوهب بن منبه حتى ماتا وكل ذلك يحمل على رؤيتهم سلامتهم في المهاجرة واحتجوا بما روى (،) أن رجلا أتى الجبل ليتعبد فيه ، فجيء به إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال ﴿ لاَ تَفْعَلْ أَنْتَ وَلاَ أَحَدُ مِنْكُمْ لَصَابُ أَحَدِكُمْ فِي بَعْضِ مَوَاطِنِ الْإِسْلاَم خَيْرٌ لَهُ مِنْ عِبَادَةِ أَحَدُكُمْ وَحْدَهُ أَرْ يَمِينَ عَامًا، والظاهر أن هذا إنما كان لما فيهمن ترك الجهاد

<sup>( 1 )</sup>حديث انه صلى الله عليه وسلم هجر عائشة ذا الحجة والهرم وبعض صفر قلت انما هجر زينب هذه المدة كارواء أبو داود من حديث عائشة وسكت عليه فهو عنده صالح

<sup>(</sup>٢) حديث عمر أنه صلى الله عليه وسلم اعتزل نساءه وآلى منهن شهرًا \_ الحديث : متفق عليه

<sup>(</sup>٣) حديث عائشة لاعل لمسلم أن يهجر أخاه فوق ثلاث الآ أن يكوت بمن لاياً من بوائقه : أن عدى وقال خريب المنن والاسناد وحديث عائشة عند أبي داود دون الاستثناء باسناد محييح

<sup>( \$ )</sup> حديث الت رجلا أنّى الجبل ليتمد فيه فجىء به الى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال لاتعمل الحديث : البيهتي من حديث عسمس بن سلامة قال ابن عبد البر يقولون ان حيديثه مرسل وكذا ذكره ابن حيان في ثقات التابعين

مع شدة وجوبه في ابتداء الإسلام، بدليل ما روي عن أبي هريرة رضي الله عنه أنه قال : غزونا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم، (۱) فررنا بشعب فيه عيبنة طيبة الما وقال واحد من القوم : لو اعتزلت الناس في هذا الشعب، ولن أفعل ذلك حتى أذكر ولم الله صلى الله عليه وسلم ، فقال صلى الله عليه وسلم « لاَ تَفْعَلْ فَإِنَّ مُقَامَاً حَدِّكُمْ في سَبِيلِ الله حَيْرُ مِنْ صَلاَ تِه في أَهْلِهِ سِتِّينَ عَامًا، أَلاَ تُحبُّونَ أَنْ يَنْفِرَ اللهُ لَكُمْ وَتَدُّ خُلُوا الجُنّة ؟ الله حَيْرُ وافي سَبيل الله فَواق نَافَة أَدْ خَلَهُ اللهُ الجُنَّة ؟ اغْرُوافي سَبيل الله فَواق نَافَة أَدْ خَلَهُ اللهُ الجُنَّة ؟

واحتجوا عا روى معاذ بن جبل ، أنه صلى الله عليه وسلم (٢) قال « إِنَّ الشَّيْطَانَ دِنْبُ الْإِنْسَانِ كَذِنْبِ الْفَهَم يَأْخُذُ الْقَاصِيةَ وَالنَّاحِيةَ وَالشَّارِدَةَ وَ إِياً كُمْ وَالشَّفَابَ وَعَلَيْكُمْ الْإِنْسَانِ كَذِنْبِ الْفَهَم يَأْخُذُ الْقَاصِيةَ وَالنَّاحِيةَ وَالشَّارِدَةَ وَ إِياً كُمْ وَالشَّفَابَ وَعَلَيْكُمْ الْإِنْسَانِ كَذَلْكِ الْمَامَةِ وَالْجَمْاعَةِ وَالْمَسَاجِدِ » وهذا إنما أراد به من اعتزل قبل تمام العلم ، وسيأتي بيان ذلك وأن ذلك ينهمي عنه إلا لضرورة



احتجوا بقوله تعالى ، حكاية عن إبراهيم عليه السلام (وَأَعْتَرَ لُـكُمْ وَمَا تَدْعُونً مِنْ دُونِ اللهِ وَهَا لَهُ عُونَ اللهِ وَوَاللهِ وَوَاللهِ وَهَا اللهِ وَأَدْعُو رَبِّى (١) الآية ثم قال تعالى (فَلَما اعْتَرَ لَهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ وَهَبْنَا لَهُ إِسْحَقَ وَ يَعْقُوبَ وَكُلاً جَعَلْنَا نَبِيا "(١) إشارة إلى أن ذلك ببركة العزلة. وهذا ضعيف لأن غالطة الكفار لافائدة فيما إلا دعوتهم إلى الدين ، وعنداليا سمن إجابتهم فلاوجه إلا هجره

<sup>(</sup>۱) حديث أبى هريرة غزونا على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم فمررنا بشعب فيه عيينة طيبة الماء غزيرة فقال واحد من القوم لو اعتزلت الناس فى هذا الشعب الحديث:الترمذى قال حسن عمل حصيح والحاكم وقال صحيح على شرط مسلم الا أن الترمذى قال سبعين عاما

<sup>(</sup> ٢ ) حديث معاذ بن جبل الشيطان ذئب الانسان كذئب الغنم يأخذ القاصية : أحمد والطبراني ورجاله ثقات الا أن فيه انقطاعا

<sup>(</sup>۱) مريم : ٤٨ <sup>(۲)</sup> مريم : ٩٤

وإغا الكلام في مخالطة المسلمين وما فيها من البركة ، كما روي أنه قيل با رسول الله (٢) الوضوء من جر مخر أحب اليك أو من هذه المطاهر التي يتطهر منها الناس ؟ فقال « بَلْ مِنْ هَذِهِ الْمَطَاهِرِ الْمَيْسَا لِبَرَكَةِ أَيْدِي الْمُسْلَمِينَ » وروي أنه صلى الله عليه وسلم (٢) لما طاف بالبيت ، عدل إلى زمزم ليشرب منها ، فإذا التمر المنقع في حياض الأدم وقدمغته الناس بأيديهم ، وهم يتناولون منه ويشربون ، فاستسقى منه ، وقال استُوني . فقال العباس مخرفي البيد شراب أنظف من هذا من جر مخرفي البيت؟ فقال «اسقُوني مِنْ هَذَا الذِي يَشْرَبُ مِنْ أُللاً سَنُ الله المنسَ مَرَ كَةَ أَيْدِي المُسْلمِينَ » فشرب منه . فإذا كيف يستدل باعتزال الكفار والأصنام على اعتزال المسلمين مع كثرة البركة فيهم واحتجوا أيضا بقول موسى عليه السلام (وَإِنْ لَمْ تُؤمُنُوا لِي فَاعْتَرْ لُونِ (١) ) وإنه فزع واحتجوا أيضا بقول موسى عليه السلام (وَإِنْ لَمْ تُؤمُنُوا لِي فَاعْتَرْ لُونِ (١) ) وإنه فزع الله العزلة عند اليأس منهم . وقال تمالى في أصاب الكهف (وَإِذِ اعْتَرَلَّتُومُ مُ وَما يَعْبِدُونَ إِلاَ الله فَوْ وَما يَعْبِدُونَ الله الله عليه وسلم (٢٠ عَرَبُكُمْ مِنْ رَحْمَتِهِ (٢٠) أمر هم الدزلة . وقد اعتزل بينا صلى الله عليه وسلم (٢٠ قريشا لما آذوه وجفوه ، ودخل الشعب ! وأمر أصحا به باعتزالهم والهجرة إلى أرض الحبشة ، ثم تلاحقوا به إلى المدينة ، بعد أن أعلى الله كلته . وهذا أيضا والهجرة إلى أرض الحبشة ، ثم تلاحقوا به إلى المدينة ، بعد أن أعلى الله كمته . وهذا أيضا

(١) الدخان ١٦٤ (٢) الكوف : ١٦

<sup>(</sup>۱) حديث قبل له صلى الله عليه وسلم الوضوء من جر مخمر أحب اليك أو من هذه المطاهر التى يطهر منها الناس فقال بلمن هذه المطاهر الحديث: الطبرانى فى الأوسط من حديث ابن عمروفيه ضعف (۲) حديث لما طاف بالبيت عدل الى زمزم يشرب منها فاذا التعر منقع فى حياض الأدم قد مغثه الناس بأيديهم ـ الحديث: وفيه فقال اسقونى من هذا الذى يشرب منه الناس رواه الأزرق فى تاريخ مكم من حديث ابن عباس يسند ضعيف ومن رواية طاوس مرسلا نحوه

<sup>(</sup>٣) حديث اعتزاله صلى الله عليه وسلم قريشا لما آذوه وجفوه ودخل الشعب وأمر أصحابه باعتزالهم والهجرة الى الحبشة الحديث: رواه موسى بن عقبة في المغازى ومن طريقه البهتي في الدلائل عن ابن شهاب مرسلا ورواه ابن سعد في الطبقات من رواية ابن شهاب على بن أبى بكر بن عباس الا أن ابن الحارث بن هشام مرسلا أيضا ووصله من رواية أبى سلمة الحضره مي عن ابن عباس الا أن ابن سعد ذكر أن المشركين حصروا بني هاشم في الشعب وذكر موسى بن عقبة ان اباطالب جمع بني عبد الطلب وأمرهم أن يدخلوا رسول الله صلى الله عليه وسلم شعبهم ومغازى موسى بن عقبة أصحالمازى وذكر موسى بن عقبة أصحالمازى وذكر موسى بن عقبة أمر أصحابه حين دخل الشعب بالحروج إلى أرض عقبة أصحالهازى و واستاده صحيح ولاحمد من حديث ابن مسهود بعثنا رسول الله صلى الله عليه وسلم أن ننطلق إلى أرض عليه وسلم إلى النجاشي و إسناده صحيح ولاحمد من حديث ابن مسهود بعثنا رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى النجاشي وروى ابن إسحق باسناد جيد ومن طريقه البهتي في الدلائل من حديث أم سلمة أن بأرض الحبشة ملكا لايظلم أحد عنده فألحقوا ببلاده مد الحديث أم سلمة أن بأرض الحبشة ملكا لايظلم أحد عنده فألحقوا ببلاده مد الحديث

اعتزال عن الكفار بعد اليأس منهم ، فإنه صلى الله عليه وسلم لم يعتزل المسلمين ، ولا من توقع إسلامه من الكفار . وأهل الكهف لم يعتزل بعضهم بعضا وهم مؤمنون ، وإنما اعتزلوا الكفار . وإنما النظر في العزلة من المسلمين

واحتجوا بقوله صلى الله عليه وسلم (' لعبد الله بن عامر الجهنى ، لما قال بارسول الله ، االنجاة؟ قال « لَيَسَعْكَ بَيْنَتِكَ » وروي أنه قبل له قال « لَيَسَعْكَ بَيْنَتِكَ » وروي أنه قبل له صلى الله عليه وسلم ('' أى الناس أفضل ؟ قال « مُؤْمِن مُجَاهِد بنَفْسِه وَمَا لِهِ فِ سَبِيلِ اللهِ تَعَالَى » قبل ثم من ؟ قال « رَجُل مُعْتَزِل في شَعْب مِن الشَّعَابِ يَعْبُدُ رَبَّهُ وَيَدَعُ النَّاسَ مِنْ شَرِّهِ » وقال صلى الله عليه وسلم ('' « إِنَّ الله يُحِبُ الْعَبْدَ النَّقَ الْغَنَ " اَخْفَ" »

وفى الاحتجاج بهذه الأحاديث نظر . فأما قوله لعبد الله بن عامر ، فلا يمكن تنزيله إلا على ما عرفه صلى الله عليه وسلم بنور النبوة من حاله ، وأن لزوم البيت كان أليق به وأسلم له من المخالطة ، فإنه لم يأمر جميع الصحابة بذلك ، ورب شخص تكون سلامته فى العزلة لا فى المخالطة ، كما قد تكون سلامته فى القعود فى البيت ، وأن لا يخرج إلى الجهاد . وذلك لا يدل على أن ترك الجهاد أفضل . وفى مخالطة الناس مجاهدة ومقاساة ، ولذلك قال صلى الله عليه وسلم (١) « الذي تُحَالِطُ الناس وَ يَصْبِرُ عَلَى أَذَاهُمْ خَدِيْرٌ مِنَ الّذِي لَا يُخَالِطُ الناس وَ يَصْبِرُ عَلَى أَذَاهُمْ خَدِيْرٌ مِنَ الّذِي لَا يُخَالِطُ الناس وَ يَصْبِرُ عَلَى أَذَاهُمْ وَحَدِيْرٌ مِنَ اللّذِي لَا يُخَالِطُ وَيَعْبُدُ رَبّهُ وَيَدَعُ النّاس مِخالطته . وقوله وَ يَدَعُ النّاس مِخالطته . وقوله وَ يَدَعُ النّاس مِخالطته . وقوله وَ يَدَعُ النّاس مِنْ شَرّهِ » فهذا إشارة إلى شرير بطبعه ، تشأذي الناس بمخالطته . وقوله « إنّ الله يُحَبُ السَّق المُفْقِيّ » إشارة إلى إيثار الحمول، وتوق الشهرة ، وذلك لا يتعلق بالعزلة الله المن الله المنتجاب السّورة والله المن المناه الله المناه الله المناه المناه المناه المناه المناه المناه الله المناه المناه المناه المناه وقوله والله المناه والله المناه والمناه والله المناه والله المناه والمناه والمناه والله والمناه والمناه

<sup>(</sup>١) حديث سأله عقبة بن عامر يارسول الله ماالنجاة فقال ليسعك بيتك ـ الحديث : الترمذي منحديث عقبة وقال حسن

<sup>(</sup> ٢ ) حديث أى الناس أفضل فقال مؤمن يجاهد بنفسه وماله فى سبيل الله قيل مممن قال رجل معتزل الحديث : متفق عليه من حديث أبى سعيد الخدرى

<sup>(</sup> w ) حديث ان الله يحب العبد التني النتي الخني مسلم: من حديث سعدبن أبي وقاص

<sup>(</sup> ع ) حديث الذي يخالط الناس ولا يصبر على أداهم: الترمذي وابن ماجه من حديث ابن عمر ولم يسم الترمذي الصحابي قال شيخ من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم والطريق واحد

فَكُ مِن راهب معتزل تعرف كافة الناس. وكم من مخالط خامل لا ذكر له ولا شهرة فهذا تعرض لأمر لا يتعلق بالعزلة. واحتجوا بما روي أنه صلى الله عليه وسلم قال لأصحابه (۱) « أَلَا أُنبُكُم مِن بِخَيْرِ النَّاسِ؟ ، قالوا بلى بارسول الله . فأشار يبده نحو المغرب وقال « رَجُل آخِذ يبنَان فَرَسِهِ فِي سَبِيلِ الله يَنْتَظِرُ أَنْ يُغِيرَ أَوْ يُغَارَ عَلَيْهِ . أَلَا أُنبِنكُم فَوقال « رَجُل فِي عَنمِهِ يُقِيمُ الصَّلاة وَيُؤْتِي النَّاس بَعْدَهُ؟ » وأشار بيده نحو الحجازوقال « رَجُل فِي عَنمِهِ مُيقِيمُ الصَّلاة وَيُؤْتِي النَّاس بَعْدَهُ؟ » وأشار بيده نحو الحجازوقال « رَجُل فِي عَنمِهِ مُيقِيمُ الصَّلاة وَيُؤْتِي النَّاس بَعْدَهُ؟ » وأشار بيده نحو الحجازوقال « رَجُل فِي عَنمِهِ مُيقِيمُ الصَّلاة وَيُؤْتِي

فَإِذَا ظهر أن هذه الأَدلة لاشفاء فيها من الجانبين ، فلا بدمن كشف الفطاء بالتصريح بفوائد العزلة وغوائلها ، ومقايسة بعضها بالبعض ، ليتبين الحق فيها .

#### الباب الثالث

#### في فوائد العزلة وغوائلها وكشف الحق في فضلها

<sup>(</sup>۱) ألاأنبشكم بخير الناس قالوا بلى قال فأشار بيده نحو المغرب وقال رجل أخذ بعنان فرسه في سبيل الله ينتظر أن يغير أو يغار عليه \_ الحديث: الطبرائي من حديث أم مبشر الا أنه قال نحو المشرق بدل المغرب وفيه ابن اسحق رواه بالعنعنة والترمذي والنسائي نحوه مختصر امن حديث ابن عباس قال الترمذي حديث حسن

# الفسائدة الأولى

التفرغ للعبادة والفكر ، والاستثناس بمناجاة الله تمالي عن مناجاة الخلق ، والاشتغال باستكشاف أسرار الله تعالى في أمر الدنيا والآخرة ، وملكوت السموات والأرض، فإن ذلك يستدعى فراغا ، ولا فراغ مع المخالطة . فالعزلة وسيلة إليه . ولهذا قال بعض الحسكاء لايتمكن أحد من الخلوة إلا بالتمسك بكتاب الله تعالى ، والمتمسكون بكتاب الله تعالى هم الذين استراحوا من الدنيا بذكر الله ، الذاكرون الله بالله ، عاشوا بذكر الله، وماتوا بذكر الله ولقوا الله بذكر الله. ولاشك في أن هؤلاء تمنعهم المخالطة عن الفكر والذكر ، فالعزلة أولى بهم . ولذلك كان صلى الله عليه وسلم (١) في ابتداء أمره يتبتل في جبل حراء ، وينعزل إليه ، حتى قوسيك فيه نور النبوة ، فكان الخلق لايحجبونه عن الله ، فكان ببدنه مع الخلق وبقلبه مقبلًا على الله تعالى ، حتى كان الناس يظنون أن أبا بكرخليله ، فأخبر النبي صلى الله عليه وسلم عن استغراق همه بالله فقال (١٠ ﴿ لَوْ كُنْتُ مُتَّخِذًا خَلِيلاً لاَ تَنحَـٰذْتُ أَبَا بَكْرٍ خَلِيلاً وَلَكِن عَالِطة الناسظاهرا ، وان يسع الجمع بين مخالطة الناسظاهرا ، والإِقبال على الله سرا، إلا قوة النبوة : فلا ينبغي أن يغتركل ضعيف بنفسه فيطمع في ذلك ولا يبعدأن تنتهى درجة بعض الأولياء إليه. فقد نقل عن الجنيد أنه قال: أنا أكلم الله منذ بْلَاِمِينَ سَنَةً ، والنَّاسَ يَطْنُونَ أَنِي أَكْلِهُم . وهذا إنَّا يَتِيسُرُ للمُسْتَغُرِقُ بَحِبُ الله استغراقا لا يبتى لغيره فيه متسع . وذلك غير منكر . فني المشهرين بحب الخلق ، من يخالط الناس يبدنه ، وهو لايدري مايقول ، ولامايقال له ، لفرط عشقه لمحبوبه ، بل الذي دهاه ملم يشوش عليه أمراً من أمور دنياه ، فقد يستغرقه لهم بحيث يخالط الناس ولا يجس بهم

<sup>(</sup> الباب الثانى فى فوائد العزلة وغوائلها )

<sup>(</sup>١) حديث كان صلى الله عليه وسلم فى أول أمره يتبتل فى جبل حراه وينعزل اليه : متفق عليه من حديث عائشة نحوه فكان يخلو بغار حراء يتحنث فيه \_ الحديث :

<sup>(</sup> ٢ ) حسديث لوكنت متخذا خليلا لاتخذت أبا بكر خليلا ولكن صاحبكم خليل الله : مسلم من حديث أبن مسعود وقد تقدم .

ولا يسمع أصواتهم ، لشدة استغراقه . وأمر الآخرة أعظم عند العقلاء ، فلا يستحيل ذلك فيه . ولكن الأولى بالأكثرين الاستمانة بالمزلة . ولذلك قيل لبعض الحكاء: ماالذي أرادوا بالخلوة واختيار العزلة ؟ فقال: يستدعون بذلك دوام الفكرة، وتثبت العلوم في قلوبهم ، ليحيوا حياة طيبة ، ويذوقوا حلاوة المعرفة . وقيل لبعض الرهبان : ماأصبرك على الوحدة ! فقال : ما أنا وحدى ، أنا جليس الله تعالى ، إذا شئت أن يناجيني قرأت كتامه وإذا شئت أن أناجيه صليت . وقيل لبعض الحكاء : إلى أي شيء أفضى بكرالزهدوالخلوة؟ فقال إلى الأنس بالله وقال سفيان بن عيينة : لقيت إبراهيم بن أدم رحمه الله في بلادالشام فقلت له يا ابراهيم ، تركت خراسان ، فقال ما تهنأت بالميش إلا همنا ، أفر بديني مر شاهق إلى شاهق ، فن يراني يقول موسوس أو حمال أو ملاح . وقيل لغزوان الرقاشي .: هبك لاتضحك ، فما يمنعك من مجالسة إخوانك ؟ قال إني أصبب راحة قلى في مجالسة من عنده حاجتي . وقيل للحسن : يا أبا سعيد ، هُمِنا رجل لم نره قط جالسا إلا وحده خلف سارية " فقال الحسن: إذا رأيتموه فأخبرونى به، فنظروا إليه ذات يوم، فقالوا للحسن. هذا الرجل الذي أخبرناك به ، وأشاروا إليه · فضي إليه الحسن وقال له : ياعبد الله ، أراك قد حببت إليك العزلة ، فا عنعك من عالسة الناس ؟ فقال أمر شغلني عن الناس . قال فما عنعك أن تأتى هذا الرجل الذي يقال له الحسن فتجلس إليه ؟ فقال أمر شغلني عن الناس وعن الحسن فقال له الحسن: وما ذاك الشغل يرحمك الله ؟ فقال إلى أصبح وأمسى بين نعسمة وذنب فرأيت أن أشغل نفسي بشكر الله تعلى على النعمة ، والاستغفار من الذنب. فقال له الحسن: أنت ياعيد الله أفقه عندي من الحسن ، فالزم ما أنت عليه .

وقيل ينها أويس القرنى جالس، إذ أتاه هرم بن حيان، فقال له أويس: ماجاء بك ؟قال جنت لآنس بك. فقال أو يس: ما كنت أرى أن أحداً يعرف ربه فياً نس بغيره. وقال الفضيل: إذاراً يت الليل مقبلا فرحت به، وفلت أخلو بربى . وإذا رأيت الصبح أدركنى، استرحمت كراهية لقاء الناس ، وأن يجيئنى من يشغلنى عن ربى . وقال عبد الله بن زيد . طوبى لمن عاش فى الدنيا وعاش فى الآخرة . وعاش فى الآخرة . وعاش فى الآخرة .

وقال ذو النون المصرى: سرور المؤمنولذته فى الخلوة بمناجاة ربه. وقال مالك بن دينار من لم يأنس بمحادثة الله عز وجل عن محادثة المخلوقين ، فقد قل علمه ، وعمي قلبه ، وضيع عمره . وقال ابن المبارك . ماأحسن حال من انقطع إلى الله تعالى

ويروى عن بعض الصالحين أنه قال: ينها أنا أسير في بعض بلاد الشام، إذا أنا بعابد خارج من بعض تلك الجبال. فلما نظر إلى ، تنحى إلى أصل شجرة، وتستربها. فقلت سبحان الله ، تبخل علي بالنظر إليك! فقال يا هذا ، إنى أقت في هذا الجبل دهرا طويلا أعالج قلى في الصبر عن الدنيا وأهلها ، فطال في ذلك تعبى ، وفي فيه عمرى ، فسألت الله تعالى أن لا يجعل حظى من أيابي في مجاهدة قلبي . فسكنه الله عن الاضطراب ، وألفه الوحدة والانفراد . فلما نظرت إليك ، خفت أن أقع في الأمر الأول ، فإليك عنى ، فإنى أعوذ من شرك برب العارفين ، وحبيب القانتين . ثم صاح وانماً من طول المكث في الدنيا ثم حول وجهه عنى ، ثم نفض يديه وقال : إليك عنى يادنيا ، لغيرى فتريني ، وأهلك فنرى . ثم قال : سبحان من أذاق قلوب العارفين من لذة الخدمة ، وحلاوة الانقطاع إليه ، ماألمى قلوبهم عن ذكر الجنان ، وعن الحور الحسان ، وجع همهم في ذكره ، فلا شيء ألذ عندهم من مناجاته . ثم مضى وهو يقول : قدوس قدوس

فَإِذًا فَى الْحَاوِةُ أَنِسَ بِدَكُرُ اللهُ ، واستكثار من معرفة الله ، وفي مثل ذلك ثيل وإنى لأستغشى وما بى غشوة لمل خيالا منىك يلتى خياليا وأخرج من بين الجاوس لعلنى أحدث عنك النفس بالسر خاليا

ولذلك قال بعض الحكاء: إنما يستوحس الإنسان من نفسه، خلوذاته عن الفضيلة في كثر حين لله ملاقاة الناس، ويطرد الوحشة عن نفسه بالكون معهم. فإذا كانت ذاته فاصلة طلب الوحدة ليستعين بهاعلى الفكرة، ويستخرج العلم والحكمة، وقد قيل: الاستثناس بالناس من علامات الإفلاس فإذاً هذه فائدة جزيلة، ولكن ف حق بعض الخواص. ومن يتبسرله بدوام الذكر الأنس بالله أوبدوام الفكر التحقق في معرفة الله ، فالتجرد له أفضل من كل ما يتعلق بالمخالطة، فإن غاية العبادات وثمرة المعاملات، أن يموت الإنسان مجبالله، عارفا بالله، ولا مجبة إلا بالأنس الحاصل بدوام الذكر وفراغ القلب شرط في كل واحدمنها، وَلا فراغ مع المخالطة ولا معرفة إلا بدوام الفكر. وفراغ القلب شرط في كل واحدمنها، وَلا فراغ مع المخالطة

## الفائدة التانية

التخلص بالعزلة عن المعاصي التي يتعرض الإنسان لها غالبا بالمخالطة ، ويسلم منها في الخلوة وهي أربعة: الغيبة، والنميمة، والرياء، والسكوت عن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ومسارقة الطبع من الأخلاق الرديئة والأعمال الخبيثة ، التي يوجبها الحرص على الدنيا أما الغيبة ، فإذا عرفت من كتاب آفات اللسان من ربع المهلكات وجوهما ، عرفت أن التحرز عنها مع المخالطة عظيم ، لا ينجو منها إلا الصديقون . فإن عادة الناس كافة التمضمض بأعراض الناس ، والتفك بها ، والتنقل محلاوتها ، وهي طعمتهم ولذتهم، وإليها يستروحون من وحشتهم في الخلوة . فإن خالطتهم ووافقتهم أثمت وتمرضت لسخط الله تعالى ، وإن سكت كنت شريكا، والمستمع أحد المنتابين، وإن أنكرت أبغضوك، وتركوا ذلك المغتاب واغتابوك، فازدادوا غيبة إلى غيبة ، وربمازادواعلى الغيبة وانتهو الإلى الاستخفاف والشم وأما الأمر بالمروف والنهي عن المنكر ، فهو منأصول الدين ، وهو واجب كماسياً في يانه في آخر هذا الربع ، ومن خالط الناس فلا يخلو عن مشاهدة المنكرات ، فإن سكت عصى الله به، وإن أنكر تعرض لأنواع من الضرر. إذ ربما يجره طلب الخلاص منها إلى معاص هي أكبر بمـا نهي عنه ابتداء . وفي العزلة خلاص منهذا ، فإنالأمر في إهاله شديد، والقيام به شاق. وقد قام أبو بكر رضي الله عنه خطيبا وقال: أمها الناس (١) إنكم اهْتَدَيْثُمْ (١)) وإنكم تضعونها في غير موضعها ، وإنى سمعت رسسول الله صلى الله عليه وسلم يقول « إِذَا رَأَىٰ النَّاسُ الْمُنْكَرَ ۖ فَلَمْ 'يُغَـِّيرُوهُ أَوْ شَكَ أَنْ يَعُمَّهُمُ اللهُ بِعِقَابِ » وقد قال صلى الله عليه وسلم « إِنَّ اللهَ لَيَسْأَلُ الْعَبْدَ حَتَّى يَقُولَ لَهُ مَا مَنَعَكُ إِذَا رَأَيْتَ الْمُنْكَلَرَ فِي الدُّنْيَا أَنْ تُنْكِرَهُ ؟ فَإِذَا لَقَّنَ اللهُ لِعَبْدِ حُجَّتَهُ قَالَ بَارَبِّ رَجَوْ ثُكَ وَخِفْتُ النَّاسَ »

<sup>(</sup>١) حديث أبى بكر انكم تفرؤن هذه الأية ياأيها الذين آمنوا عليكم أنفسكم لا يضركم من ضل اذا هتديتم وانكم لتضعونها في غير موضعها - الحديث: أصحاب السنن قال الترمذي حسن صحيح (٢) حديث إن الله يسأل العبد حتى يقول مامنعك اذا رأيت المنكر في الدنيا أن تنكزه - الحديث: ابن ماجه من حديث أبي سعيد الحدري بإسناد حيد

<sup>(</sup>۱) المائدة: ١٠٥

وهذا إذا خاف من ضرب أو أمر لايطاق. ومعرفة حدود ذلك مشكلة وقيه محطره وقيم المغزلة خلاص، وفي الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إثارة الخصومات، وتحريك لغو اثل الضدور، كما قيل:

وكم سقت في آثاركم من نصيحة وقد بمتفيد البغضة المتصح ومن جرب الأمر بالمروف ندم عليه غالبا ، فإنه كجـدار ماثل يريد الإنسان أن يقيمه فيوشك أن يسقط عليه . فإذا سقط عليه ، يقول باليتني تركته ماثلا . نم لو وجد أعوانا أمسكوا الحائط حتى يحكمه بدعامة لاستقام. وأنت اليوم لاتجد الأعوان، فدعهم وانج بنفسك وأما الرياء، فهو الداء العضال، الذي يعسر على الأبدال والأوتاد الاحتراز عنه، وكل من خالط الناس دارام ، ومن دارام را آم،ومن را آم وقع فيما وقموا فيه، وهلك كماهلكوا وأقل ما يلزم فيه النفاق ، فإنك إن خالطت متعاديين ،ولم تلق كل واحد منهما يوجه يوافقه صرت بنيضا إليهما جميما . وإن جاملتهما ، كنت من شرار الناس . وقال صلى الله عليه وسلم (١) «تَجَيدُونَمِنْشِرَا رِالنَّاسِ ذَا أَوْ جُهينَ يَأْتِي هَوْ لَا بِوَجْدٍ وَهَوْ لَا بِوَجْهِ ، وقال عليه السلام « إِن " من شّر النّاس ذَا الوّ جهَين يَأْتِي مَوْ لاَّهِ بوَجهِ وَهَوْلاً، بو جه ، وأقل ما يجب في غالطة الناس إظهار الشوق والمبالغة فيه ، ولا يخلو ذلك عن كذب ، إما في الأصل ، وإما في الزيادة . وإظهار الشفقة بالسؤال عن الأحوال ، بقولك كيف أنت ؟ وكيف أهلك ؟ وأنت في الباطن فارغ القلب من همومه ،وهذا نفاق محض . قال سرى لودخل على أخلى فسويت لحيتي بيدي لدخوله و لخشيت أنأ كتب في جريدة المنافقين. وكان الفضيل جالسا وحده في المسجد الحرام ، فجاء إليه أخ له ، فقالماجاء بك؟ قال المؤانسة يا أبا على · فقال هي والله بالمواحشة أشبه . هل تريد إلا أن تتزين لي وأتزين لك وتكذب لي وأكذب لك إما أن تقوم عنى ، أو أقوم عنك . وقال بعض العلماء:ماأحب الله عبدا إلاأحب أذلا يشعر به . ودخل طاوس على الخليفة هشام فقال : كيف أنت ياهشام؟فنضب عليه وقال. لم َ كُمْ تخاطبني بأمير المؤمنين ؟فقال: لأنجيع المسلمين مااتفقوا على خلافتك، فخشيت أنا كونكاذبا

<sup>(</sup>١) حديث تجدون من شرار الناس ذا الوجهين: متفق عليه من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup> ٢ ) حديث ان من شرّ الماس ذا الوجهين: مسلم من حديث أبي هريرة وهو الذي قبله

في أمكن أن يحترز هذا الاحتراز · فليخالط الناس . وإلا فليرض بإثبات اسمه في جريدة المنافقين ، فقدكان السلف يتلاقون ومحترزون في قولهم كيف أصبحت ؟ وكـيف أمسيت ؟ وكيف أنت ؟ وكيف حالك ؟ وفي الجواب عنه ، فكان سؤالهم عن أحوال الدين لاعن أحوال الدنيا: قال حاتم الأصم ، لحامد اللفاف : كيف أنت في نفسك ؟ قال مالم معافى . فكره حاتم جوابه ، وقال ياحامد ، السلامة من وراء الصراط والعافية في الجنة وكان إذا قيل لميسى صلى الله عليه وسلم كيف أصبحت ؟ قال أصبحت لاأملك تقديم ماأرجو ، ولا أستطيع دفع ماأحاذر . وأصبحت مرتهنا بعملي ، والخمير كله في يدغيري ولا فقير أفقر منى . وكان الربيع بن خشيم إذا قيل له كيف أصبحت؟ قال أصبحت من صعفاء مذنبين، نستوفي أرزاقنا، وتنتظر آجالنا. وكان أبو الدرداء إذا قيل له كيف أصبحت؟ قال أصبحت بخير إن نجوت من النار . وكان سفيان الثوري إذا قيل له كيف أصبحت؟ يقول أصبحت أشكر ذا إلى ذا ، وأذم ذا إلى ذا ، وأفر من ذا إلى ذا وقيل لأويس القرني كيف أصبحت ؟ قال كيف يصبح رجل إذا أمسى لايدرى أنه يصبح ؟ وإذا أصبح لايدرى أنه يسى ؟ وقيل لمالك من ديناركيف أصبحت ؟ قال أصبحت في عمر ينقص ، وذنوب تزيد وقيل ليعض الحكاء كيف أصبحت ؟ قال أصبحت لأأرضى حياتي لماتي ، ولا نفسي لربي وقبل لحكيم كيف أصبحت ؟ قال أصبحت آكل رزق ربي ،وأطيع عدوه ابليس.وقيل لمحمد بن واسع كيف أصبحت؟ قال ماظنك برجل برتحل كل يوم إلى الآخرة مرسطة؟ وقيل لحامد اللفاف كيف أصبحت ؟ قال أصبحت أشتهي عافية يوم إلى الليل. فقيل له أُلست في عافية في كل الأيام ؟ فقال العافية يوم لاأعصى الله تعالى فيه

وقيل لرجل وهو يجود بنفسه ماحالك؟ فقال وما حال من يريد سفرا بسيدا بلازاد؟ ويدخل قبراموحشا بلامؤنس، وينطلق إلى ملك عدل بلاحجة، وقيل لحسان بناً بى سنان ماحالك قال ما حال من يموت ثم يبعث ثم يحاسب ؛ وقال ابن سيرين لرجل كيف حالك فقال وما حال من عليه خسمائة درهم دينا وهو معيل؟ فدخل ابن سيرين منزله، فأخرج له ألف درهم فدفعها اليه، وقال خسمائة اقض بها دينك، وخسمائة عدبها على نفسك وعيالك. ولم يكن عنده غيرها

ثم قال ؛ والله لاأسأل أحدا حاله أبدا .وإنما فعل ذلك لأنه خشى أن يكونسواله من غيراهمام بأمره ، فيكون بذلك مراثيا منافقا ، فقد كانسو الهم عن أمور الدين، وأحوال القلب في معاملة الله . وإن سألوا عن أمور الدنيا فعن اهتمام ، وعزم على القيام بما يظهر لهم من الحاجة

وقال بعضهم . إلى لأعرف أتواما كانوا لا يتلاقون ، ولو حكم أحده على صاحبه بجميع ما يملكه لم عنعه ، وأرى الآن أقواما يتلاقون ويتساءلون ، حتى عن العجاجة في البيت ولو انبسط أحده لحبة من مال صاحبه لمنعه . فهل هذا إلا مجرد الرياء والنفاق ؟ وآبةذلك أنك ترى هذا يقول كيف أنت؟ ويقول الآخر كيف أنت؟ فالسائل لا ينتظر الجواب، والمسؤل يشتنل بالسؤال ولا يجيب. وذلك لمرقهم بأنذلك عن رياء و تكلف . ولعل القلوب لا تخلو عن صفائن وأحقاد ، والألسنة تنطق بالسؤال . قال الحسن: إنما كانوا يقولون السلام عليم ، إذا سلمت والله القلوب . وأما الآن ، فكيف أصبحت عافاك الله ؟ كيف أنت أصلحك الله ؛ فإن أخذنا بقولهم كانت بدعة لا كرامة ، فإن شاؤا غضبوا علينا ، وإن شاؤا لا . وإنما قال فلك لأن البداية بقولك كيف أصبحت بدعة . وقال رجل لأ في بكر بن عياش كيف أصبحت ؟ فا أجابه ، وقال دعونا من هذه البدعة . وقال إنما حدث هذا في زمان الطاعون ، الذي كان يدى طاعون عمواس بالشام ، من الموت الذريع كان الرجل يلقاه أخوه غدوة فيقول كيف أصبحت من الطاعون؟ ويلقاه عشية فيقول كيف أمسيت ؟

والمقصود أن الالتقاء في غالب العادات ، ليس يخلوعن أنواع من التصنع والرياء والنفاق وكل ذلك مذموم ، بعضه محظور ، وبعضه مكروه . وفي العزلة الخلاص من ذلك، فإن من لتي الخلق ولم يخالقهم بأخلاقهم مقتوه واستثقاوه ، واغتابوه وتشمر والإيذائه، فيذهب دينه ودنياه في الانتقام منهم

وأما مسارقة الطبع مما يشاهده من أخلاق الناس وأعمالهم ، فهو داء دفين ، قلما يتنبه له العقلاء فضلا عن النافلين . فلا يجالس الإنسان فاسقا مدة ، مع كونه منكرا عليه قى باطنه ، إلا ولو قاس نفسه إلى ماقبل مجالسته ، لأدرك بينهما تفرقة في النفرة عن الفساد واستثقاله ، إذ يصير الفساد بكثرة المشاهدة هينا على الطبع ، فيسقط وقعه واستعظامه له

وإنا الوازع عنه شدة وقعه في القلب، فإذا صار مستصغرا بطول المشاهدة، أو شك أن عصل القوة الوازعة، ويذعن الطبع للميل إليه أو لما دو نه ومها طالت مشاهدته للكبائر من غيره، استحقر الصفائر من نفسه. ولذلك يزدرى الناظر إلى الأغنياء نمهة الله عليه ختوثر عالسة م في أن يستصغر ماعنده، وتوثر عالسة الفقراء في استعظام ما أتيح له من النم. وكذلك النظر إلى المطيعين والعصاة، هذا تأثيره في الطبع، فن يقصر نظره على ملاحظة أحوال الصحابة والتابعين في العبادة والتنزه عن الدنيا، فلا يزال ينظر إلى نفسه بعين الاستصفار، وإلى عبادته بعين الاستحقار. وما دام يرى نفسه مقصرا، فلا يخلو عن داعية الاجتماد، رغبة في الاستكال، واستهاما للاقتداء. ومن نظر إلى الأحوال الغالبة على أهل الزمان، وإعراضهم عن الله، وإقبالهم على الدنيا، واعتياده المعاصى، استعظم أمر نفسه بأدنى رغبة في الخير يصادفها في قلبه، وذلك هو الملاك. ويكني في تغيير الطبع عبرد سماع الخير والشر فضلا عن مشاهدته. وبهذه الدقيقة يمر ف سرقوله صلى الله عليه وسلم (٥٠) ه عند ذكر ولكن سببه، وهو انبعاث الرغبة من القلب، وحركة الحرص على الاقتداء مهم، والاستنكاف عما هو ملابس له من القصور والتقصير. ومبدأ الرحة فعل الخير، ومبدأ فعل الخير الرغبة ومبدأ الرغبة ذكر أحوال الصالحين، فهذا معنى نزول الرحة

والمفهوم من فحوى هذا الكلام عند الفطن ، كالمفهوم من عكسه ، وهو أن عند ذكر الفاسة ين تنزل اللعنة ، لأن كثرة ذكرهم تهون على الطبع أمر المعاصى ، واللعنة هى البعد ومبدأ البعد من الله هو المعاصى والإعراض عن الله ، بالإقبال على الحظوظ العاجلة ، والشهوات الحاضرة ، لا على الوجه المشروع . ومبدأ المعاصى سقوط ثقلها وتفاحشها عن القلب، ومبدأ سقوط الثقل وقوع الأنس بها بكثرة السماع . وإذا كان هذا حال ذكر الصالحين والفاسقين فا ظنك عشاهدتهم ؟ بل قد صرح بذلك رسول الله صلى الله على الشوء كمثل ألكير إن كم يحر قك بشرره على بك من ريحه ، فكا أن الربح

<sup>(</sup>١) حديث عند ذكر الصالحين تنزل الرحمة: ليس له أصل فى الحديث المرفوع وانمـا هو قول سفيات ابنعيينة كذا رواه ابن الجوزى فى مقدمة صفوة الصفوة

<sup>(</sup> ٢ ) حديث مثل الجليس السوء كُمثُل الكثر ـ الحديث: متفقّ عليه من حديث آبي موسى

يملق بالثوب ولا يشمر به ، فكذلك يسهل الفساد على القلب وهو لايشمر به . وقال «مَثَلُ إ الجُلِيس الصَّارَ لِم مثلُ صارحي السُّك إِنْ لَمْ بَهَ لُكَ مِنْهُ يَجِدُ رِيحَهُ ، ولهذا أنول: من عرف من عالم زلة ، حرم عليه حكايتها لعلتين ، إحداهما أنها غيبة ، والثانية ، وهيأعظمهما أن حكايتها تهون على المستمعين أمر تلك الزلة ، ويسقط من قلوبهم استعظامهم الإقدام عليها ، فيكون ذلك سببا لتهوين تلك المعصية : فإنه مهما وقم فيها فاستنبكر ذلك ، دفع الاستنكار وقال ، كيف يستبعد هذا منا وكلنا مضطرون إلى مثله ، حتى العلماء والعباد. ولو اعتقد أن مثل ذلك لا يقدم عليه عالم ، ولا يتعاطاه موفق معتبر ، لشق عليه الإقدام . فكم من شخص يتكالب على الدنيا ، وبحرص على جممها ، ويتهالك على حب الرياسة وتزيينها ويهون على نفسه قبحها ، ويزعم أن الصحابة رضي الله عنهم لم ينزهوا أنفسهم عن حب الرياسة ، وربما يستشهد عليه بقتال على ومعاوية ، ويخمن في نفسه أن ذلك لم يكن لطلب الحق ، بل لطلب الرياسة • فهذا الاعتقاد خطأ يهون عليه أمر الرياسة، ولوازمهامن المعاصى والطبع اللئيم عيل إلى اتباع الهفوات ، والإعراض عن الحسنات. بل إلى تقدير الهفوة فَمَا لاَ هَفُوهَ فَيه ، بالتَّذيل على مقتضى الشهوة ، ليتعلل به . وهو من دقائق مكايدالشيطان ولذلك وصف الله المراغمين للشيطان فيها بقوله ( الَّذِينَ يَسْتَبِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَنَّبُعُونَ أَحْسَنَهُ (١٠) وضرب صلى الله عليه وسلم لذلك مثلا (١) وقال د مَثَلُ الَّذِي يَجْلِسُ يَسْتَمِعُ الْحِكْمَةُ ثُمَّ لَا يَعْمَلُ إِلاَّ بَشَرٌّ مَا يَسْتَمِعُ كَمَثَل رَجُلُ أَنَّى رَاعِياً فَقَالَ لَهُ يَارَاعِي اجْرُر فِي شَآة مِنْ غَنمِكَ فَقَالَ اذْهَبُ فَخُذْ خَيْرَ شَأَة فِيهَا فَذَهَبَ فَأَخَذَ بِأَذُن كُلْبِ الْغَنْمِ »وكلمن ينقل مفوات الأعة فهذا مثاله أبضا.

وبما يدل على سقوط وقع الشيء عن القلب بسبب تكرره ومشاهدته ،أن أكثرالناس إذا رأوا مسلما أفطر في نهار رمضان ، استبعدوا ذلك منه استبعادا يكاد يفضي إلى اعتقادهم كفره . وقد يشاهدون من يخرج الصاوات عن أوقاتها ، ولا تنفر عنه طباعهم ، كنفرتهم عن تأخير الصوم . مع أن صلاة واحدة ، يقتضى تركهاالكفر عند قوم، وحز الرقبة عندقوم

<sup>&#</sup>x27; ( ۱ ) حدیث مثل الذی یسمع الحکمة ثم لا بحمل منها إلاشر مایسمع کمثل رجل أنی راعیا فقال یاراعی · اجررلی شاة من غنمك ـ الحدیث : ابن ما جه من حدیث أبی هویرة بسند ضعیف

<sup>(</sup>۱) الزمر : ۱۸

وترك صوم رمضان كله لايقتضيه. ولا سبب له إلا أن الصلاة تتكرر، والتساهل فيها مما يكتره فيسقط وقمها بالمشاهدة عن القلب. وذلك لو لبس الفقيه ثوبا من حرير أو خاتما من ذهب، أو شرب من إناء فضة استبعدته النفوس، واشتد إنكارها، وقد يشاهد في عبلس طويل، لا يتكلم إلا عاهو اغتياب للناس، ولا يستبعد منه ذلك، والنيبة أشد من الزناه فكيف لا تكون أشد من لبس الحرير! ولكن كثرة سماع النيبة، ومشاهدة المنتايين، أسقط وقمها عن القاوب، وهون على النفس أمرها

فتفطئ لهداه الدقائق ، وفر من الناس فرارك من الأسد ، لأنك لاتشاهد منهم إلا مأيزيد في حرصك على الدنيا ، وغفلتك عن الآخرة ، ويهون عليك المعصية، ويضعف رغبتك في الطاعة . فإن وجدت جليسا يذكرك الله رؤيته وسيرته ، فالزمه ولا تفارقه ، واغتنمه ولا تستحقره ، فإنها غنيمة العافل، وضالة المؤمن . وتحقق أن الجليس الصالح خير من الوحدة وأن الوحدة خير من الجليس السوء . ومهما فهمت هذه المعانى ، ولاحظت طبعك ، والتفت إلى حال من أردت مخالطته ، لم يخف عليك أن الأولى التباعد عنه بالمزلة ، أو التقرب إليه بالحلطة . وإن الوحداهما أولى . إذ كل مفصل بالخلطة . وإن التول فيه بلا أو نم خلف من القول محض ، ولاحق في المفصل إلا التفصيل .

### الفائدة الثالثة

الخلاص من الفتن و الخصومات، و صيانة الدين و النفس عن الخوض فيها، والتعرض لأخطارها فقلما تخلوا البلاد عن تعصبات، و فتن و خصومات، فالمعتزل عنهم في سلامة منها . قال عبد الله ابن عمر و بن العاص: لما ذكر رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) الفتن و وصفها ، وقال « إذَا رأً يْتَ النَّاسَ مَرِ جَتْ عُهُودُهُمْ وَ خَفَت أَمَا نَاتَهُمْ وَكَا أَنو اهَكَذَا ، وشبك بين أصابعه، قلت هكذا وأرب و فقال « الزم يُتَك وَأَمْ الله عَلَيْك لسا نَك وَخُذْما تَمْرِف وَدَع ما تُنكر و عَلَيْك السا نَك وَخُذْما تَمْرِف وَدَع ما تُنكر و عَلَيْك الما مَا يَا المَامَة و وَدَع عَنْك أَمْر الْعَامَة .

<sup>(</sup>١) حديث عبد الله بن عمرو بن العاص اذا رأيت الناس مرجت عهودهم وخفت أماناتهم ــ الحديث : أبو داود والنسائي في اليوم والليلة باسناد حسن

وروى أبوسعيد الخدرى ، أنه صلى الله عليه وسلم (١) قال د يُوشِكُ أَنْ يَكُونَ سَخِيدُ مَالِ النُّسْلِمِ عَمَّا ۚ يَتْبَعُ بِهَا شَعَفَ الْجِبَالِ وَمَوَا قِعَ الْقَطْرِ يَفِنُ بِدِينِهِ مِنَ الْفِتَنِ مِنْ شَاهِقٍ إِنَّى شَاهِقِ ، وروىعبدالله بنمسمود ، أنه صلى الله عليه وسلم (٢٠ قال « سَيَّأُ تَى عَلَىالنَّاسِ زَمَانٌ لَا يَسْلَمُ لِذِي دِينَ دِينُهُ إِلاَّ مَنْ فَرَّ بِدِينِهِ مِنْ فَرْيَةٍ إِلَى فَرْيَةٍ وَمِين شَاهِي إِلَى شَاهِتِي وَمِنْ حَجَر إِلَى حَجَر كَا لَثَمْ لَمِ الَّذِي يَرُوعُ » قيل له ومتى ذلك بارسول الله ؟ قال « إِذَا كُمْ تُنَلَ الْمَتِيشَةُ إِلاَّ بِمَعَاصِي اللهِ تَعَالَى فَإِذَا كَانَ ذَلكَ الزَّمَانُ حَلَّتِ الْمُزُوبَةُ » قالوا وكيف ذلك يارسول الله وقد أمرتنا بالتزويج ؟ قال ﴿ إِذَا كَانَ ذَلِكَ ۚ الزَّمَانُ كَانَ هَلَاكُمْ ۗ الرَّجُل عَلَى يَدِ أَبَوَيْهِ فَإِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ أَبَوَانِ فَعَلَى يَدَيْ زَوْجَتِهِ وَوَلَدِهِ فَإِنْ كَمْ يَكُنْ فَعَلَى يَدَى ° قَرَا بَتِهِ ، قالوا وكيفذلك بارسول الله ؟ قال « يُمَـَّيْرُونَهُ بِضِيقِ الْيَدِ فَيَتَّكُمُّفُ مَا لَا يُطِيقُ حَتَّى يُوردَهُ ذَلكَ مَوَاردَ الْهَلَـكَةِ » وهذا الحـديث وإن كان في العزوية فالعزلة مفهومة منه . إذ لا يستغني المتأهل عن الميشة والخالطة . ثم لا ينال الميشة إلا عمصية الله تعالى . ولست أقول هذا أوان ذلك الزمان ، فلقد كان هذا بأعصار قبل هذا العصر . ولأجله قال سفيان : والله لقد حلت العزلة . وقال ابن مسعود رضي الله عنه : ذكر رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢٠) أيام الفتنة وأيام الهرج ، قلتُ وما الهرج ؟ قال « حينَ لَا يَأْمَنُ الرَّجُلُ جَلِيسَهُ ، قلت: فبم تأمرني إن أدركت ذلك الزمان ؟ قال «كُفَّ نَفْسَكَ وَيَدَكَ وَأَدْخُلْ دَارَكُ » قال قلت يارسول الله أرأيت إن دخل على دارى ؟ قال « فَادْخُلْ يَيْتَكَ »

<sup>(</sup> ۱ ) حديث أبى سعيد الحدرى يوشك أن يكون خير مال المسلم غنما يتبع بها شعاف الجبال ومواقع القطر يقر بدينه من الفتن : رواه البخاري

<sup>(</sup> ٢ ) حديث ابن مسعود سيأتي على الناس زمان لايسلم لذى دين دينه الا من فربدينه من قرية إلى قرية و إلى قرية ومن شاهق الى شاهق: تقدم في النكاح

<sup>(</sup> ٣ ) حديث ابن مسعود ذكر رسول الله صلى الله عليه وسلم الفتنة وأيام الهرج قلت وما الهرج قال حين لا يأمن الرجل جليسه ــ الحديث: أبو داود مختصرا والخطابي في العزلة بنمامه وفي اسناده عند الخطابي انقطاع ووصله أبو داود بزيادة رجل اسمه سالم يحتاج الى معرفته

قلت فإن دخل على بيتى ؟ قال د قاد خل مسجدك واصنع هكذا » وقبض على الكوع هو وَقُلْ رَبِّي الله حتى يُموت ، وقال سعد لما دعي إلى الخروج أيام معاوية : لا . إلا أن تعطونى سنيفا له عينان بصيرتان ، ولسان ينطق بالكافر فأقتله ، وبالمؤمن فأكف عنه . وقال مثلنا ومثلكم ، كثل قوم كانوا على محجة بيضاء ، فبينما هم كذلك يسيرون ، إذ هاجت ويخ عجّاجة ، فضلوا الطريق ، فالتبس عليهم . فقال بعضهم الطريق ذات الهين ، فأخذوا فيها ، فتاهوا وضلوا . وأناخ تخيرون ، وتوقفوا حتى ذهبت الريح ، وتبينت الطريق ، فسافروا . فاعتزل سعد وجاعة هجه ، فارقوا الفتن ، ولم يخالطوا إلا بعد زوال الفتن

وعن ابن عمر رضي الله عنهها ، أنه لما بلنه (١) أن الحسين رضي الله عنه توجه إلى العراق "بعه فلحقه على مسيرة ثلاثة أيام . فقال له أين تريد؟ فقال العراق فإذا معه طوامير وكتب فقال هذه كتبهم وييمتهم ، فقال لا تنظر إلى كتبهم ، ولا تأتهم ، فأ بى . فقال إنى أحد ثك حديثا ، إن جبريل أتى النبي صلى الله عليه وسلم ، فيره بين الدنيا والآخرة ، فاختار الآخرة على الدنيا ، وإنك بضعة من رسول الله صلى الله عليه وسلم ، والله لا يليها أحد منكم أبدا وما صرفها عنكم إلا للذى هو خير لكم . فأبى أن يرجع ، فاعتنقه ابن عمر و بكى ، وقال أستو دعك الله من قتيل أو أسير . وكان في الصحابة عشرة آلاف ، فاخف أيام الفتنة أكثر من أربعين رجلا : وجلس طاوس في بيته . فقيل له في ذلك ، فقال فساد الزمان، وحيف الأغة أربعين رجلا : وجلس طاوس في بيته . فقيل له لزمت القصر ، وتركت مسجد رسول الله ولما الله عليه عروة قصره بالعقيق ولزمه ، قيل له لزمت القصر ، وتركت مسجد رسول الله وفيًا هناك عما أنتم فيه عافية . فإذًا الحذر من الحصومات ومثارات الفتن إحدى فو الدالوزلة وفيًا هناك عما أنتم فيه عافية . فإذًا الحذر من الحصومات ومثارات الفتن إحدى فو الدالوزلة

<sup>(</sup>١) حديث ابن عمسر انه لما بلغه أن الحسين توجه الى العراق لحقه على مسيرة ثلاثة أيام \_ الحديث : وفيه أنه صلى الله عليه وسلم خير بين الدنياوالآخرة فلختارالآخرة الطبرانى مقتصراطى المرفوع برواه في الأوسط بذكر قصة الحبسين يجتصيرة ولم يقل على مسيرة ثلاثة أيام وكذا رواء البزار ينحوه واسنادها حسن

# الفسائدة الرابعة

الخلاص من شر الناس ، فإمم يؤذونك مرة بالغيبة ، ومرة بسوء الظرى والثهمة ،ومرة بالاقتراحات والأطاع الكاذبة ، التي يعسر الوفاء بها ، وتارة بالنيمة أو الكلب ، فرجايرون منك من الأعمال أو الأقوال مالا تبلغ عقولهم كنهه ، فيتخذون ذلك ذخيرة عندهم، يدخرونها لوقت تظهر فيه فرصة للشر ، فإذا اعتزلتهم استغنيت من التحفظ عن جميع ذلك ، ولذلك قال بعض الحكاء لغيره : أعلمك يبتين خير من عشرة آلاف درم ، قال ماها ؟ قال

اخفض الصوت إن نطقت بليل والتفت بالنهار قبل المقال المسار قبل المقال المس للقول رجعة حين يبدو بقبير يكون أو يجال

ولا شك أن من اختلط بالناس ، وشاركهم فى أعمالهم ، لا ينفك من حاسد وعدويسى و الظن به ، ويتوه أنه يستمد لمعاداته ، ونصب المكيدة عليه ، وتدسيس غائلة ورأءه . فالناس مهما اشتد حرصهم على أمر ، بحسبون كل صيحة عليهم ، هم العدو فاحذره . وقد اشتد حرصهم على الدنيا ، فلا يظنون بنيرهم إلا الحرص عليها . قال المتنى

إذا ساء فعل المرء ساءت ظنونه وصدق ما يعتاده من توهم وعادى محبيه بقول عسداته فأصبح في ليل من الشك مظلم وقد قيل: مماشرة الأشرار تورث سوء الظن بالأبرار. وأنواع الشرالذي يلقاه الإنسان من معارفه، وممن يختلط به كثيرة. ولسنا نطول بتفصيلها. ففيا ذكر ناه إشارة إلى عاممها وفي العزلة خلاص من جميمها. وإلى هذا أشار الأكثر ممن اختار العزلة، فقال أبو الدرداء أخبر تقله يروى مرفوعا. وقال الشاعر

من حمد الناس ولم يبلهم ثم بلاهم ذم من يحمد وصار بالوحدة مستأنسا يوحشه الأقرب والأبعد

وقال عمر رضي الله عنه : في العزلة راحة من القرين السوء . وقيل لعبد الله بن الزير ألا تأتى المدينـة فقال ما بقي فيها إلا حاسد نعـمة ، أو فرح بنقمة . وقال ابن السماك

تشبصاحبانا: أمابعد، فإن الناس كانوا دواء يتداوى به ؛ فصاروا داء لادواءله، ففر منهم فرارات من الأسد. وكان بعض الأعراب يلازم شجرا ويقول :هو نديم فيه ثلاث خصال إن سمع منى لمينم على ، وإن تفلت فى وجهه احتمل منى، وإن عربدت عليه لم يغضب . فسمع الرشيد ذلك فقال : زهدنى فى الندماء . وكان بعضهم قد لزم الدفاتر والمقابر، فقيل له فى ذلك فقال : لم أر أسلم من وحدة ، ولا أوعظ من قبر ، ولا جليسا أمتع من دفتر . وقال الحسن وضى الله عنه : أردت الحج ، فسمع ثابت البنانى بذلك، وكان أيضا من أولياء الله فقال : بلغنى وضى الله عنه : أردت الحج ، فسمع ثابت البنانى بذلك، وكان أيضا من أولياء الله فقال : بلغنى أنك تريد الحج فأحبب أن أصبك . فقال له الحسن : ويحك ، دعنا نتماشر بستر الله علينا فى العزلة ، وهو بقاء الستر على الدن ، والمروءة والأخلاق ، والفقر وسائر المورات . وقد فى العزلة ، وهو بقاء الستر على الدن ، والمروءة والأخلاق ، والفقر وسائر المورات . وقد مدح الله سبحانه المنسترين فقال ( يَحْسَبُهُمُ الْجُاهِلُ أَعْنِياً مِنَ التّعَفْف (١٠ ) وقال الشاعر مدح الله سبحانه المنسترين فقال ( يَحْسَبُهُمُ الْجُاهِلُ أَعْنِياً مِنَ التّعَفْف (١٠ ) وقال الشاعر ولا ظار إن زالت عن الحر نمعة ولكن عاراً أن نرول التجمل

ولا يخلو الإنسان في دينه و دنياه ، وأخلاقه وأفعاله عن عورات ، الأولى في الدين والدنيا سترها ، ولا تبقي السلامة مع انكشافها . وقال أبو الدرداء : كان الناس ورقالاشوك فيه ؛ فالناس اليوم شوك لاورق فيه . وإذا كان هذا حكم زمانه ، وهو في أو اخرالقرن الأولى فيه ؛ فالناس اليوم شوك لاورق فيه . وإذا كان هذا حكم زمانه ، وهو في أو اخرالقرن الأورى في فلا ينبني أن يشك في أن الأخير شر . وقال سفيان بن عيينة : قال لى سفيان الثورى في اليقظة في حياته ، وفي المنام بعد وفاته : أقلل من معرفة الناس ، فإن التخلص منهم شديد . ولا أحسب أني رأيت ماأكره إلا ممن عرفت . وقال بعضهم : جئت إلى الك بن دينار وهو قاعذ وحده ، وإذا كلب قد وضع حنكه على ركبته ؛ فذهبت أطرده ، فقال دعه يا هذا ، هذا لايضر ولا يؤذى ؛ وهو خير من الجليس السوء . وقيل لبعضهم : ما جملك على أن تمزل الناس؟ قال: خشيت أن أسلب ديني ولا أشعر . وهذه إشارة إلى مسارقة الطبع من أخلاق القرين السوء وال أبو الدرداء: اتقوا الله واحذروا الناس ، فإنهم ماركبوا ظهر بعير إلا أدبروه ، ولا ظهر وقال أبو المدراء : اتقوا الله واحذروا الناس ، فإنهم ماركبوا ظهر بعير إلا أدبروه ، ولا ظهر ومن إلا خربوه . وقال بعضهم : أقلل المعارف ، فإنه أسلم حواد إلا عقروه ، ولا قلب مؤمن إلا خربوه . وقال بعضهم : أقلل المعارف كثرت الحقوق وعسر القيام بالجميع . وقال بعضهم : أنكر من تعرف ، ولا تتمرف إلى من لاتعرف وعسر القيام بالجميع . وقال بعضهم : أنكر من تعرف ، ولا تتمرف إلى من لاتعرف

# الفائدة الخامسة

أن ينقطع طمع الناس عنك، وينقطع طمعك عن الناس. فأما انقطاع طمع الناس عنك ففيه فوائد. فإن رضا الناس غاية لاتدرك. فاشتفال المرء بإصلاح نفسه أولى. ومن أهون الحقوق وأيسرها حضور الجنازة، وعيادة المريض، وحضور الولائم والإملاكات وفيها تضييع الأوقات، و تعرض للآفات. ثم قد تعوق عن بعضها العوائق، وتستقبل فيها المعاذير، ولا يمكن إظهار كل الأعذار، فيقولون له قت بحق فلان، وقصرت في حقنا. ويصير ذلك سبب عداوة، فقد قيل: من لم يعد مريضا في وقت العيادة، اشتمى موته خيفة من تخجيله إذا صح على تقصيره ومن عمم الناس كلهم بالحرمان رضواعنه كلهم ولو خصص استوحشوا. وتعميمهم بجميع الحقوق لايقدر عليه المتجرد له طول الليل والنهار، فكيف من له مهم يشغله في دين أو دنيا! قال عمرو بن العاص: كثرة الأصدقاء كثرة الغرماء وقال ابن الروى

عدوك من صديقك مستفاد فلا تستكثرن من الصحاب في الساء أكثر ماتراه يكون من الطعام أو الشراب وقال الشافعي رحمه الله: أصل كل عداوة اصطناع المعروف إلى اللثانم

وأما انقطاع طمعك عنهم فهو أيضا فائدة جزيلة ، فإن من نظر إلى زهرة الدنيا وزينتها تحرك حرصه ، وانبعث بقو"ة الحرص طمعه، ولا يرى إلا الخيبة في أكثر الأحوال فيتأذى بذلك . ومهما اعتزل لم يشاهد . وإذا لم يشاهد لم يشته ولم يطمع . ولذلك قال الله تعال (وَلا تَعُدّنَ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَعْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِنْهُمْ (١) وقال صلى الله عليه وسلم (١) « انظُرُوا إِلَى مَن مُو فَو قَكُمْ فَإِنَّهُ أَجْدَرُ أَن لا تَزْدَرُوانِعْمَة الله عَلَيْكُمْ » هُو ذَو تَكُمْ فَإِنَّهُ أَجْدَرُ أَن لا تَزْدَرُوانِعْمَة الله عَلَيْكُمْ » وقال عون بن عبد الله : كنت أجالس الأغنياء ، فلم أزل مغموما . كنت أرى ثوبا أحسن من ثوبى ، ودابة أفره من دابتى ، فجالست الفقراء فاسترحت . وحكى أن المزنى رحمه الله من ثوبى ، ودابة أفره من دابتى ، فجالست الفقراء فاسترحت . وحكى أن المزنى رحمه الله

<sup>(</sup>١) جديث انظروا الى من هودونكم ولا تنظروا إلى من هو فوقـكم فانه أجدر أن لا تزدروا نعمة الله عليكم: مسلم من حديث أبي هريرة

<sup>141:46(1)</sup> 

محرج من باب جامع الفسطاط، وقد أقبل ابن عبد الحكم في موكبه ، فبهره مارأى من خسن حاله وحسن هيئته ، فتلا قوله تعالى ( وَجَعَلْنَا بَمْضَكُم لِبَمْضِ فِتِنَة التَّهِ بُرُونَ (١) مجمع قال على أصبر وأرضى . وكان فقيرا مقلا . فالذى هو في بيته لا يبتلى عثل هذه الفتن القال من شا هد زينة الدنيا ، فإما أن يقوى دينه ويقينه فيصبر، فيحتاج إلى أن يتجرع مرارة الصبر ، وهو أمر من الصبر ، أو تنبعث رغبته ، فيحتال في طلب الدنيا ، فيهلك هلاكا مقول بدأ ، أما في الدنيا فبالطمع الذي يخيب في أكثر الأوقات ، فليس كل من بطلب الدنيا هرقبيا الدنيا على ذكر الله تعالى والتقرب إليه . ولذلك القال إبن الاعسسراي

إذا كان باب الذَّل من جانب الذي سموت إلى العلياء من جانب الفقر أشار إلى أن الطمع يوجب في الحال ذلا

# الفائرة السادسة

الخلاص من مشاهدة الثقلاء والحمق، ومقاساة حمقهم وأخلاقهم. فإن رؤية الثقيل هي العمي الأصغر. قيل للاعمش: مم عمشت عيناك؟ قال من النظر إلى الثقلاء ويحكى أنه دخل عليه أبو حنيفة فقال: في الخبر أن (۱) من سلب الله كريمتيه عوضه الله عنهما ماهو خير منهما، فما الذي عوضك؟ فقال في معرض المطايبة: عوضني الله منهما أنه كفاني رؤية الثقلاء وأنت منهم. وقال ابن سيوين: سمعت رجلا يقول: نظرت إلى ثقيل مرة فغشي على وقال جالينوس: لكل شيء حمى ، وحمى الروح النظر إلى الثقلاء. وقال الشافعي رحمه الله: ما جالست ثقيلا إلا وجدت الجانب الذي يليه من بدني ، كأنه أثقل على من الجانب الآخر

<sup>(</sup>۱) حديث من سلب الله كريمته عوضه عنها ماهو خير منها: الطبراى باسناد ضيف من حديث جريو من سلبت كريمتيه عوضته عنها الجنة وله ولأحمد نحوه من حديث أبى أمامة بسند حسن وللبخارى من حديث أنس يقول الله تيارك وتعالى اذا ابتليت عيدى بحبيبتيه ثم صبر عوضته منها الجنة يريد عينيه

<sup>(( &</sup>lt;sup>()</sup> الفرقان : ۲۰

وهذه الفوائد ماسوى الأوليين ، متعلقة بالمقاصد الدنيوية الخاضرة . ولكنها أيضا تتعلق بالدين . فإن الإنسان مهما تأذى برؤية ثقيل ، لم يأمن أن ينتابه ، وأن يستنكر ماهو صنع الله . فإذا تأذى من غيره بغيبة أو سوء ظن ، أو محاسدة أو غيمة أو غيرذلك ، لم يصبح عن مكافأته . وكل ذلك يجر إلى فساد الدين . وفي العزلة سلامة عن جميع ذلك فليفهم .

# آفات العزلة

إعلم أن من المقاصد الدينية والدنيوية مايستفاد بالاستمانة بالغير ، ولا يحصل ذلك إلا بالخالطة . فكل مايستفاد من المخالطة يفوت بالعزلة ، وفواته من آفات العزلة . فانظر إلى فوائد المخالطة ،والدواعى إليهاماهى،وهى التعليم والتعلم ،والنفع والانتفاع ، والتأديب والتأدب والاستئناس والإيناس ، ونيل الثواب وإنالته فى القيام بالحقوق، واعتياد التواضع واستفادة التجارب من مشاهدة الأحوال والاعتبار بها . فلنفصل ذلك ، فإنها من فوائد المخالطة وهى سبع

# الفسائدة الأولى

التمليم والتملم . وقد ذكر نا فضلها في كتاب العلم . وها أعظم العبادات في الدنيا ، ولا يتصور ذلك إلا بالمخالطة . إلا أن العلوم كثيرة ، وعن بعضها مندوحة ، وبعضها ضرورى في الدنيا . فالمحتاج إلى التعلم لما هو فرض عليه عاص بالعزلة . وإن تعلم الفرض، وكان لايتأتي منه الخوض في العلوم ، ورأى الاستنال بالعبادة فليمتزل . وإن كان يقدر على التبرز في علوم الشرع والعقل ، فالعزلة في حقه قبل التعلم غاية الخسران . ولهذا قال النخبي وغيره . تققه ثم اعتزل . ومن اعتزل قبل التعلم فهو في الأكثر مضيع أوقاته بنوم أو فكر في هوس وغايته أن يستغرق الأوقات بأوراد يستوعبها، ولا ينفك في أعماله بالبدن والقلب عن أنواع من الغرور يخيب سعيه ، و يبطل عمله بحيث لايدرى . ولا ينفك اعتقاده في الله وصفاته عن أوهام يتوهمها ، ويأنس بها ، وعن خواطر فاسدة تعتريه فيها ، فيكون في أكثر أحواله عمكة للشيطان ، وهو يرى نفسه من العبّاد . فالعلم هو أصل الدين ، فلا خير في عزلة العوام والجهال ، أعني من لا يحسن العبادة في الخاوة ، ولا يعرف جميع ما يازمه فيها

فثال النفس مثال مريض يحتاج إلى طبيب متلطف يعالجه. فالمريض الجاهل إذاخلا بنفسه عن الطبيب قبل أن يتملم الطب، تضاعف لا محالة مرضه . فلا تليق العزلة إلا بالعالم في الطبيب ففيه ثواب عظيم ، مهما صحت نية المعلم والمتمكار بالأضحاب والأتباع ، فهو هلاك الدين . وقد ذكرنا وجه ذلك في كتاب العلم وحكم العالم في هذا الزمان أن يعتزل إن أراد سلامة دينه فإنه لا يرى مستفيدا يطلب فائدة لدينه ، بل لاطالب إلا لكلام مزخرف ، يستميل به العوام في معرض الوعظ أو لجدل معقد يتوصل به إلى إلحام الأقران، ويتقرب به إلى السلطان ، ويستعمل في معرض المنافسة والمباهاة . وأقرب علم مرغوب فيه المذهب، ولا يطلب غالبا إلا للتوصل إلى التقدم على الأمثال ، وتولى الولايات ، واجتلاب الأموال . فهـولاء كلهم يقتضى الدين والحزم على الأمثال ، وتولى الولايات ، واجتلاب الأموال . فهـولاء كلهم يقتضى الدين والحزم عنه ، وكتمان العلم منه . وهذا لا يصادف في بلدة كبيرة أكثر من واحد أو اثنين إن صودف فه ، وكتمان العلم منه . وهذا لا يصادف في بلدة كبيرة أكثر من واحد أو اثنين إن صودف فإن الفقهاء يتعلمون لغير الله على على طلب الدنيا ، وانظر إلى أواخر أعمار الأكثر بن منهم واعتبره أنهم ماتوا وهم هلكي على طلب الدنيا ، ومتكالبون عليها، أو راغبون عنها وزاهدون فيها، وليس الحسبر كالماينة

واعلم أن العلم الذي أشار إليه سفيان ، هو علم الحديث وتفسير القرءان، ومعرفة سير الأنبياء والصحابة . فإن فيها التخويف والتحذير ، وهو سبب لإثارة الخوف من الله ، فإن لم يؤثر في الحال أثر في المآل . وأما الكلام والفقه المجرد ، الذي يتعلق بفتاوى المعاملات وفصل الخصومات المذهب منه والخلاف ، لايرد الراغب فيه للدنيا إلى الله . بل لايزال متماديا في حرصه إلى آخر عمره . ولعل ما أو دعناه هذا الكتاب ، إن تعلمه المتعلم رغبة في الدنيا ، فيجوز أن يرخص فيه ، إذ يرجى أن ينزجر به في آخر عمره ، فإنه مشحون بالتخويف بالله ، والترغيب في الآخرة ، والتحذير من الدنيا . وذلك مما يصادف في الأحديث و تفسير القرءان، ولا يصادف في كلام ، ولا في خلاف ، ولا في مذهب . فلا ينبغي أن يخادع الإنسان نفسه ، فإن المقصر العالم بتقصيره أسعد حالا من الجاهل المغرور ، أو المتجاهل المغبون .

وكل عالم اشتد حرصه على التعليم ، يوشك أن يكون غرضه القبول والجاه ، وحظه النفس في الحال ، باستشعار الإدلال على الجهال والتكبر غليهم . (') فآفة العلم الخيلاء 'كا قال صلى الله عليه وسلم . ولذلك حكى عن بشر ، أنه دفن سبعة عشر قبطرا من كتب الأحاديث التي سمعها ، وكان لا يحدث . ويقول : إنى أشتهى أن أحدث ، فلذلك لاأحدث ولو اشتهيت أن لا أحدث لحدثت . ولذلك قال بحدثنا باب من أبواب الدنيا . وإذا قال الرجل حدثنا ، فإنما يقول أوسعوا لى . وقالت رابعة العدوية لسفيان الثورى ، نعم الرجل أثب لولا رغبت في الدنيا . قال وفيا ذا رغبت ؟ قالت في الحديث . ولذلك قال أبو سليات الدارانى : من تروج أو طلب الحديث ، أو اشتغل بالسفر ، فقد ركن إلى الدنيا

فهذه آفات قد نبهنا عليها في كتاب العلم ، والحزمُ الاحتراز بالعزلة ، وترك الاستكثار من الأصحاب ما أمكن . بل الذي يطلب الدنيا بتدريسه وتعليمه ، فالصواب إن كاتحاقلا في مثل هذا الزمان أن يتركه . فلقد صدق أبو سليمان الخطابي حيث قالى : دع الراتجبين في صبتك والنعلم منك ، فليس لك منهم مال ولا جمال ، إخوان العلانية أعداء السر ، إذا لقول تعلقول ، وإذا غبت عنهم سلقول ، من أتاك منهم كان عليك رقيبا ، وإذا خرج كات عليك خطيبا ، أهل نفاق ونميمة ، وغل وخديمة ، فلا تنتر باجهاعهم عليك ، فكا غرضهم العلم بل الجاه والمال ، وأن يتخذوك سلما إلى أوطاره وأغراضهم ، وحمارا في حاجتهم ، إن قصرت في غرض من أغراضهم ، كانوا أشد أعدائك ، ثم يعدون ترددهم إليك دالة عليك ويرو به حقاواجبا لديك ، ويفرضون عليك أن تبذل عرضك وجاهك ودينك لهم ، فتعادى عدوم ، و تنصر قريبهم وخادمهم ووليهم ، و تنتهض لهم سفيها ، وقد كنت فقيها ، وتكون عدوم ، و تنابعا خسيسا ، بعد أن كنت متبوعا رئيسا ، ولذلك قبل اعتزال العامة ، مرومة تامة ، فهذا معني كلامه ، وإن خالف بعض ألفاظه . وهوحق وصدق . فإنك ترى المدرسين فيدق فهذا معني كلامه ، وإن خالف بعض ألفاظه . وهوحق وصدق . فإنك ترى المدرسين فيدق فهذا معني كلامه ، وإن خالف بعض ألفاظه . وهوحق وصدق . فإنك ترى المدرسين فيدق فهذا موم حق لازم ، ومنة ثقيلة ممن يتردد إليهم ، فكاً به يهدى تحفه إليهم ، ويرى حقه هدا

<sup>(</sup>١) حديث آفة العلم الحيلاء المعروف ما رواه مطين فى مسنده من حديث على بن أبي طالب يسنده مُنْجِيفُهُ آفة العلم النسيان وآفة الجال الحيلاء

واجبا عليهم. وربما لا يختلف إليه ما لم يتكفل برزق له على الإدرار، ثم إن المدرس المسكين قد يعجز عن القيام بذلك من ماله ، فلا يزال متردداً إلى أبواب السلاطين ، ويقاسى الذل والشدائد مقاساة الذليل المهين ، حتى يكتب له على بعض وجوه السحت مال حرام ، ثم لايزال العامل يسترقه ويستخدمه ، ويمتهنه ويستذله ، إلى أن يسلم إليه ما يقدره نممة مستاً نفة من عنده عليه ، ثم يبق في مقاساة القسمة على أصابه ، إنسوسى يينهم مقته الميزون ونسبوه إلى الحق وقلة التمييز ، والقصور عن درك مصارفات الفضل ، والقيام في مقادير الحقوق بالمدل. وإن فاوت يينهم سلقه السفهاء بألسنة حدود ، وثاروا عليه ثوران الأساود والآساد. فلا يزال في مقاساتهم في الدنيا ، وفي مطالبة ما يأخذه ويفرقه عليهم في العقي والعجب أنه مع هذا البلاء كله ، يني نفسه بالأباطيل ، ويدليها بحبل الفرور . ويقول لها : لاتفترى عن صنيعك ، فإنما أنت بما تفعلينه مريدة وجه الله تعالى ، ومذيعة شرع رسول الله مسلى الله عليه وسلم ، و ناشرة علم دين الله ، وقائمة بكفاية طلاب العلم من عباد الله ، وأموال السلاطين لا مالك لها ، وهي مرصدة المصالح ، وأي مصلحة أكبر من تكثير أهل العلم ؟ فبهم يظهر الدين ويتقوى أهله . ولولم يكن ضحكة للشيطان لعلم بأدنى تأمل ، أن فسادالزمان لاسبب له إلا كثرة أمثال أولئك الفقهاء ، الذين يأكلون ما يجدون ، ولا يميزون بين الحلال والحرام ، فتلحظهم أعين الجهال ، ويستجرؤن على المعاصي باستجرائهم ، اقتداء بهم ، واقتفاء لآثارهم . ولذلك قيل : مافسدت الرعية إلا بفساد الماوك ، وما فسدت الماوك إلا بفساد العلماء . فنعوذ بالله من الغرور والعمى ، فإنه الداء الذي ليس له دواء .

# الفائدة الثانية

النقع والانتفاع . أما الانتفاع بالناس فبالكسب والماملة . وذلك لا يتأتى إلا بالخالطة والحتاج إليه مضطر إلى ترك العزلة . فيقع فى جهاد من المخالطة إن طلب موافقة الشرع فيه كا ذكر ناه فى كتاب الكسب ، فإن كان معه مال لو اكتنى به قائما لأقنعه ، فالعزلة أفضل له إذا السعت طرق المكاسب فى الأكثر إلامن المعاصى . إلاأن يكون غرضه الكسب المصدق به ، فهو أفضل من العزلة ، للاشتغال بالنافلة

وليس بأفضل من المزلة للاشتغال بالتحقق فى معرفة الله ، ومعرفة علوم الشرع ، ولا من الإقبال بكنه الهمة على الله تعالى ، والتجرد بها لذكر الله . أعنى من حصل له أنس بمناجاة الله عن كشف و بصيرة ، لا عن أوهام وخيالات فاسدة

وأما النفع ، فهو أن ينفع الناس، إما عاله أو ببدنه . فيقوم بحاجاتهم على سبيل الحسبة فني النهوض بقضاء حوائج المسلمين ثواب ، وذلك لاينال إلا بالمخالطة . ومن قدر عليها مع القيام محدود الشرع فهى أفضل لهمن العزلة ، إن كان لا يشتغل في عزلته إلا بنوافل الصلوات والأعمال البدنية . وإن كان ممن انفتح له طريق العمل بانقلب ،بدوام ذكر أو فكر فذلك لا يعدل به غيره ألبت .

## الفائدة الثالثة

التأديب والتأدب و نفى به الارتياض عقاساة الناس ، والمجاهدة فى تحمل أذام كسرا للنفس ، وقهرا للشهوات . وهى من الفوائد التى تستفاد بالمخالطة ، وهى أفضل من العزلة فى حتى من لم تتهذب أخلافه، ولم تنعن لحدود الشرع شهواته ولهذا انتدب خدام الصوفية فى الرباطات ، فيخالطون الناس بخدمتهم ، وأهل السوق للسؤال منهم ، كسرا لرعو نة النفس واستمدادا من مركة دعاء الصوفية ، المنصر فين بهمهم إلى الله سبحانه . وكان هذا هوالمبدأ فى الأعصار الخالية . و الآن قد خالطته الأغراض الفاسدة ، ومال ذلك عن القانون ، كامالت ماثر شماثر الدين ، فصار يطلب من التواضع بالخدمة التكثير بالاستنباع ، والتذرع إلى ماثر شمائر الدين ، فصار يطلب من التواضع بالخدمة التكثير بالاستنباع ، والتذرع إلى القبر . و إن كانت النية دياضة النفس ، فهى خبر من العزلة في حق المحتاج إلى الرياضة وذلك مما يحتاج إليه فى بداية الإرادة . فبعد حصول الارتياض ، ينبنى أن يفهم أن الدابة لا يطلب من رياضتها عين رياضتها ، بل المراد منهاأن تتخذ مركبا ، يقطع به المراحل ويطوى على ظهره الطريق . والبدن مطية للقلب ، يركبها ليسك بها طريق الآخرة وفيهاشهوات على ظهره الطريق . والبدن مطية للقلب ، يركبها ليسك بها طريق الآخرة وفيهاشهوات ان لم يكسرها جحت به فى الظريق . فن اشتغل طول العمر بالرياضة . كان كن كن لشغل طول عمر الدابة برياضتها ولم يركها . فلا يستفيد منها إلا الخلاص في الحال من عضهاورفسها بالنابة برياضتها ولم يركها . فلا يستفيد منها إلا الخلاص في الحال من عضهاورفسها

ورعما، وهي لعمرى فائدة مقصودة ، ولكن مثلها حاصل من البهيمة الميتة ، وإغا تراد الدابة لفائدة تحصل من حياتها · فكذلك الخلاص من ألم الشهوات في الحال ، يحصل بالنوم والموت ، ولا ينبغي أن يقنع به . كالراهب الذي قيل له ياراهب ، فقال ماأنا راهب ، إغا أناكلب عقور ، حبست نفسي حتى لاأعقر الناس. وهذا حسن بالإضافة إلى من يعقر الناس ولكن لا ينبغي أن يقتصر عليه ، فإن من تتل نفسه أيضا لم يضا لميني أن يتشوف إلى الغاية المقصودة بها . ومن فهم ذلك واهتدى إلى الطريق وقدر على الساوك ، استبان له أن العزلة أعون له من المخالطة ، فالأفضل لمثل هذا الشخص المخالطة أو لاوالعزلة آخرا وأما التأديب فإغا نعني به أن يروض غيره . وهو حال شيخ الصوفية معهم فإنه لا يقدر على تهذيبهم إلا بمخالطتهم : وحاله حال الملم ، وحكمه حكمه . ويتطرق إليه من دقائق على تهذيبهم إلا بمخالطتهم : وحاله حال الملم ، وحكمه حكمه . ويتطرق إليه من دقائق الآفات والرياء ، ما يتطرق إلى نشر العلم . إلا أن مخايل طلب الدنيا من المريدين الطالبين الملاتيات والرياء ، ما ينظرة العلم . ولذلك يرى فيهم قلة ، وفي طلبة العلم كثرة . فينبغي الارتياض ، أبعد منها من طلبة العلم . ولذلك يرى فيهم قلة ، وفي طلبة العلم كثرة . فينبغي الأخر ، وليؤثر الأفضل . وذلك يدرك بدقيق الاجتهاد ، ويختلف بالأحوال والأشخاص ولا يمكن الحكم عليه مطلقا بنني ولا إنبات

# الف ائدة الرابعة

الاستثناس والإيناس. وهو غرض من يحضر الولائم والدعوات ، ومواضع المعاشرة والأنس . وهذا يرجع إلى حظ النفس فى الحال . وقد يكون ذلك على وجه حرام ، بمؤانسة من لا يجوز مؤانسته . أو على وجه مباح . وقد يستخب ذلك لأمر الدين ، وذلك فيمن يستألس بمشاهدة أحواله وأقواله فى الدين ، كالأنس بالمشايخ الملازمين لسمت التقوى وقد يتملق بحظ النفس ، ويستحب إذا كان الغرض منه ترويح القلب، لتهييج دواعى النشاط فى العبادة . فإن القلوب إذا أكرهت عميت . ومهما كان فى الوحدة وحشة ، وفى الحجالسة أكس يروح القلب ، فهي أولى . إذ الرفق فى العبادة من حزم العبادة .

ولذلك قال صلى الله عليه وسلم (' وإن الله كريّمَ لله عَنى عَلُوا هوهذا أمر لا يستنى عنه . فإن النفس لا تألف الحق على الدوام مالم تروح . وفي تكليفها اللازمة داعية الفترة . وهذا عنى بقوله عليه السلام وإنّ هذا الدّين مَتِين فَأَوْغِل فيه بر فتى ، والإيغال فيه بر فق دأب المستبصرين ولذلك قال ابن عباس : لولا مخافة الوسو أس لم أجالس الناس . وقال مرة : لدخلت بلادا لا أنيس بها . وهل يفسد الناس إلا الناس ؟ فلا يستنى المعتزل إذاً عن رفيق ، يستأنس بمشاهدته ومحادثته فى اليوم والليلة ساعة . فليحمد فى طلب من لا يفسد عليه فى ساعته تلك سائر ساعاته . فقد قال صلى الله عليه وسلم (' « المرّ ه عَلى دِين خليله فلينظر المتذكر من محمواه وسكواه وليحرص أن يكون حديثه عند اللقاء فى أمور الدين ، وحكاية أحوال القلب ، وشكواه وقصوره عن الثبات على الحق ، والاهتداء إلى الرشد . فني ذلك متنفس ومتدوح النفس . وقسوره عن الثبات على الحق ، والاهتداء إلى الرشد . فني ذلك متنفس ومتدوح النفس . وفيه مجال رحب لكل مشغول بإصلاح نفسه . فإنه لا تنقطع شكواه ولوعمراً عماراطويلة والراضى عن نفسه مغرور قطعا . فهذا النوع من الاستئناس فى بعض أوقات النهار ، رعا يكون أفضل من العزلة فى حق بعض الأشخاص . فليتفقد فيه أحوال القلب ، وأحوال يكون أفضل من العزلة فى حق بعض الأشخاص . فليتفقد فيه أحوال القلب ، وأحوال الجليس أولا ، ثم ليجالس

## الفائدة الخامسة ف نيل النواب وإنالته

أما النيل ، فبحضور الجنائز ، وعيادة المرضى ، وحضور العيدين . وأما حضور الجمعة فلا بد منه . وحضور الجاعة في سائر الصاوات أيضا لارخصة في تركه ، إلا لخوف ضرو ظاهر ، يقاوم مايفوت من فضيلة الجماعة ويزيد عليه . وذلك لا يتفق إلا نادرا .وكذلك في حضور الإملاكات والدعوات ثواب ، من حيث إنه إدخال سرور على قلب مسلم وأما إنالته ، فهو أن يفتح الباب لتعوده الناس ، أو ليعزوه في المصائب ، أويهنوه على النعم . فإنهم ينالون بذلك ثوابا . وكذلك إذا كان من العلماء ، وأذن لهم في الزيارة ، نالوا ثواب الزيارة ، وكان هو بالتمكين سببا فيه

<sup>﴿</sup> ١ ) حديث ان الله لا يمل حتى تماوا : تقدم

<sup>(</sup> ٢ ) حديث المر، على دين خليله : تقدم في آ داب الصحية

فينبنى أن يزن ثواب هذه المخالطات بآفاتها التى ذكر ناها ، وعند ذلك قد ترجح المزلة وقد ترجح المخالطة، فقد حكى عن جماعة من السلف ، مثل مالك وغيره، ترك إجابة الدعوات وعيادة المرضى ، وحضور الجنائز . بل كانوا أحلاس بيوتهم ، لا يخرجون إلا إلى الجمعة أوزيارة القبور. وبعضهم فارق الأمصار، وانحاز إلى قلل الجبال، تفر غاللعبادة، وفرار امن الشواغل

# الفائدة السادسة

من المخالطة التواضع. فإنه من أفضل المقامات، ولا يقدر عليه في الوحدة. وقد يكون الكبر سببا في اختيار العزلة. فقد رويك في الإسرائيليات، أنحكيمامن الحكاء صنف ثلمائة وستين مصعفا في الحكمة ، حتى ظن أنه قد نال عند الله منزلة . فأوحى الله إلى نبيه قل لفلان إنك قد ملأت الأرض نفاقا ، وإنى لاأقبل من نفاقك شيئًا. قال فتخلى وانفرد في سرب تحت الأرض، وقال الآن قد بلنت رضا ربي . فأوحى الله إلى نبيه ، قل له إنك لن تبلغ رضاي حتى تخالط الناس وتصبر على أذاه . فخرج فدخل الأسواق ، وخالط الناس وجالسهم وواكلهم، وأكل الطمام بينهم، ومشى في الأسواق معهم. فأوحى الله تعالى إلى نبيه ، الآن قد بلغ رضاي. فكم من معتزل في بيته وباعثه الكبر ، ومانعه عن المحافل أن لا يوقر أو لا يقدم، أو يرى الترفع عن مخالطتهم أرفع لمحله، وأبتى لطراوة ذكر ه بين الناس وقد يعتزل خيفة من أن تظهر مقابحه لو خالط ، فلاتعتقد فيه الزهد والاشتغال بالعبادة فيتخذ البيت ستراعلى مقاعه ، إبقاء على اعتقاد الناس في زهده وتعبده ، من غيراستغراق وقت في الخلوة بذكر أو فكر . وعلامة هؤلاء أنهم يحبون أن يزارواولا يحبون أن يزوروا ويفرحون بتقرب الموام والسلاطين إليهم ، واجتماعهم على بابهم وطرقهم، وتقبيلهمأ يديهم على سبيل التبرك. ولوكان الاشتغال بنفسه هو الذي يبغض إليه المخالطة وزيارة الناس، لبغض إليه زياراتهم له ، كما حكيتاه عن الفضيل حيث قال : وهل جنتني إلا لأتزين لك و تنزين لي وعن حاتم الأصم أنه قال للأمير الذي زاره: حاجتي أن لاأراك ولا تراني. فمن ليسمشغو لا مع نفسه بذكر الله ، فاعتزاله عن الناس سببه شدة اشتغاله بالناس ولأنقلبه متجردللالتفات إلى نظرُه إليه بعين الوقار والاحترام

والعزلة بهـذا السبب جهل من وجوه : أحدها: أن التواضع والمخالطة لاتنقصمن منصب من هو متكبر بعلمه أو دينه . إذ كان علي رضي الله عنه يحمل التمر والملح فى ثوبه ويده ويقـــول :

لاينقص الكامل من كاله ما جر من نفع إلى عياله وكان أبو هريرة وحد ذيفة وأبي وابن مسعود رضي الله عنهم ، يحملون حزم الحطب وجرب الدفيق على أكتافهم . وكان أبو هريرة رضي الله عنه يقول وهو والى المدينة والحطب على رأسه ، طر قوا لأميركم . وكان سيد المرسلين صلى الله عليه وسلم (۱) يشترى الشيء . فيحمله إلى بيته بنفسه ، فيقول له صاحبه أعطنى أحمله ، فيقول « صاحب الشيء أحق بحمله » وكان الحسن بن على رضي الله عنهما يمر بالسؤال ، وبين أبديهم كسر ، فيقولون هم إلى الغذاء يا ابن رسول الله ، فكان ينزل و يجلس على الطريق ، ويأ كل معهم ويركب و يقول : إن الله لا يحب المستكبرين .

الوجه الثانى: أن الذى شغل نفسه بطلب رضا الناس عنه ، وتحسين اعتقادهم فيه مغرور لأنه لو عرف الله حق المعرفة ، علم أن الخلق لا يغنون عنه من الله شيئا ، وأن ضرره و نفعه يبد الله ، ولا نافع ولا ضار سواه . وأن من طلب رضا الناس ومحبتهم بسخط الله ، سخط الله عليه ، وأسخط عليه الناس . بل رضا الناس غاية لا تنال ، فرضا الله أولى الطلب . ولذلك قال الشافعي ليونس بن عبد الأعلى : والله ما أقول لك إلا نصحا ، إنه ليس إلى السلامة من الناس من سبيل ، فانظر ماذا يصلحك فافعله . ولذلك قيل :

من راقب الناس مات نما وفاز باللهذة الجسمور

ونظر سهل إلى رجل من أصحابه فقال له: اعمل كذا وكذا ، لشى المره به . فقال يا أستاذ ، لا أقدر عليه لأجل الناس. فالتفت إلى أصحابه وقال : لا ينال عبد حقيقة من هذا الأمر حتى يكون بأحد وصفين : عبد تسقط الناس من عينه ، فلا يرى في الدنيا إلا خالقه

<sup>(</sup> ۱ ) حديث كان يشترى الشيء ويحمله الى بيته بنفسه فيقول له صاحبه اعطني أحمله فيقول صاحب المتاع أحق بحمله : أبو يعلى من حديث أبي هريرة بسند ضعيف في حمله السراويل الذي اشتراها

وأن أحدا لا يقدر على أن يضره ولا ينفعه ، وعبد سقطت نفسه عن قلبه ، فلا يبالى بأي حال برونه . وقال الشافعي رحمه الله : ليس من أحد إلا وله محب ومبغض ، فإذا كان هكذا فكن مع أهل طاعة الله . وقيل للحسن يا أباسسيد ، إن قوما يحضرون مجلسك ، ليس بغيتهم إلا تتبع سقطات كلامك ، و تمنيتك بالسؤال ، فتبسم وقال للقائل : هون على نفسك فإنى حدثت نفسى بسكنى الجنان ومجاورة الرحمن فطمعت ، وما حدثت نفسى بالسلامة من الناس ، لأنى قد علمت أن خالقهم ورازقهم ومحيبهم ومميتهم لم يسلم مهم ، وقال موسى صلى الله عليه وسلم : يارب احبس عنى ألسنة الناس . فقال ياموسى هذا شيء لم اصطفه لنفسى فكيف أفعله بك ! وأو حى الله سبحانه و تعالى إلى عن بر : إن لم تطب نفسا بأنى أجعلك على أفواه الماضنين ، لم أكتبك عندى من المتواضعين . فإذاً من حبس نفسه في البيت ليحسن اعتقادات الناس وأقوالهم فيه ، فهو فى عناء حاضر فى الدنيا ( وَلَمَذَابُ أَلاَ خِرَةً أَكْبَرُ لَا يَستحب العزلة إلا لمستغرق الأوقات بربه ذكرا وفكرا ، وعبادة وعما ، محيث لو خالطه الناس لضاعت أوقائه ، وكثرت آفاته ، ولتشوشت عليه عباداته . فهذه غوائل خفية فى اختيار العزلة ، ينبغى أن تنقى ، فإنها مهلكات فى صور منجيات فهذه غوائل خفية فى اختيار العزلة ، ينبغى أن تنقى ، فإنها مهلكات فى صور منجيات

# الفائدة السابعت

التجارب. فإنها تستفاد من المخالطة للخلق وعجارى أحوالهم. والعقل الغريزى ليس كافيا في تفهم مصالح الدين والدنيا. وإغا تفيدها التجربة والممارسة. ولا خير في عزلة من لم تحنكه التجارب. فالصبي إذا اعتزل بقي غمرا جاهلا. بل ينبغى أن يشتغل بالتعلم، ويحصل له في مدة التعلم ما يحتاج إليه من التجارب، ويكفيه ذلك، ويحصل بقية التجارب بسماع الأحوال، ولا يحتاج إلى المخالطة.

ومن أم التجارب أن يجرب نفسه وأخلاقه وصفات باطنه . وذلك لا يقدر عليه فى الخلوة فإن كل مجرب فى الخلاه يسر ، وكل غضوب أوحقود أوحسود إذاخلا بنفسه لم يترشح منه عيثه المرازم : ١٠٠ الزمر : ٢٠٠

وهذه الصفات مهلكات في أنفسها ، يجب إماطتها وقهرها ؛ ولايكفي تسكينها بالتباعد عما يحركها. فثال القلب المشحون مهذه الخبائث، مثال دمل ممتلي وبالصديد والمدة وقد لا يحس صاحبه بألمه مالم يتحزك ، أو يمسه غيره ، فإن لم يكن له يدتمسه ، أوعين تبصر صورته ، ولم يكن معه من يحركه ، ربما ظن بنفسه السلامة ، ولم يشعر بالدمل في نفسه واعتقد فقده . ولكن لو حركه محرك ، أو أصابه مشرط حجام ، لانفجر منه الصديد وفار فوران الشيء المختنق إذا حبس عن الاسترسال. فكذلك القلب المشحون بالحقد والبخل، والحسد، والغضب، وسائر الأخلاق الذميمة، إنما تتفجر منه خبائثه إذا حرك. وعن هذا كان السالكون لطريق الآخرة ، الطالبون لتزكية القلوب ، يجربون أنفسهم . فن كان يستشعر في نفسه كبراً سعى في إماطته ، حتى كان بعضهم يحمل قربة ما على ظهره بين الناس، أو حزمة حطب على رأسه ويتردد في الأسواق، ليجرب نفسه بذلك. فإن غوائل النفس ومكايد الشيطان خفية ، قل من يتفطن لها . ولذلك حكى عن بعضهم أنهقال أعدت صلاة ثلاثين سنة ، مع أني كنت أصلها في الصف الأول ، ولكن تخلفت يوما بعذر ، فما وجدت موضعاً في ألصف الأول ، فوقفت في الصف الثاني ، فوجــدت نفسي تستشعر خجلة من نظر الناس إلى"، وقد سُبقتُ إلى الصف الأول، فعامت أنجيع صاواتي التي كنت أصليها كانت مشوبة بالرياء، ممزوجة بلذة نظر الناس إلى ، ورؤبتهم إياي في زمرة السابقين إلى الخير، فالمخالطة لها فائدة ظاهرة عظيمة في استخراج الحبائث وإظهارها ولذلك قيل السفر يسفر عن الأخلاق ، فإنه نوع من المخالطة الدائمة . وستأتى غوائل هذه المعانى ودقائقها في ربع المهلكات، فإن بالجهل بها يحبط العسمل الكثير، وبالعلم بها يزكو العمل القليل. ولولا ذلك مافضل العلم على العمل. إذ يستحيل أن يكون العلم بالصلاة ولابراد إلا للصلاة ، أفضل من الصلاة . فإنا نعلم أن مايراد لغيره ، فإما ذلك الغير أشرف منه .وقد قضى الشرع بتفضيل العالم على العابد، حتى قال صلى الله عليه وسلم (١٠) « فَصْلُ الْعَالِمِ عَلَى الْمَا بِدِكَفَصْلِي عَلَى أَدْنَى رَجُلِ مِنْ أَصْعاً بِي » فعني تفضيل العلم يرجع إلى ثلاثة أوجه.

<sup>(</sup>١) حديث فضل العالم على العابد كفضلي على أدنى رجل من أصحابي : تقدم في العلم

أحدها ماذكرناه . والثاني عموم النفع لتعدي فائدته ، والعمل لا تتعدى فائدته . والثالثأن يرادبه العلم بالله وصفاته وأفعاله ، فذلك أفضل من كل عمل . بل مقصود الأعمال صرف القلوب عن الخلق إلى الخالق ، لتنبعث بعد الانصراف إليه لمعرفته ومحبته . فالعمل وعلم العمل مرادان لهذا العلم ، وهذا العلم غاية المريدين ، والعمل كالشرط له ، وإليه الإشارة بقوله تعالى (إليه يَضْعَدُ الْكَلِيمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرَ وْفَعُهُ (١) فالسكام الطيب هو هذا العلم ، والعمل كالمحمل الرافع له إلى مقصده ، فيكون المرفوع أفضل من الرافع . وهذا كلام معترض لا يليق بهذا السكلام ، فانرجع إلى المقصود فنقول

إذا عرفت فوائد العزلة وغوائلها ، تحققت أن الحكم عليها مطلقا بالتفضيل نفياو إثباتا خطأ . بل ينيغي أن ينظر إلى الشخص وحاله ، و إلى الخليطوحاله،و إلى الباعث على نخالطته وإلى الفائت بسبب مخالطته من هذه الفوائد المذكورة. ويقاس الفائت بالحاصل. فمند ذلك يتبين الحق ، ويتضح الأفضل . وكلام الشافعي رحمه الله هو فصل الخظاب ، إذ قال-ياونس ، الانقباض عن الناس مكسبة للعداوة ، والانبساط إليهم مجلبة لقر ناء السوء فكن ين المنقبض والمنبسط. فلذلك بجب الاعتدال في المخالطة والمزلة .ويختلفذلك بالأحوال وبملاحظة الفوائد والآفات يتبين الأفضل. هــذا هو الحق الصراح. وكل ماذكر سوى هذا فهو قاصر . وإنما هو إخبار كل واحــد عن حالة خاصة هو فيها ، ولا يجوز أن يحكم بها على غيره المخالف له في الحال . والفرق بين العالم والصوفي في ظاهر العلم يرجع إلى هذا وهو أن الصوفي لايتكلم إلا عن حاله ، فلا جرم تختلف أجو بتهم في المسائل ، والعالم هو الذي يدرك الحق على ماهو عليه ، ولا ينظر إلى حال نفسه ، فيكشف الحق فيه . وذلك مما لا يختلف فيه. فإن الحق واحد ابدأ. والقاصر عن الحق كثير لايحصى. ولذلك سئل الصوفية عن الفقر ، فما من واحد إلا وأجاب بجواب غير جواب الآخر . وكل ذلك حق بالإضافة إلى حاله ، وليس بحق في نفسه . إذ الحق لا يكون إلا واحداً . ولذلك قال أبوعبد الله الجلاء، وقد سئل عن الفقر فقال: اضرب بكميك الحائط، وقل ربي الله، فهو الفقر . وقال الجنيد : الفقير هو الذي لايسأل أحــدا ولا يمارض ، وإن عورض سكت.

<sup>(</sup>۱)فاطر : ۹

وقال سهل بن عبد الله : الفقير الذي لايسأل ولا مدخر . وقال آخر : هو أن لا يكون لك فإن كان لك فلا يكون لك من حيث لم يكن لك. وقال إبر اهيم الخواص: هو ترك الشكوى و إظهار أثر البلوى . والمقصود أنه لو سئل منهم مائة ، لسمع مائة جواب مختلفة ،قلما يتفق منها اثنان . وذلك كله حق من وجه ، فإنه خبر كل واحد عن حاله وما غلب على قلبه. ولذلك لآترى اثنين منهم يثبت أحدهما لصاحبه قدما في التصوف، أو يثني عليه، بلكل واحد منهم يدعى أنه الواصل إلى الحق ، والواقف عليه ، لأن أكثر تردده على مقتضى الأحوال التي تعرض لقلوبهم ، فلا يشتغلون إلا بأنفسهم ، ولا يلتفتون إلى غيره. ونورالعلم إذاأشرق أحاط بالكل ، وكشف النطاء ، ورفع الاختلاف . ومثال نظر هؤلاءماراً يتمن نظرقوم في أدلة الزوال بالنظر في الظل ، فقال بعضهم هو في الصيف قدمان ، وحكي عن آخِر أنه نصف قدم ، وآخر يرد عليه وأنه في الشتاء سبعة أقدام ، وحكي عن آخر أنه خمسة أقدام وآخر يرد عليه ، فهذا يشبه أجو بة الصوفية واختلافهم . فإن كل واحد من هؤلاء أخبر عن الظل الذي رآه ببلد نفسه ، فصدق في قوله ، وأخطأ في تخطئته صاحبه ، إذ ظن أن المالم كله بلده ، أوهو مثل بلده . كما أن الصوفى لايحكم على العالم إلابما هو حال نفسه . والعالم بالزوال هو الذي يعرف عـلة طول الظل وقصره ، وعـلة اختلافه بالبلاد ، فيخبر بأحكام مختلفة في بلاد مختلفة ، ويقول في بمضها لايبق ظل ، وفي بمضها يطول ، وفي بمضها يقصر فهذا ماأردنا أن نذكره من فضيلة العزلة والمخالطة

فإنقلت: فمن آثر العزلة ورآها أفضل له وأسلم، فما آدابه فى العزلة ؟ فنقول إنما يطول النظر في آداب الصحبة

وأما آداب العزلة فلا تطول، فينبني للمعتزل أن ينوي بعزلته كف شر نفسه عن الناس أولا، ثم طلب السلامة من شر الأشرار ثانيا، ثم الخلاص من آفة القصور عن القيام بحقوق المسلمين ثالثا، ثم التجرد بكنه الهمة لعبادة الله رابعا، فهذه آداب نيته. ثم ليكن في خلوته مواظبا على العلم والعمل، والذكر والفكر، ليجتني ثمرة العزلة، وليمنع الناس عن أن يكثروا غشيانه وزيارته، فيشوش أكثر وقته، وليكف عن السؤال عن أخباره، وعن الإصغاء إلى أراجيف البلد، وما الناس مشغولون به، فإن كل ذلك ينغرس في القلب، حتى ينبعث في أثناء الصلاة أو الفكر من حيث لا يحتسب. فوقوع الأخبار في السمع كوقوع البذو.

في الأرض، فلا بد أن ينبت و تتفرع عروقه وأغصانه، و يتداعى بعضها إلى بعض. وأحد مهات المتزل قطع الوساوس الصارفة عن ذكر الله . والأخبار ينابيع الوساوس وأصولها وليقنع باليسير من المعيشة ، وإلا اضطره التوسع إلى الناس ، واحتاج إلى مخالطتهم وليكن صبورا على مايلقاه من أذى الجيران. وليسد سمعه عن الإصغاء إلى مايقال فيهمن ثناء عليه بالعزلة ، أو قدح فيه بترك الخلطة ، فإن كل ذلك يؤثر في القلب ولو مدة يسيرة وحال اشتغال القلب مه لابد أن يكون واقفاً عن سيره إلى طريق الآخرة فإن السير ، إما بالمواظبة على ورد وذكر مع حضور قلبٍ ، وإما بالفكر في جــــلال الله وصفاته وأفعاله وملكوت سمواته وأرضه ، وإما بالتأمل في دقائق الأعمال ومفسدات القاوب، وطلب طرق التحصن منها . وكل ذلك يستدعي الفراغ ، والإصغاء إلى جميع ذلك مما يشوش القلب في الحال. وقد يتجدد ذكره في دوام الذكر من حيث لاينتظر ٠ وليكن له أهل صالحــة أو جليس صالح، لتستريح نفسه إليه في اليوم ساعة من كد المواظبة، ففيه عون على بقية الساعات ولا يتم له الصبر في العزلة إلا بقطع الطمع عن الدنيا وما النــاس منهمكون فيه . ولا ينقطع طمعه إلا بقصر الأمل، بأن لا يقدر لنفسه عمراً طويلا، بل يصبح على أنه لا عسى ويمسى على أنه لايصبح ، فيسهل عليه صبر يوم ، ولا يسهل عليه الدرم على الصبر عشرين سنة لوقدر تراخى الأجل. وليكن كثيرالذكر للموت ووحدة القبر، مهما ضاق قلبه من الوحدة وليتحقق أنمن لم يحصل في قلبه من ذكر الله ومعرفته ما يأنس به ، فلا يطيق وحشة الوحدة بعد الموت وأن منأنس بذكرالله ومعرفته ، فلا يزيل الموت أنسه. إذلا يهدم الموت على الأنس والمعرفة بليبق حيا بمرفته وأنسه، فرحا بفضل الله عليه ورحمته كاقال الله تعالى فى الشهدا ، (وَ لاَ تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ تُعَيِّلُو افي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ بُرْزَقُونَ فَرِحِينَ عَاءَاتَاهُمُ اللهُ مِنْ فَضلهِ (١٠) و كل متجرد لله ف جهاد نفسه فهوشهيد ، مها أدركه الموت مقبلا غير مدبر (١) فالمجاهد من جاهد نفسه وهواه، كاصرح، رسول الله صلى الله عليه وسلم. والجهاد الأكبر جهاد النفس ، كاقال بعض الصحابة رضي الله عنهم: رجعنا من الجهاد الأصفر إلى الجهاد الأكبر، يعنون جهاد النفس تم كتاب العزلة ، ويتلوه كتاب آداب السفر ، والحمد لله وحده

<sup>(</sup>١) حديث المجاهد من جاهد بنصـه وهواه : الحاكم من حديث فضالة بن عبيد وصححدونقولهوهواه وقد تقدم ني الياب الثالث من آ داب الصحبة

<sup>(</sup>أ) آل عمران : ١٦٩ ، ١٧٠

Lajna - 1083

كتاب آ دا السفر

#### كتاب آ دابالسفر

وهو الكتاب السابع من ربع العادات من كتاب إحياء علوم الدين

### بسسم المداارهن الرحيم

الحد لله الذي فتح بصائر أوليائه بالحكم والعبر، واستخلص همهم لمشاهدة مجانب صنعه في الحضر والسفر، فأصبحوا راضين بمجارى القدر، منزهين قلوبهم عن التلفت إلى منتزهات البصر، إلا على سبيل الاعتبار بما يسح في مسارح النظر، ومجارى الفكر، فاستوى عنده البر والبحر، والسهل والوعر، والبدو والحضر، والصلاة على محمد سيد البشر، وعلى آله وصعبه المقتفين لآثاره في الأخلاق والسير، وسلم كثيراً

أما بعد: فإن السفر وسيلة إلى الخلاص عن مهروب عنه ، أو الوصول إلى مطلوب ومرغوب فيه ، والسفر سفران: سفر بظاهر البدن عن المستقر والوطن إلى الصحارى والفلوات ، وسفر بسيرالقلب عن أسفل السافلين إلى ملكوت السموات ، وأشرف السفرين السفر الباطن ، فإن الواقف على الحالة التي نشأ عليها عقيب الولادة الجامد على ما تلقفه بالتقليد من الآباء والأجداد ، لازم درجة القصور ، وقانع بمرتبة النقص ، ومستبدل بمتسع بالتقليد من الآباء والأجداد ، لازم درجة القصور ، وضيق الحبس ، ولقد صدق القائل قضاء جنة عرضها السموات والأرض ظلمة السجن ، وضيق الحبس ، ولقد صدق القائل

ولم أر في عيوب الناس عيبا كنقص القادرين على المهام

إلا أن هذا السفر لما كان مقتحمه فى خطب خطير ، لم يستنن فيه عن دليل وخفير فاقتضى نموض السبيل، وفقد الخفير والدليل ، وقناعة السالكين عن الحظ الجزيل بالنصيب النازل القليل ، اندرس مسالكه فانقطع فيه الرفاق وخلا عن الطائفين ، منتزهات الأنفس والملكوت والآفاق، وإليه دعا الله سبحانه بقوله : (سَنُريهِمْ آيا تِناَفي الأَفَاقِ وَفي أَنفُسِهِمْ " والملكوت والآفاق، وإليه دعا الله سبحانه بقوله : (سَنُريهِمْ آيا تِناَفي الأَفَاقِ وَفي أَنفُسِهِمْ " الله سبحانه بقوله على المنافي المنافي المنافق المنافق المنافق والمنافق الله سبحانه بقوله : (سَنُريهِمْ آيا تِناَفي اللهُ فاق وفي أَنفُسِهِمْ " الله سبحانه بقوله : (سَنُو اللهُ الله

<sup>(</sup>۱) فصلت: ۲۰۵

و بقوله تعالى ( وَفِ الْأَرْضِ آ يَاتُ لِللُّو قِنِينَ وَفِي أَ نَفُسِكُمْ أَ فَلاَ تُبْصِرُونَ (١) وعلى القعود عن هـذا السفر وقع الإنكار بقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ نَكُمْ ۚ لَتُمُرُّونَ عَلَيْمٍ مُصْبِحِينَ وَبِالَّائِل أَ فَلاَ نَعْقُلُونَ (٢٠) وبقوله سبحانه : (وَكَأْ يِّنْ مِنْ آيَة في السَّمَوَّ ات وَالْأَرْضِ يَمُرُونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرضُونَ (٢٠) فن يسر له هذا السفر لم يزل في سيره متنزها في جنة عرضها السموات والأرض ، وهو ساكن بالبدن ، مستقر في الوطن ، وهو السفر الذي لا تضيق فيه المناهل والموارد ، ولا يضر فيه التزاحم والتوارد ، بل تزمد بكثرة المسافرين غنائمه وتتضاعف عراته وفوائده ، فنناعه داعة غير ممنوعة ، وعراته متزايدة غير مقطوعة ، إلا إذا بدا للمسأفر فترة في سفره ، ووقفة في حركته ، فإنالله لابنير مابقوم حتى يغيروا مابًّا نفسهم وإذا زاغوا أزاغ الله قلومهم وما الله بظلام للعبيلد ولكنهم يظامون أنفسهم ومن لم يؤهل الحولان في هذا الميدان والتطواف في منزهات هذا البستان، رعا سافر بظاهر بدنه ، في مدة مديدة فراسخ معدودة ، منتما بها تجارة للدنيا أو ذخيرة للآخرة فإن كان مطلبه العلم والدين ، أو الكفاية للاستعانة على الدين ، كان من سال كي سبيل الآخرة وكان له في سفره شروط وآداب إن أهملها كان من عمال الدنيا وأتباع الشيطان ، وإن واظب عليها لم يخل سفره عن فوائد تلحق بعال الآخرة ، ونحن نذكر آدامه وشروطه في بابين إن شاء الله تعالى

الباب الأول: في الآداب من أول الهموض إلى آخر الرجوع وفي نيسة السفر وقائدته ، وفيه فصلان:

الباب الثانى : فيما لا بد المسافر من تعلمه من رخص السفر وأدلة القبلة والأوقات

<sup>(</sup>٧) الداريات : ۲۰ ، ۲۱ (۲) الصافات : ۱۳۷ ، ۱۳۸ (۲) روسف : ۱۰۵

### الباب الأول.

فى الآداب من أول النهوض إلى آخر الرجوع وفى نية السفر وفائدته وفيه فصلان

#### الفصل الأول

فى فوائد السفر وفضله ونيته

اعلم أن السَّفَرَ ثُوعَ حَرَكَة ومخالطة ، وفيه فوائد وله آفات كما ذكرناه في كتاب الصحبة والعزلة ، والفوائد الباعثة على السفر لا تخـاو من هرب أو طلب ، فإن المسافر إِمَا أَنْ يَكُونَ لَهُ مَنْ عَجَ عَنْ مَقَامَهُ ، ولولاه لما كان له مقصد يسافر إليه ، وإِما أَنْ يَكُونَ له مقصد ومطلب ، والمهروب عنه إما أمر له نكاية في الأمور الدنيوية ، كالطاعون والوباء إذا ظهرُ ببلد ، أو خوف سببه فتنة ، أو خصومة ، أو غلاء سعر، وهو إما عام كما ذكرناه أو خاص كن يقصد بأذية في بلدة فيهرب منها ، وإما أمر له نكاية في الدن ، كمن ايتلى فى بلده بجاه ومال واتساع أسباب تصده عن التجرد لله ، فيؤثر الغربة والخول ، ويجتنب السعة والجاه، أو كن يدعى إلى بدعة قهراً، أو إلى ولاية عمل لا تحل مباشرته، فيطلب الفرار منه ، وأما المطلوب فهو إما دنيوي كالمال والجاه ، أو ديني ، والديني إما علم وإماعمل وَالْعَـٰكُمُ إِمَا عَلَمُ مِن الْعَلُومُ الدينيــة ، وإما علم بأخلاق نفســه وصفاته على سبيل التجرية وإما علم بآيات الأرض وعجائبها ، كسفر ذي القرنين وطوافه في نواحي الأرض ، والعمل إما عبادة ، وإما زيارة ، والعبادة هو الحج والعمرة والجهاد والزيارة أيضا من القربات ، وقد يقصد يها مكان كمكة والمدينة وبيت المقدس والثغور فإن الرباط بها قربة ، وقد يقصد بها الأولياء والعلماء ؛ وهم إما موتى فتزار قبورهم، وإما أحياء فيتبرك عشاهدتهم، ويستفاد من النظر إلى أحوالهم قوة الرغبة فى الاقتداء بهم، فهذه هى أقسام الأسفار، ويخرج من هذه القسمة أقسام

القسم الأول: السفر في طلب العلم ، وهو إما واجب ، وإما نقل ، وذلك بحسب كون العلم وإجبًا أو نفلا، وذلك العلم إما علم بأمور دينه، أو بأخلاته في نفسه، أو بآيات الله في أرضه ' وقد قال عليه السلام (١) « مَنْ خَرَجَ مِنْ تَيْتِهِ في طَلَبِ الْيِلْمِ فَهُو فِي سَبِيلِ اللهِ حَتَّى يَرْجِعَ »وفي خبر آخر(" «مَنْ سَلَكَ طَرِيقاً يَلْتَمِسُ فِيهِ عِلْمَاسَةً لَ اللهُ لَهُ طَرِيقاً إِلَى الجُنَّةِ ، وكان سعيد بن المسيب يسافر الأيام في طلب الحديث الواحد، وقال الشعبي : لو سافر وجل من الشام إلى أفصى اليمن في كلة تدله على هدى ، أو ترده عن ردى،ما كانسفر ه صائعا، (م) ورحل جابر بن عبدالله من المدينة إلى مصر مع عشرة من الصحابة ، فساروا شهرا في حديث بلغم عن عبد الله بن أنيس الأنصاري ، يحدَّث به عن رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى صموه وكلمذكورف العلم محصل لهمن زمان الصحابة إلى زمانناهذا لم يحصل العلم إلابالسفر وسافر لأجله وأما علمه بنفسه وأخلاف فذلكأيضاً مهم ، فإن طريق الآخرة لاعكن سلوكها إلا بتحسين الخلق وتهذيبه ، ومن لا يطلع على أسرار باطنه ، وخبائث صفاته ، لا يقدرعلى تطهير القلب منها ، وإنما السفر هو الذي يسفر عن أخلاق الرجال ، وبه يخرج الله الحب، في السموات والأرض، وإنما سمى السفر سفرا لأنه يسفر عن الأخلاق، ولذلك قال عمر رضى الله عنه للذي زكى عنده بعض الشهود هل صحبته في السفر الذي يستدل به على مكارم أخلافه فقال : لا ، فقال : ماأراك تعرفه ، وكان بشر يقول : يامعشر القراء سيحوا تطيبوا فإن الماء إذا ساح طاب : وإذا طال مقامه في موضع تغير

(كتاب آداب السفر)

( الباب الأول في الآداب من أول النهوض الى آخر الرجوع )

(١) حديث من خرج من بيته في طلب العلم فهو في سبيل الله حتي يرجع : الترمذي من حديث أنس وقال حسن غريب

( ٧ ) حديث من سلك طريقا يلتمس فيه علما \_ الحديث : رواه مسلم وتقدم فى العلم

<sup>(</sup>٣) حديث رحل جابر بن عبد الله من المدينة إلى مسيرة شهر فى حديث بلغه عن عبدالله بن أنيس الخطيب فى كمتاب الرحلة باسناد حسن ولم يسم الصحابي وقال البخارى فى صحيحه رحل جابر ابن عبد الله مسيرة شهر إلى عبد الله بن أنيس فى حديث واحد ورواه أحمد إلا أنه قال الى الشام واسناده حسن ولأحمد ان أبا أيوب ركب إلى عقبة بن عامر الى مصر فى حديث وله ان عقبة ابن عامر أتى سلمة ابن مخلد وهو أمير مصر فى حديث آخر وكاذها منقطع

وبالجملة فإن النفس في الوطن مع مواناة الأسباب لانظهر خبائث أخلافها لاستئناسها عا يوافق طبعها من المألوفات المعهودة ، فإذا حملت وعناء السفر ، وصرّفت عن مألوفاتها المعتادة ، وامتحنت عشاق الغربة ، انكشفت غوائلها ، ووقع الوقوف على عيوبها فيمكن الاشتغال بعلاجها وقد ذكرنا في كتاب العزلة فوائد المخالطة ، والسفر مخالطة ، مع زيادة المتغال واحتمال مشاق

وأما آيات الله في أرضه ، فني مشاهدتها فوائد للمستبصر ، ففيها قطع متجاورات وفيها الجبال ، والبراري ، والبحار ، وأنواع الحيوان ، والنبات ، وما من شيء منها إلا وهوشاهد لله بالوحدانية ، ومسبح له بلسان ذلق لايدركه إلامن ألتي السمع وهوشهيد، وأما الجاحدون والغافلون والمنترون بلامع السراب من زهرة الدنيا ، فإنهم لا يبصرون ، ولا يسمعون لانهم عن السمع معزولون ، وعن آيات ربهم محجوبون ( يَعْلَمُونَ ظَاهِراً مِنَ الْحَيَاةِ الدُّنيَا وَهُمْ عَنِ ٱلْآخِرَةِ ثُمْ غَا فِلُونَ <sup>(١)</sup>) وما أريد بالسمع السمع الظاهر، فإِذالذين أريدوا بهما كانوا معزولين عنه ، وإنما أريد به السمع الباطر ، ولا يدرك بالسمع الظاهر إلا الأصوات ويشارك الإنسان فيه سائر الحيو آنات ، فأما السمع الباطن فيدرك به لسان الحال الذي هو نطق وراء نطق المقال، يشبه قول القائل حكاية لـكلام الوتدوالحائط، قال الجدارللوتد: لِم تشقني ؟ فقال:سلمن يدقني ، ولم يتركني ورائي الحجر الذي ورائبي، ومامن ذرة في السموات والأرض إلاولها أنواع شاهدات لله تمالي بالوحدانية هي توحيدها ، وأنواع شاهدات لصانعها بالتقدس ، هي تسبيحها ، ولكن لايفقهون تسبيحها ، لأنهم لم يسافروامن مضيق سمع الظاهر إلى فضاء سمع الباطن ، ومن ركاكة لسان المقال ، إلى فصاحة لسان الحال، و لو قدر كل عاجز على مثل هذا السير ، لما كان سليان عليه السلام مختصا بفهم منطق الطير، ولما كان موسى عليه السلام مختصا بسماع كلام الله تعالى الذي يجب تقديسه عن مشامهة الحروف والأصوات ، ومن بسافر ليستقرىء هذه الشهادات منالأسطر المكتو بة،بالخطوطالإلهية على صفحات الجمادات ، لم يطل سفره بالبدن ، بل يستقر في موضع ، ويفرغ قلبه للتمتع

<sup>(</sup>۱) اردم : ۲

بسماع نفمات التسبيحات من آماد النرات ، فاله وللتردد في الفلوات، وله غنية في ملكوت السموات، فالشمس والقمر والنجوم بأمره مسخرات، وهي إلى أبصار ذوى البصائر مسافرات في الشهر والسنة مرات ، بل هي دائبة في الحركة على تو الحالأوقات، فن الغرائب أن يدأب في الطواف بآحاد المساجد ، من أمرت الكعبة أن تطوف به ، ومن الغرائب أن يطوف في أكناف الأرض، من تطوف به أقطار السهاء، ثم مادام المسافر مفتقرا إلى أن يبصرعالم الملك والشهادةبالبصر الظاهر ، فهو يعدفى المنزل الأولمنمنازلالسائرين إلى الله والمسافرين إلى حضرته ، وكأنه متعكف على باب الوطن لم يفض به المسير إلى متسع الفضاء، ولا سبب لطول المقام في هذا المنزل، إلا الجن والقصور، ولذلك قال بعض أرباب القلوب: إن الناس ليقولون افتحوا أعينكم حتى تبصروا ، وأنا أقول : نمضوا أعينكم حتى تبصروا ، وكل واحد من القولين حتى ، إلا أن الأول خبر عن المنزل الأول القريبُ من الوطن، والثاني خبر عما بعده من المنازل البعيدة عن الوطن التي لا يطؤها إلا مخاطر بنفسه والمجاوز إليها رعا يتيه فيها سنين ، ورعا يأخذ التوفيق بيده فيرشده إلى سواء السبيل والهالكون في التيه م الأكثرون من ركاب هذه الطريق، ولكن السائحون بنور التوفيق فازوا بالنعيم والملك المقيم ، وهم الذين سبقت لهم من الله الحسنى، واعتبر هذا الملك بملك الدنيا فإنه يقل بالإضافة إلى كثرة الخلق طلابه ، ومهما عظم المطلوب قل المساعد ، ثم الذي يهلك أكثر من الذي علك، ولا يتصدى لطلب الملك العاجز الجبان لعظيم الخطر وطول التعب وإذا كانت النفوس كبارا تعبت في مرادها الأجسام

وما أودع الله المز والملك في الدين والدنيا إلا في حيز الخطر ، وقد يسمى الجبانُ الجبنَ والقصورَ ، باسم الحزم والحذر ، كما قيل

ترى الجبناء أن الجبن حزم وتلك خديمة الطبع اللئيم

فهذا حكم السفر الظاهر إذا أريد به السفر الباطن بمطالعة آيات الله في الأرض ،فلنرجع إلى الغرض الذي كنا نقصده ولنبين

القسم الثانى : وهو أن يسافر لأجل العبادة إما لحج أو جهاد وقد ذكرنا فضل ذلك

وآدابه وأعماله الظاهرة والباطنة في كتاب أسرار الحج ،ويدخل في جلته زيارة قبورالأنبياء عليهم السلام ،وزيارة قبور الصحابة ، والتابعين ، وسائر العاماء ، والأولياء ، وكل من يتبرك عشاهدته في حياته يتبرك بريارته بعد وفاته ، ويجوز شد الرحال لهذا الغرض ، ولا يمنع من هذا قوله عليه السلام (۱) «لا تُشَدُّ ألرِّ حَالُ إلاَّ إلى ثَلاَ ثَة مَسَاجِدَ مَسْجِدِي هَذَا ، وَأَلْسَجِد اللَّرَامِ وَالْسَجِد اللَّمَ الله عَلَى السَاجِد فإنها مَمَاثلة بعد هذه المساجد، و إلا فلا فرق بين ويارة قبور الأنبياء ، والأولياء ، والعاماء ، في أصل الفضل ، و إن كان يتفاوت في الدرجات تفاوتا عظما ، محسب اختلاف درجاتهم عند الله

وبالجلة زيارة الأحياء أولى من زيارة الأموات ، والفائدة من زيارة الأحياء طلب بركة الدعاء ، وبركة النظر إلى وجوه العلماء والصلحاء عبادة ، وفيه أيضا حركة الدعة في الاقتداء بهم ، والتخلق بأخلاقهم وآدابهم ، هذا سوى ما ينتظر من الفوائد العلمية المستفادة من أنفاسهم وأفعالهم ، كيف ومجرد زيارة الإخوان في الله فيه فضل كما ذكر ناه في كتاب الصحبة ، وفي التوراة : سر أربعة أميال زر أخا في الله . وأما البقاع فلا معنى لزيارتها سوى المساجد الثلاثة ، وسوى الثغور الرباط بها ، فالحديث ظاهر ، في أنه لا نشد الرحال لطلب بركة البقاع إلا إلى المساجد الثلاثة، وقد ذكر نا فضائل الحرمين في كتاب الحج . و يبت المقدس أيضا له فضل كبير . خرج ابن عمر من المدينة قاصداً بيت كتاب الحج . و يبت المقدس أيضا له فضل كبير . خرج ابن عمر من المدينة ، وقدساً ل سليمان المقدس ، حتى صلى فيه الصلوات الخس ، ثم كر راجعاً من الند إلى المدينة ، وقدساً ل سليمان نظرك عنه ما دام مقيا فيه حتى يخرج منه ، وأن تخرجه من ذنو به كيوم ولدته أمه فأعط الله ذلك

القسم الثالث: أن يكون السفر للهرب من سبب مشوش للدين ، وذلك أيضا حسن فالفرار مما لايطاق من سنن الأنبياء والمرسلين ، ومما يجب الهرب منه ، الولاية ، والجام وكثرة الملائق والأسباب ، فإن كل ذلك يشوش فراغ القلب، والدين لايتم إلا بقلب فارغ

<sup>(</sup>١) حديث لا تشد الرحال الا الى ثلاثة مساجد \_ الحديث يم تقدم في الحيج

عن غير الله ، فإن لم يتم فراغه فبقدر فراغه يتصور أن يشتغل بالدين ، ولا يتصور فراغ القلب في الدنيا عن مهمات الدنيا والحاجات الضرورية ، ولكن يتصور تحقيفها وتثقيلها وقد نجا المخفون ، وهلك المثقلون ، والحمد لله الذي لم يعلق النجاة بالفراغ المطلق عن جميع الأوزار والأعباء، بل قبل المخف بفضله ، وشمله بسعة رحمته ، والمخف هو الذي ليست الدنيا أكبر همه ، وذلك لا يتيسر في الوطن ، لمن اتسم جاهه ، وكثرت علائقه ، فلا يتم مقصوده إلا بالغرية ، والخـول ، وقطع العلائق التي لابد عنها ، حتى يروض نفسه مدة مديدة ، ثم ربما يمده الله بمعونته ، فينعم عليه بما يقوى به يقينه ، ويطمئن به قلبه ، فيستوى عنده الحضر والسفر ، ويتقارب عنده وجود الأسباب والعلائق وعدمها ، فلا يصدهشي، منها عما هو بصدده من ذكر الله . وذلك نما يعز وجوده جداً ، بل النالب على القاوب الضعف ، والقصور عن الاتساع للخلق والخالق ، وإنما يسمد بهذه القوة الأنبياء والأولياء والوصول إليها بالكسب شديد، وإن كان الاجتهاد والكسب فها مدخل أيضا ، ومثال تفاوت القوة الباطنة فيه كتفاوت القوة الظاهرة في الأعضاء، فرب رجل قوي ذي مرة سوى شديد الأعصاب ، محكم البنية ، يستقل بحمل ماوزنه ألف رطل مثلا ، فلوأ رادالضعيف المريض أن ينال رتبته بمارسة الحل ، والتدريج فيه ، قليلا قليلا ، لم يقدر عليه ، ولكن المهرسة والجهديزيد في قوته زيادة ما، وإنكان ذلك لايبلغه درجته، فلا ينبني أن يترك الجهد عند اليأس عن الرتبة العليا ، فإن ذلك غاية الجهل ، ونهاية الضلال

وقد كان من عادة السلف رضي الله عنهم مفارقة الوطن خيفة من الفتن وقال سفيات الثورى: هذا زمان سوء لايؤمن فيه على الخامل، فكيف على المشتهرين، هذا زمان رجل ينتقل من بلد إلى بلد، كلا عرف في موضع بحول إلى غيره، وقال أبو نعيم: رأيت سفيان الثورى وقد علق قلته بيده، ووضع جرابه على ظهره، فقلت إلى أين ياأبا عبد الله قال بلغى عن قرية فيها رخص لريد أن أقيم بها، فقلت له وتفعل هذا؟ قال: نعم. إذا بلغك أن قرية فيها رخص فأتم بها فإنه أسلم لدينك، وأقل لهمك، وهذا هرب من غلاء السعر، وكان صرى السقطى يقول للصوفية إذا خرج الشتاء فقد خرج أذار، وأورقت الأشجار، وطاب

الانتشار فانتشروا، وقد كان الخواص لايقيم ببلد أكثر من أربعين يوما وكان من المتوكلين ويرى الإقامة اعتمادا على الأسباب قادحا فى التوكل ، وسيأتى أسرار الاعتماد على الأسباب فى كتاب التوكل إن شاء الله تعالى

القسم الرابع: السفر هربا مما يقدح في البدن ، كالطاءون، أو في المال، كغلاء السعر أو ما يجرى مجراه ولا حرج في ذلك ، بل رعا يجب الفرار في بعض المواضع، ورعايستحب فى بعض ، محسب وجوب ما يترتب عليه من الفوائــد واستحبابه . ولــكن يستثنى منه الطاعون، فلا ينبني أن يفر منه لورود النهي فيه ، قال أسامــة بن زيد : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (١٠ ﴿ إِنَّ هَٰذَا الْوَجْمَ أَو السِّقَمَ رَجْنُ عُذِّبَ بِهِ بَعْضُ الْأُمَمِ ۖ قَبْلَكُمْ أَمْمَ ابْقُ الْمُدُفِ الْأَرْضِ فَيَذْهَبُ الْمَرَّةَ وَيَأْتِي الْأَخْرَىٰ فَنَ سَمِعَ بِهِ فِي أَرْضِ فَلا يَقَدُمَنَ عَلَيْهِ وَمَنْ وَقَعَ بَأَرْضَ وَهُوَ بِهَا فَلَا يُخْرِجَنَّهُ ٱلْفَرَارُ مِنْهُ » وقالت عائشة رضى الله عنها: قال رسول الله صلى الله عليه وسلّم (٢٠ « إِنَّ فَنَاءَ أُمَّتَى بالطَّمْنَ وَالطَّاعُونَ » فقلت: هذا الطمن قد عرفناه فما الطاعون ؟ قال : ﴿ غُدَّةٌ كَغُدَّةٍ ٱلْبَعِيرِ ۖ تَأْخُذُهُمْ فِي مَرَاقِهِمْ. ٱلْمُسْلِمُ ٱكْلِيَّتُ مِنْهُ شَهِيدْ، وَأُنْلَقِيمُ عَلَيْهِ ٱلْمُحْتَسِبُ كَانْلُرَ ابطِ في سَبِيلِ اللهِ وَٱلْفَارُ مِنْهُ كَالْفَارِ مِنَ الزَّحْفِ وعن مكحول عن أم أين قالت أوصى رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) بعض أصحامه « لَا تُشْرِكُ بِاللهِ شَيْئًا وَإِنْ عُذَّبْتَ أَوْ حُرِّقْتَ ، وَأَطِعْ وَالدِّيْكَ وَإِنْ أَمَرَ الْ أَنْ تَخْرُجَ مِنْ تُكُلُّ شَيْءٍ هُوَ لَكَ فَاخْرُ ج مِنْهُ وَلَا تَـٰتُرُكِ الصَّلاَةَ عَمْداً فَانَّ مَنْ تَرَكُ الصَّلاَةَ عَمْداً وَقَدْ بَرِثَتْ ذِمَّةُ اللهِ مِنْهُ ، وَإِيَّاكُ والْخَنْرَ فَإِنَّهَا مَفْتَاحُ كُلِّ شَرٍّ ، وَ إِيَّاكَ وَالْمَعْصِيَةَ فَإِنَّهَا تُسْخِطُ اللهَ ، وَلَا تَفِرَّ مِنَ الزَّحْفِ وَ إِنْ أَصَابَ النَّاسَ مَو تَانِ وَأَنْتَ فِيهِمْ فَاثْبُتَ فِيهِمْ ، أَنْفِقْ مِنْ طَوْلِكَ عَلَى أَهْلِ بَيْتَكَ وَلَا تَرْفَعْ عَصَاكَ عَنْهُمْ ، أَخِفْهُمْ بِاللهِ ،

<sup>(</sup>١) حديث الحامة بنزيدان هــذا الوجع أو السقم رجز عذب به بعض الامم قبلــكم ــ الحديث متفق عليه واللفظ لمسلم

<sup>(</sup> ٢ ) حديث عائشة ان فناءأمتي بالطعن والطاعون ـ الحديث : رواه أحمدوا بن عبدالبر في التمهيد باسنادجيد

<sup>(</sup> ٣ ) حديث أم أيمن أوصى رسول الله صلى الله عليه وسلم بعض أهله لاتشرك بالله شيئا وانحرقتِ بالنارِ ِ البيهق وقال فيه ارسال ِ

فهذه الأحاديث تدل على أن الفرار من الطاعون منهي عنه ، وكذلك القدوم عليه ، وسيأتى شرح ذلك في كتاب التوكل

فهذه أفسام الأسفار، وقد خرج منه أن السفر ينقسم إلى مذموم، وإلى محمود وإلى ممروه كالخروج وإلى مباح، والمذموم ينقسم إلى حرام كإباق العبد، وسفر العاق، وإلى مكروه كالخروج من بلد الطاعون، والمحمود ينقسم إلى واجب كالحج وطلب العلم الذى هو فريضة على كل مسلم، وإلى مندوب إليه كزيارة العلماء وزيارة مشاهدهم

ومن هـذه الأسباب تتبين النية في السفر فإن منى النيـة والانبعاث للسبب الباعث والانتهاض لإجابة الداعية ، ولتكن نيته الآخرة في جميم أسفاره وذلك ظاهر في الواجب والمندوب، ومحال في المكروه، والمحظور، وأما المباح فرجمه إلى النية فيها كانقصده بطلب المال مثلا التمفف عن السؤال ، ورعاية ستر المروءة على الأهل والعيال والتصدق عما يفضل عن مبلغ الحاجة صار هذا المباح بهذه النية من أنمال الآخرة ، ولوخرج إلى الحبح وباعثه الزياء والسمعة لخرج عن كونه من أعمال الآخرة ، لقوله صلى الله عليه وســـلم (,) « إِنَّمَا الَّا عُمَالُ بِالنِّياتِ ، فقوله صلى الله عليه وسلم: الأعمال بالنيات عام في الواحبات والمندوبات والمباحات، دون المحظورات، فإن النبة لاتؤثر في إخراجها عن كونها من المحظورات وقد قال بعض السلف: إن الله تعالى قد وكل بالمافرين ملائكة ينظرون إلى مقاصده . فيعطى كل واحد على قدر نيته ، فن كانت نيته الدنيا أعطى منها ، ونقص من آخرته أضعافه وفرق عليه همه ، وكثر بالحرص والرغبة شغله، ومن كانت نيته الآخرة أعطى من البصيرة والحكمة والفطنة ، وفتح لهمن التذكرة والعبرة بقدر نيته وجمرله همه ودعت له الملائكة واستغفرت له وأما النظر في أن السفر هو الأفضل أو الإقامة فذلك يضاهي النظر في أن الأفضل هو العزلة أو المخالطة ، وقد ذكرنا منهاجه في كتاب العزلة فليفهم هذامنه، فإن السفر نوع مخالطة مع زيادة تعب ومشقة ، تفرق الهم ، وتشنت الفلب في حق الأكثرين، والأفضل في هذا ماهو الأعون على الدين ، ونهاية ثمرة الدين في الدنيا تحصيل معرفة الله تَعالى ، وتحصيــل

<sup>(</sup>١) حديث الأعمال بالنيات متفق عليه من حديث عمر وقد تقدم

الأنس مذكرالله تعالى ، والأنس يحصل بدوام الذكر، والمعرفة تحصل بدوام الفكر ومن لم يتعلم طريق الفكر والذكر لم يتمكن منهما والسفر هو المين على التعلم في الابتداء، والإِقامة هي المعينة على العمل بالعلم في الانتهاء، وأما السياجة في الأرض على الدوام فمن المشوشات للقلب إلا في حق الأقوياء، فإن المسافر وماله لعلى قلق إلا ماؤق الله ، فلا يزال المسافر مشغول القلب، تارة بالخوف على نفسه وماله ، وتارة بمفارقة ماألفه واعتاده في إقامته ، وإن لم يكن معه مال يخاف عليه فلا يجلو عن الطمع والاستشراف إلى الخلق، فتأرة يضعف قلبه بسبب الفقر، وتارة يقوى باستحكام أسباب الطمع ثم الشغل بالحظ، والترحال مشوش لجميع الأحوال فلا ينبغي أن يسافر المريد إلا في طلب علم ، أو مشاهدة شيخ يقتدى به في سيرته وتستفاد الرغبة في الخير من مشاهدته ، فإن اشتغل بنفسه واستبصر وانفتح لهطريق الفكر أوالعمل فالسكون أولى به ،إلا أنأكثر متصوفة هذه الأعصار ، لما خلت بواطنهم عن لطائف الأفكار ، ودقائق الأعمال ، ولم يحصل لهم أنس بالله تعالى، وبذكره في الخلوة وكانو ابطالين عير محترفين ولا مشغولين ، قد ألفوا البطالة، واستثقلوا العمل، واستوعروا طريق الكسب واستلانوا جانب السؤال والكدية ، واستطابوا الرباطات المبنية لهم فى البلاد، واستسخروا الخدم المنتصبين للقيام بخدمة القوم ، واستخفوا عقولهم وأديابهم ،من حيث لم يكن قصدهم من الخدمة إلا الرباء والسمعة ، وانتشار الصيت ، واقتناص الأموال بطريق السؤال تعللا بكثرة الأتباع، فلم يكن لهم في الخانقاهات حكم نافذ، ولا تأديب للمريدين نافع، ولا حجر عليهم قاهر، فلبسو االمرقعات، واتخذوا في الخانقاهات منتزهات، وريما تلقفوا ألفاظامن خرفة من أهل الطامات، فينظرون إلى أنفسهم وقد تشبهوا بالقوم في خرقتهم ، وفي سياحتهم وفى لفظهم وعبارتهم ، وفي آداب ظاهرة من سيرتهم ، فيظنون بأ نفسهم خيرا ، ويحسبون أنهم يحسنون صنعا، ويعتقدون أن كلسوداء تمرة، ويتوهمون أن المشاركة في الظواهر توجب المساهمة في الحقائق ، وهيهات ، فما أغزر حماقة من لايميز بين الشحم والورم ، فهؤلاء بغضاء الله ، فإن الله تعالى يبغض الشاب الفارغ ، ولم يحملهم على السياحة إلا الشباب والفراغ إلامن سافر لحبج أوعمرة في غيررياء ولاسمعة ، أوسافر لمشاهدة شيخ بقتدى به في علمه وسيرته وقد خلت البلاد عنه الآن ، والأمور الدينية كلها قد فسدت وضعفت ، إلا التصوف فإنه قد انحت بالسكلية و بطل ، لأن العلوم لم تندرس بمد ، والعالم وإن كان عالم سو ، فإنما في سيرته لافى علمه ، فيبق عالما غير عامل بعلمه ، والعمل غير العلم

وأما التصوف فهو عبارة عن تجرد القلب لله تعالى ، واستحقار ماسوى الله ، وحاصله يرجع إلى عمل القلب والجوارح ، ومهما فسد العمل فات الأصل، وفي أسفار هؤلاء نظر للفقهاء ، من حيث إنه إنعاب للنفس بلا فأئدة ، وقد يقال إن ذلك ممتوع ولكن الصواب عندنا أن نحكم بالإباحة فإن حظوظهم التفرج عن كربالبطالة عشاهدة البلادالمختلفة، وهذه الحظوظ وإن كانت خسيسة فنفوس التحركين لهذه الحظوظ أيضا خسيسة ، ولا بأس بإتماب حيو ان خسيس لحظ خسيس يليق به ويعود إليه ، فهو المتأذي والمتلذذ ، والفتوى تقتضى تشتيت العوام في المباحات التي لانفع فيها ولا ضرر ، فالسابحون في غير مهم في الدين والدنيا ، بل لمحض التفرج في البلاد ، كالبهائم المترددة في الصحارى، فلا بأس بسياحتهم مَا كَفُوا عَنِ النَّاسِ شرم ، ولم يلبسوا على الخلق حالهم ، وإنَّا عصياتهم في التلبيس والسوَّال على اسم التصوف ، والأكل من الأوقاف التي وقفت على الصوفية ولأن الصوفي عبارة عن رجل صالح ، عدل في دينه ، مع صفات أخر ، وراء الصلاح ، ومن أقل صفات أحوال هؤلاء، أكلهم أموال السلاطين، وأكل الحرام من الكبائر، فلا تبقى معه المدالة والصلاح ولو تصور صوفي فاسق ، لتصور صوفي كافر ، وفقيه يهودي ، ، وكما أن الفقيه عبارة عن مسلم نخصوص، فالصوفي عبارة عن عدل مخصوص لا يقتصر في دينــه على القدر الذي يحصل به العدالة ، وكذلك من نظر إلى ظواهره ، ولم يعرف بواطنهم وأعطاهم من ماله على سبيل التقرب إلى الله تعالى ، حرم عليهم الأخذ وكان ما أكلوه سحتا ، وأعنى به إذا كان المعطى بحيث لو عرف بواطن أحوالهم ما أعطاهم ، فأخذ المال بإِظهار التصوف من غير اتصاف بحقيقته كأخذه بإظهار نسب رسول الله صلى الله عليه وسلم على سبيل الدعوى ومن زعم أنه علوى وهو كاذب، وأعطاه مسلم مالا لحبه أهل البيت، ولو علم أنه كاذب

لم يعطه شيئًا فأُجْذُه علىذلك حرام، وكذلك الصوفي ، ولهذا احترز المحتاطون عن الأكل بالدين ، فإن المبالغ في الاحتياط لدينه لاينفك في باطنه عن عورات لو انكشفت للراغب في مواساته لفترت رغبته عن المواساة ، فلا جرم كانوا لايشترون شيئا بأنفسهم مخافـة أن يسامحوا لأجل دينهم ، فيكونوا قد أكلوا بالدين ، وكانوا يوكلون من يشترى لهم ويشترطون على الوكيل أن لايظهر أنه لمن يشترى ، نعم : إعما يحل أخمذ مايعطى لأجل الدين إذا كان الآخذ بحيث لو علم المعطى من باطنه مايملمه الله تمالى لم يقتض ذلك فتورا في رأيه فيه ، والعاقل المنصف يعلم من نفسه أن ذلك ممتنع أو عن نر ، والمفرور الجاهل بنفسه أحرى بأن يكون جاهلا بأمر دينه فإن أقرب الأشياء إلى قالبه قلبه ، فإذا التبس عليه أمر قلبه فكيف ينكشف له غيره ، ومن عرف هذه الحقيقة لزمــه لامحالة أن لاياً كل إلا من كسبه ليأمن من هذه الفائلة ، أو لا يأكل إلا من مال من يعلم قطعا أنه لو انكشف له عورات بَاطْنه لم يمنعه ذلك عن مواساته ، فإن اضطر طالب الحلال ومريد طريق الآخرة إلى أخذ مال غيره ، فليصرح له وليقل إنك إن كنت تعطيني لما تعتقده في من الدين فلست مستحقا لذلك ، ولوكشف الله تعالى سترى لم ترنى بعين التوقير ، بل اعتقدت أبي شر الخلق أو من شرارهم ، فإن أعطاه مع ذلك فليأخذ فإنه ربما يرضى منه هذه الخصلة وهو اعترافه على نفسه بركاكة الدين ، وعدم استحقاقه لما يأخذه ، ولكن همنامكيدة للنفس بينة، ومخادعة فليتفطن لها ، وهو أنه قــد يقول ذلك مظهرا أنه متشبه بالصالحين في ذمهم نفوسهم واستحقارهم لها ، ونظرهم إليها بعين المقت والازدراء ، فتكون صورة الكلام صورة القدخ والازدراء ، وباطنه وروحه هو عين المدح والإطراء ، فكم من ذام نقسه وهوله امادح بعين ذمه، فذم النفس في الخلوة مع النفس هو المحمود، وأما النم في الملاء فهو عين الرياء، إلا إذا أورده إيرادا يحصل للمستمع يقيناً بأنه مقترف للذنوب، ومعترف بها، وذلك بما يمكن تفهيمه بقرائن الأحوال ، ويمكن تلبيسه بقرائن الأحوال ، والصادق بينه وبين الله تعالى يعلم أن مخادعته لله عن وجل ، أو مخادعته لنفسه بحال ، فلا يتعذرعليهالاحتراز عن أمثال ذلك ، فهذا هو القول في أقسام السفر ، ونية المسافر ، وفضيلته .

#### الفصل الثانى

### في آداب المسافر من أول نهوضه إلى آخر رجوغه، وهي أحد عشر أدباً

الأول: أن يبدأ برد المظالم، وقضاء الديون، وإعداد النفقة لمن تلزمه نفقته، ويرد الودائع إن كانت عنده، ولا يأخذ لراده إلا الحيلال الطيب، وليأخذ قدرا يوسع به على رفقائه، قال ابن عمر رضي الله عنهما: من كرم الرجل طيب زاده في سفره، ولابد في السفر من طيب الكلام، وإطمام الطعام، وإظهار مكارم الأخلاق في السفر، فإنه يخرج خبايا ألباطن، ومن صلح لصحبة السفر صلح لصحبة الحضر، وقد يصلح في الحضر من لايصلح في السفر. ولذلك قيل: إذا أثنى على الرجل معاملوه في الحضر، ورفقاؤه في السفر، فلا تشكوا في صلاحه، والسفر من أسباب الضجر، ومن أحسن خلقه في الضجر فهوالحسن الخلق، وإلا فعند مساعدة الأمور على وفق الغرض قلما يظهر سوء الخلق، وقد قيل: ثلاثة لايلامون على الضجر، الصائم، والمريض، والمسافر، وتمام حسن خلق المسافر الإحسان إلى المكارى، ومعاونة الرفقة بكل ممكن، والرفق بكل منقطع بأن لا يجاوزه الإ بالإعانة عركوب أو زاد أو توقف لأجله وتمام ذلك مع الرفقاء عزاح، ومطايبة في بعض الأوقات من غير فحس ولامعصية، لمكن ذلك شفاء لضجر السفر ومشاقه المؤوات من غير فحس ولامعصية، لمكن ذلك شفاء لضجر السفر ومشاقه

الثانى: أن يختار رفيقا ، فلا يخرج وحده ، فالرفيق ثم الطريق ، وليكون رفيقه بمن يعينه على الدين ، في ذكره إذا نسي ، ويعينه ويساعده إذا ذكر ، فإن المرء على دين خليله ولا يعرف الرجل إلا برفيقه . وقد نهى صلى الله عليه وسلم (١) « عَنْ أَنْ يُسَافِرَ الرَّجُلُ وَحُدَهُ ، وقال (٢) « الثَّلاَ ثَةُ نَقَرَ ، وقال أيضا (٢) « إذَا كُنْتُم ثَلاَ ثَةً فِي السَّفَرِ فَأَمَّرُ واأَحَدَكُم ،

<sup>(</sup>۱) حدیث النهی عن أن یسافر الرجل وحده: أحمد من حدیث این عمر بسند صحیح وهو عند البخاری بلفظ او بعلم الناس ما فی الوحدة ماسار راکب بایل وحده

<sup>(</sup> ۲ ) حدیث الثلاثة نفر :رویناه منحدیث علی فی وصیته الشهورة وهو حدیث موضوع والمروف الثلاثة رک رواه أبو داود والترمذی وحسنه النسائي من روایة عمرو بن شعیب عن أبیه عنجده

<sup>(</sup> ٣ ) حديث اذا كنتم ثلاثة فأمروا أحدكم: الطبراي من حديث ابن مسعود باسنادحسن

(١) وكانوا يفىلون ذلك ، ويقولون : هذا أميرنا أمره رسول الله صلى الله عليه وسلم وليؤمروا أحسنهم أخلاقا ، وأرفقهم بالأصحاب ، وأسرعهم إلى الإيثار ، وطلب الموافقة وإنما يحتاج إلى الأمير لأن الآراء تخنلف في تميين المنازل ، والطرق ، ومصالح السفر ولا نظام إلا في الوحدة ولا فساد إلا في الكثرة ، وإنما انتظم أمر العالم لأن مدبر الكل واحدو ( لَوْ كَأَنَ فِيهِمَا آلِهُـةُ إِلاَّ اللهُ لَقَسَدَ تَأ (١٠) ومهما كان المدبر واحدا انتظم أمر التدبير وإذاكثر المدبرون فسدت الأمور في الحضر والسفر ، إلا أن مواطن الإقامة لاتخلو عن أمير عام كأمير البلد ، وأمير خاص كرب الدار ، وأما السفر : فلا يتعين له أمير إلا بالتأمير فلهذا وجب التأمير ليجتمع شتات الآراء، ثم على الأمير أن لا ينظر إلا لمصلحة القوم، وأن يجعل نفسه وقاية لهم ، كما نقل عن عبد الله المروزي أنه صحبه أبو على الرباطي ، فقال على أن تكون أنت الأمير أوأنا ، فقال بل أنت ، فلم يزل يحمل الزاد لنفسه ولأ بى على على ظهره فأمطرت السماء ذات ليلة ، فقام عبد الله طول الليل على رأس رفيقه ، وفي يده كساء يمنع عنه المطر ، فكلما قال له عبد الله لاتفعل ، يقول ألم تقل إن الإمارة مسامة لى فلا تتحكم علي ولا ترجع عن قولك حنى قال أبو على : وددت أبى مت ولم أقل له أنت الأمير ، فهكذا ينبغي أن يكون الأمير ، وقد قال صلى الله عليه وسلم (٢٠) « خَيْرُ الْأَصْحَابِ أَرْبَعَةُ » وتخصيص الأربعة من بين سائر الأعداد لابد أن يكون له فائدة ، والذي ينقدح فيه أن المسافر لايخلو عن رجل يحتاج إلى حفظه ، وعن حاجة يحتاج إلى التردد فيها ، ولو كانوا ثلاثة لكان المتردد في الحاجة واحدا ، فيتردد في السفر بلارفيق ، فلا يخلو عن خطر وعن ضيق قلبٍ ، لفقد أنس الرفيق ، ولو تردد في الحاجة اثنان لكان الحافظ للرَّجل واحـداً

<sup>(</sup>۱) حدیث کانوا یفعلون ذلك ویقولون هو أمیر أمره رسول الله صلی الله علیه وسلم: البزار والحاكم عن عمر أنه قال إذاكنتم ثلاثة فی سفر فأمروا علیكم أحدكم ذاأمیر أمره رسول الله صلی الله علیه و سلم قال الحاكم صحیح علی شرط الشیخین

<sup>(</sup> ٢ ) حديث خيرالأصحاب أربعة: أبو داود والترمذى والجاكم من حديث ابن عباس قال الترمذى حسن غريب وقال الحاكم صحيح على شرط الشيخين

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ٢٢

فلا يخلواً يضاعن الخطر وعن ضيق الصدر ' فإذاً مادون الأربعة لا يني بالمقصود ' ومافوق الأربعة يزيد ' فلا تجمعهم رابطة واحدة ، فلا ينعقد بينهم الترافق ، لأن الخامس ريادة بعد الحاجة ، ومن يستغنى عنه لا تنصرف الهمة إليه فلا تتم المرافقة معه ، نعم فى كثرة الرفقاء فائدة للا من من المخاوف ، ولكن الأربعة خير للرفاقة الخاصة لاللرفاقة العامة 'وكم من رفيق فى الطريق عند كثرة الرفاق لا يكلم ، ولا يخالط إلى آخر الطريق للاستغناء عنه

الثالث: أن يودع رفقاء الحضر والأهل والأصدقاء، وليدع عند الوداع بدعامرسول الله عليه وسلم، قال بعضهم صبت عبد الله بن عمر رضي الله عنهما من مكة إلى المدينة حرسها الله عليه وسلم، قال بعضهم صبت عبد الله بن عمر رضي الله عنها من مكة إلى المدينة حرسها الله ، فاما أردت أن أفارقه شيعني، وقال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) يقول « قال لله الله الله عنه أنه و إذا استُودع شيئاً حفظه وإنى أستودع ألله دينك وأماتتك وخواته والله عن رسول الله عليه وسلم (١) أنه قال « إذا أراد أحد كُم سفراً فليُودع إخواته فإن الله تماكى جاعل له في دُعا ثبيم البركة » وعن عمر و بن شعيب عن أيه عن جده أن رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) كان إذا ودغرجلا قال « زودك الله التقوى وغفر ذنبك ووجهك إلى الحلير حيث توجهت » فهذا عاد الما الله الله عليه وسلم عند الوداع ، فقال الله عليه وسلم عند الوداع ، فقال بله ألا أعلمك باابن أخي شيئا علمنيه رسول الله صلى الله عليه وسلم عند الوداع ، فقال بله ألا أعلمك باابن أخي شيئا علمنيه رسول الله صلى الله عليه وسلم عند الوداع ، فقلت بلى قال قل (١) « أستو دعك الله الله الله يقود كنف قال الله عليه وسلم عند الوداع ، فقال ألا أعلمك بالبن أخي شيئا علمنيه رسول الله صلى الله عليه وسلم عند الوداع ، فقال الله عنه النه عليه وسلم أن الله عليه وسلم عند الوداع ، فقال ألا أعلمك بالبن أخي شيئا علمنيه رسول الله صلى الله عليه وسلم عند الوداع ، فقال الله وفي حفظ الله وفي كنف قال أن النبي صلى الله عليه وسلم أنه عليه وسلم أنه عنه أن رجلا أن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال إلى أريد سفرا فأوصنى فقال له « في حفظ الله وفي كنفيه الروك كنفيه الروك كنفية المك يقال الله عنه وكن أنت أواً ينها كنت أواً ينها كنت مقال الله عنه وكنه الله عنه المن عليه ولله عنه الله عنه وله كنه المك يقال اله عنه الله عنه الله عنه الله عنه المنه عنه الله عنه الله عنه المنه عنه المنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه المناه عنه الله عنه

<sup>(</sup> ۱ ) حديث ابن عمر قال لقمان ان اللهاذا استودع شيئا حفظه وانىأستودع الله دينك وأمانتك وخواتيم عملك : النسائى فى اليوم والليلة ورؤاه أبوداود مخصرا واسناده جيد

<sup>(</sup> ٢ ) حديث زيد بن أرقم اذا أراد أحدكم سفرا فليودع اخوانه فان الله جاعل له في دعائهم البركة: الحرائطي في مكارم الأخلاق بسند ضعيف

<sup>(</sup>٣) حديث عمرو بن شعيب عن أبيــه عن جده كان إذا ودع رجلا قال زودك الله التقوى : الحرائطي في مكارم الأخلاق والمحاملي في الدعاء وفيه ابن أبي لهيعة

<sup>(</sup> ٤ ) حديث أيهريرة أستودعك الله الذي لاتضيع ودائعة : ان ماجه والنسائي في اليوم والليلة باسناد حسن

<sup>(</sup> ٥ ) حديث أنس في حفظ الله وفي كنفه زودك الله التقوى ــ الحديث : تقــدم في الحِيج في الباب الثاني

وينبغى إذا استودع الله تمالى ما يخلفه أن يستودع الجمع ولا يخصص ، فقد روي أن عمر رضي الله عنه ، كان يعطى الناس عطاياهم إذ جاءه رجل معه ابن له ، فقال له عمر : مارأيت أحدا أشبه بأحد من هذا بك ، فقال له الرجل ، أحداثك عنه ياأمير المؤمنين بأمر : إنى أردت أن أخرج إلى سفر وأمه حامل به فقالت : تخرج و تدعنى على هذه لحالة ، فقلت : أستودع الله ما فى بطنك ، غرجت ثم قدمت ، فإذا هى قدماتت فجلسنا نتحدث ، فإذا نار على قبرها فقلت لقوم : ما هذه النار ؟ فقالوا : هذه النار من قبر فلانة نراها كل ليلة ، فقلت : والله إنها كانت لصوامة قوامة ؟ فأخذت المعول حتى انتهينا إلى القبر ففرنا فإذا سراج وإذا هذ الفلام يدب ، فقيل لى إن هذه وديعتك ، ولو كنت استودعت أمه لوجدتها. فقال عمر رضي الله عنه ، فمو أشبه بك من الغراب بالغراب

الرابع. أن بصلى قبل سفره صلاة الاستخارة ، كما وصفناها في كتاب الصلاة ، ووقت الحروج يصلى لأجل السفر فقد روى أنس بن مالك رضي الله عنه أن رجلا أنى النبي صلى الله عليه وسلم (۱) فقال إنى ندرت سفرا وقد كتبت وصيتى فإلى أي الثلاثة أدفعها، إلى ابنى، أم أخى ، أم أبى ، فقال النبي صلى الله عليه وسلم « مَا اسْتَخْلَفَ عَبْدُ فِي أَهْلِهِ مِنْ خَلِيفَةٍ أَحَبَّ إِنَى اللهُ مِنْ أَرْبِعِ رَكَمَاتٍ يُصَلِّبِهِنَ فَي يَبْتِهِ إِذَا شَدَّ عَلَيْهِ ثِيَابَ سَفَرِهِ يَقْرُ أَ فِيهِنَ بِفَا يَحَة الْكَتَابِ وَقُلْ هُو الله أَحَدُ ثُمَّ يَقُولُ الله مَ إِنِّى أَتقرَّبُ مِبِنَ إِلَيْكَ فَاخْلُفْنِي مِهِنَ فِي الْكَتَابِ وَقُلْ هُو الله أَحَدُ ثُمَّ يَقُولُ الله مَ إِنِّى أَتقرَّبُ مِبِنَ إِلَيْكَ فَاخْلُفْنِي مِهِنَّ فِي الله عَلَى الله وَمَالِهِ وَحِرْزُ حَوْلَ دَارِهِ حَدَّى يَرْجِعَ إِلَى أَهْلِهِ هِ الله وَمَالِهِ وَحِرْزُ حَوْلَ دَارِهِ حَدَّى يَرْجِعَ إِلَى أَهْلِهِ هَالله وَمَالِهِ وَحِرْزُ حَوْلَ دَارِهِ حَدَّى يَرْجِعَ إِلَى أَهْلِهِ هَالله وَمَالِهِ وَمِرْزُ حَوْلَ دَارِهِ حَدَّى يَرْجِعَ إِلَى أَهْلِهِ وَمَالِهِ وَمَالِهِ وَحَرْزُ حَوْلَ دَارِهِ حَدَّى يَرْجِعَ إِلَى أَهْلِهِ وَمَالِهِ وَمَالِهِ وَحَرْزُ حَوْلَ دَارِهِ حَدَّى يَرْجِعَ إِلَى أَهْلِهِ وَمَالِهِ وَمَرْزُ حَوْلَ دَارِهِ حَدَى يَرْجِعَ إِلَى أَهْلِهِ وَمَالِهِ وَمَالِهِ وَمَالِهِ وَمَالِهِ وَمِرْزُ حَوْلُ أَوْلُولُ أَوْلُولُ الله مَ وَلَا مَلْ الله مَن أَوْلُهُ ، ولا إلله غيرك ، اللهم زود في التقوى واغفر لى ذنى ، ووجهنى للخير أيما توجبت للخير أيما توجبت للخير أيما توجبت للخير أيما توجبت

<sup>(</sup>١) حديث أنس أن رجلا قال إلى نذرت سفراً وقد كتبت وصيتى فالى أيالثلاثة أدفعها إلى أبى أمأخى أم امرأتى فقال ما استخلف عبد فى أهله من خليفة أحب إلى الله من أربع ركعات ــ الحديث : الحرائطى فى مكارم الأخلاق وفيه من لا يعرف

وليدع بهذا الدعاء في كل منزل برحل عنه ، فإذا ركب الدابة فليقل . بسم الله وبالله والله والله والله أكبر ، توكلت على الله ، ولاحول ولاقوة إلابالله العظيم ، ماشاء الله كانومالم بشألم يكن (سُبْحَانَ اللّهِ عَلَى الله ، ولاحول وكقوة إلابالله العظيم ، ماشاء الله كانومالم بشألم يكن (سُبْحَانَ اللّه عَدَا فَمَا كُنّا لَهُ مُقْرِ نِينَ ، وَإِنّا إِلَى رَبّنا كُلنْقَلِبُونَ " ) فإذا استوت الدابة تحته فليقل ( أَكُنْدُ للهِ الّذِي هَدَانا لِهُ أَن وَمَا كُنّا لنَهْ تَدِي لَوْلا أَنْ هَدَانا الله " " الملهم أنت الحامل على الظهر ، وأنت المستعان على الأمور

السادس: أن يرحل عن المنزل بكرة ، روى جابر أن النبي صلى الله عليه وسلم (١٠ رحل يوم الحيس وهو يريد تبوك و بكر أوقال « اللهم بارك لأمتي في بُكُورها ، وبستحب أن يبتدى و بالحروج يوم الحيس فقد روى عبد الله بن كعب بن مالك عن أبيه قال قلما كان رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢٠) يخرج إلى سفر إلا يوم الحيس وروى أنس أنه صلى الله عليه وسلم قال « اللهم بارك لأمتي في بُكُورها يَوْم السّبت ، وكان ضلى الله عليه وسلم (٢٠) إذا بعث سرية بعثها أول النهار ، وروى أبو هريرة رضي الله عنه أنه صلى الله عليه وسلم اللهم بارك لأمتي في بُكُورها يو هريرة رضي الله عنه أنه صلى الله عليه وسلم الله بارك لله يوم الحبة (٥٠) فاطلبها منه نهارا ، ولا تطلبها ليلا واطلبها بكزة فإني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول « اللهم بارك لأمتي في بُكُورها في بُكُورها ،

ولا ينبغي أن يسافر بمَّد طَاوعُ الْفجر من يوم الجمعة فيكون عاصيا بترك الجمعة

<sup>(</sup>١) حديث جابر انه صلى الله عليه وسلم رحل يوم الخيس يريد تبوك وقال اللهم بارك لأمتى فى بكورها رواه الحرائطى وفى السنن الأربعة من حديث صخر العامرى اللهم بارك لأمتى فى بكوزها قال الترمذي حدث حسوم

<sup>(</sup> ٢ ) حديث كعب بن مالك قلما كان رسول الله صلى الله عليه وسلم بخرج إلى سفر إلا يوم الحميس والسبت البرار مقتصرا على يوم خميسها والحرائطي مقتصرا على يوم السبت وكلاهما ضعيف

<sup>(</sup> ٣ ) حديث كان اذا بعث سِربة بشها أول النهار: الأربعة منحديث صخر العامرى وحسنه الترمذي

<sup>(</sup> ٤ ) حديث أبى هريرة اللهم بارك لأمتى فى بكورها يوم خميسها: ابن ماجه والخرائطى فى مكارم الأخلاق و اللهظ له وقال ابن ماجه يوم الجيس وكلا الاسنادين ضعيف

<sup>(</sup> o ) حَديث ابن عباس إذا كانت لك إلى رجل حاجة فاطلبها إليه نهاراً ــ الحديث : البزار والطبرانى فى الكبير والخرائطى فى مكارم الأخلاق واللفظ له وإسناده ضعيف

<sup>(1)</sup> الزخرف: ١٤٠١٣ (٢) الاعراف: ٢٩

والبوم منسوب إليها فكان أوله من أسباب وجوبها، والتشييع للوداع مستحب وهو سنة ، قال صلى الله عليه وسلم ( ) « لأن أُشَيِّعَ مُجَاهِداً في سَبِيلِ اللهِ فَأَكْتَنِفَهُ عَلَى رَحْلِهِ غَدْوَةً أَوْ رَوْحَةً لَحَبِّ إِلَى مِنْ الدُّيْدَ وَمَا فِيهَا » أَحَبِ إِلَى مِنْ الدُّيْدَ وَمَا فِيهَا »

السابع: أن لا يتزل حتى يحمى النهار فهي السنة ويكون أكثر سيره بالليل، قال صلى الله عليه وسلم (\*) « عَلَيْكُمْ ۚ بِالدُّلَّةِ » فإن الأرض تطوى بالليل مالا تطوى بالنهـــار ، ومنهما أشرف على المنزل فليقل : اللهم رب السموات السبع وما أظللن ، ورب الأرضين السبع وما أقللن ، ورب الشياطين وما أصللن ، ورب الرياح وما ذرين، ورب البحار وماجرين، أسألك خير هذا المنزل وخير أهله ، وأعوذ بك من شر هذا المنزل وشر مافيــه ، اصرف عني شر شرارهم، فإذا نزل المنزل فليصل فيه ركمتين، ثم ليقل: االهم إنى أعوذ بكلمات الله التامات التي لايجاوزهن بر ولا فاجر من شرماخلق، فإذا جن عليه الليل فليقل :ياأرض ربي وربك الله، أعوذ بالله من شرك ، ومن شر مافيك ، وشر مادب عليك ، أعوذ بالله من شركل أسد وأسود وحية وعقرب، ومنشر ساكني البلد ووالد وماولد ( وَلَهُ مَا سَكَنَ فِي اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ (١٠) ومهما علا شرفامن الأرض فىوقت السير فينبغي أنَّ يقول : اللَّمَ لك الشرف على كل شرف ، ولك الحمد على كل حال ، ومهما هبط سبح، ومهما خاف الوحشة فى سفره قال:سبحان الملك القدوس، رب الملائكة والروح، جللت النسموات بالمزة والجبروت الثامن: أن يحتاط بالنهار ، فلا يمشى منفردا خارج القافلة ، لأنه رعما ينتال أو ينقطع ويكون بالليل متحفظا عنــد النوم ، كان صلى الله عليه وسلم (٣) إذا نام في ابتداء الليل في السفر افترش ذراعه ، وإن نام في آخـر الليل نصب ذراعه نصبا ، وجعل رأسه في كفه والغرض من ذلك ، أن لايستثقل في النوم فتطلع الشمس وهو نائم لايدري ، فيكون مايفوته من الصلاة أفضل بما يطلبه بسفره

<sup>(</sup>١) حديثً لأنأشيع مجاهدا في سبىل الله فأكتنفه على رحله غدوة أو روحة أحب إلى من الدنياومافيها ابن ماجه بسند ضعيف من حديث معاذ بن أنس

<sup>(</sup>٢) حديث عليكم بالدلجة ـ الحديث: تقدم في الباب الثاني من الحج

<sup>(</sup>٣) حديث كان اذا نام في ابتداء الليل في السفر افترش ذراعيه \_ الحديث : تقدم في الحج

الانهام: ١١

والمستحب بالليل (١) أن يتناوب الرفقاء في الحراسة ، فإذا نام واحد حرس آخر فهذه السنة ، ومهما قصده عدو أو سبع في ليل أو نهار ، فليقر أراية الكرسي، وشهدالله، وسورة الإخلاص ، والمموذتين ، وليقل بسم الله ماشاء الله لاقوة إلا بالله ، حسبي الله ، توكلت على الله ، ماشاء الله لا يصرف السوء إلا الله ، حسبي الله ، ماشاء الله لا يصرف السوء إلا الله ، حسبي الله وكني ، سمع الله لمن دعا ، ليس وراء الله منهى ، ولا دون الله ملجأ . (كتب الله كأغلبن أنا وَرُسُلِي إِنَّ الله قوي عزيز (١) تحصنت بالله المظيم ، واستمنت بالحي القيوم الذي لا يموت ، اللهم احرسنا بعينك التي لا تنام ، واكنفنا بركنك الذي لا يرام ، اللهم ارحمننا بقدرتك علينا فلا نهلك ، وأنت ثقتنا ورجاؤنا ، اللهم أعطف علينا قاوب عبادك وإمائك برأفة ورحمة إنك أنت أرحم الراحين

التاسع: أن يرفق بالدابة إن كان راكبا فلا يحملها مالا تطيق، ولا يضربها في وجهها فإنه منهي عنه، ولا ينام عليها فإنه يثقل بالنوم، وتتأذى به الدابة ، كان أهسل الورع لا ينامون على الدواب إلا غفوة ، وقال صلى الله عليه وسلم (٣) « لا تتّخِذُوا ظُهُورَ دَوَابّكُمْ كَرَاسِيّ ، ويستحب أن ينزل عن الدابة ، (٣) غدوة وعشية يروحها بذلك فهو سنة، وفيه آثار عن السلف ، وكان بعض السلف يكترى بشرط أن لا ينزل ، ويوفى الأجرة ، ثم كان ينزل ليكون بذلك عسنا إلى الدابة ، فيوضع في ميزان حسناته لافي ميزان حسنات المكارى ومن آذى بهيمة بضرب أو حمل مالا تطيق طولب به يوم القياسة ، إذ في كل كبد حراء أجر ، قال أبو الدرداء رضي الله عنه لبعير له عند الموت، أيها البعير لا تخاصمني إلى ربك فإنى لم أك أحملك فوق طاقتك ، وفي النزول ساعة صدقتان ، إحداها ، ترويح الدابة ، والثانية إدخال السرور على قلب المكارى ، وفيه فائدة أخرى ، وهي رياضة البدن، وتحرياك الرجلين

<sup>(</sup>١) حديث تناوب الرفقاء في الحراسة : تقدم في الحج في الباب الثاني

<sup>(</sup> ٧ ) حديث لا تتخذوا ظهور دوابكم كراسي ، تقدم في الباب النالث من الحج

<sup>(</sup>٣) حديث النزول عن الدابة غدوة وعشية : تقدم فيه

<sup>(</sup>١) المجادلة : ٢١

والحذر من خــدر الأعضاء بطول الركوب، وينبغي أن يقرر مع المكارى مايحمله عليها شيئًا شيئًا ويعرضه عليه ، ويستأجر الدابة بعقد صحيح ، لئلا يثور بينهما نزاع يؤذى القلب ويحمل على الزيادة في الكلام ، فما يلفظ العبد من قول إلا لديه رقيب عتيد ، فليحترز عن كثرة الكلام واللجاج مع المكارى ، فلا ينبني أن يحمل فوق المشروط شيئا و إن خف، فإن القليل يجر الكثير، ومن حام حول الحي يوشك أن يقع فيه، قال رجل لابن المبارك وهو على دامة أحمل لى هـذه الرقمة إلى فلان فقال: حتى أستأذن المكارى ، فإنى لم أشارطه على هذه الرقعة، فانظر كيف لم يلتفت إلى قول الفقها ، إن هذا مما يتسامح فيه و لكن سلك طريق الورع الماشر: ينبني أن يستصحب ستة أشياء، قالت عائشة رضى الله عنها ، كان رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) إذا سافر حمل معمه خمسة أشياء، المرآة، والمكحلة، والمقراض والسواك، والمُسط، وفي رواية أخرى عما ستة أشياء المرآة، والقارورة، والمقراض والسواك، والمكحلة، والمشط، وقالت أم سعد الأنصارية كان رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢) ، لايفارقه في السفر المرآة والمكحلة ، وقال صهيب: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (٣) « عَلَيْكُم \* بالْا \*عُد عِنْدَ مَضْجَعِكُم فَإِنَّهُ مِمَّا يَزِيدُ فِي ٱلْبَصَرِ وَيُنْبِتُ الشَّمْرَ » وروي أنه كان يكتحل ثلاثا ثلاثا : وفي رواية أنه أكتحل (١٠) لليمني ثلاثا ،ولليسري ثنتين وقد زاد الصوفية الركوة والحبل، وقال بعض الصوفية إذا لم يكن مع الفقير ركوة وحبل دل على نقصان دينه ، وإنما زادوا هذا لما رأوه من الاحتياط في طهارة الماء وغسل الثياب فالركوة لحفظ الماء الطاهر ، والحبل لتجفيف الثوب المفسول ، ولنزع الماء من الآبار

<sup>(</sup>١) حديث عائشة كان إذا سافر حمل معه خمسة أشياء المرآة والمسكحلة والمدرى والسوالثوالمشطوفي رواية ستة أشياء: الطبراني في الأوسط والببهتي في سننه والخرائطي في مسكارم الأخلاق واللفظ له وطرة كلمها ضعفة

<sup>(</sup> ٢ ) حديث أم سعد الأنصارية كان لايفارقه في السفر المرآة والمكحلة : رواه الحرائطيوإسنادهضعيف

<sup>(</sup>٣) حديث صبب عليكم بالأنمد عند مضجعكم فأنه يزيد فى البصر وينبت الشعر : الحرائطى فى مكارم الأخلاق بسند ضعيف وهو عند الترمذى وصححه ابن خزيمة وابن حبان من حديث ابن عباس وصححه ابن عبد البر وقال الحطابي صحيح الاسنادا

<sup>(</sup> ٤ ) حديث كان يكتحل اليمني ثلاثا واليسرى ثنتين أ الطبراني في الأوسط من حديث ابن عمر بسند لين

وكان الأولوت يكتفون بالتيم ، ويغنونا نفسهم عن نقل الماء ، ولا يبالون بالوضوء من الفدران ومن المياه كلها ما لم يتيقنوا نجاسها ، حتى توضأ عمر رضي الله عنه من ماء فى جرة نصرانية وكانوا يكتفون بالأرض والجبال عن الحبل ، فيفرشون الثياب المفسولة عليها ، فهذه بدعة إلا أنها بدعة حسنة ، وإنما البدعة المذمومة ما تضاد السنن الثابتة ، وأما مايمين على الاحتياط فى الدين فستحسن ، وقد ذكرنا أحكام المبالغة فى الطهارات فى كتاب الطهارة ، وأن المتجرد لأمن الدين لا ينبغى أن يؤثر طريق الرخصة ، بل يحتاط فى الطهارة ما لم يمنعه ذلك عن عمل أفضل منه ، وقيل : كان الخواص من المتوكلين ، وكان لايفارقه أربعة أشياء فى السفر والحضر ، الركوة ، والحبل ، والإبرة بخيوطها ، والمقراض ، وكان يقول هذه ليست من الدنيا .

الحادى عشر: فى آداب الرجوع من السفر كان النبى صلى الله عليه وسلم (۱) إذا قفل من غزو أو حج أو عمرة أو غيره يكبر على كل شرف من الأرض ثلاث تكبيرات، ويقول: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كل شىء قدير، آيبون تاثبون عابدون ساجدون لربنا حامدون، صدق الله وعده، ونصر عبده، وهزم الأحزاب وحده، وإذا أشرف على مدينته، فليقل: اللم اجمل لنا بها قرارا ورزقا حسنا، ثم ليرسل إلى أهله من يبشره بقدومه، كيلا يقدم عليهم بنتة فيرى مايكرهه، ولا ينبني له (۱) أن يطرقهم ليلا، فقد ورد النهى عنه، وكان صلى الله عليه وسلم (۱) إذا قدم دخل المسجد أولا وصلى ركعتين ثم دخل البيت، وإذا دخل قال (۱) « تَوْبًا تَوْبًا لِرَبِّنَا أَوْبًا لاَيناكَورُ عَلَيْناكَو وباه وسلم وينبغي أه ربا ومناه فهو سنة

<sup>(</sup>١) حديث كان إذا قفل من حج أو غزو أو غيره يكبر ـ الحديث : تقدم ني الحج

<sup>(</sup> ٢ ) حديث النهي عن طروق الأهل ليلا : تقدم

<sup>(</sup> ٣ ) حديث كان إذا قدم من سفر دخل السجد أولا وصلى زكمتين : تقدم

<sup>(</sup> ٤ ) حديث كان إذا دخــل قال توبا توبالربنا أوبا لايغادر حوبا : ابن السنى فى اليوم والليلة والحاكم من حديث ابن عباس وقال صحيح على شرط الشيخين

فقد روي أنه إن لم يجد شيئا فليضع في مخلانه (١) حجرا وكأن هذا مبالغة في الاستحثاث على هذه المكرمة ، لأن الأعين تمتد إلى القادم من السفر ، والقلوب تفرح به فيتأكد الاستحباب في تأكيد فرحهم ، وإظهار التفات القلب في السفر إلى ذكره بما يستصحبه في الطريق لهم ، فهذه جملة من الآداب الظاهرة

وأما الآداب الباطنة فني الفصل الأول بيان جلة منها ، وجلته أن لايسافر إلا إذاكان زيادة دينه في السفر ، ومهاو جدقلبه متغير اإلى نقصان فليقف ولينصرف ، ولاينبغي أن يجاوز همه منزله بل ينزل حيث ينزل قلبه ، وينوى في دخول كل بلدة أن برى شيوخها ،و يجتهد أن يستفيد من كل واحد منهم أدبا أو كلة لينتفع بهالاليحكي ذلك، ويظهر أنه لتي المشايخ ولا يقيم ببلدة أكثر من أسبوع أو عشرة أيام ، إلا أن يأمره الشيخ المقصود بذلك ولا مجالس في مدة الإقامة إلا الفقراء الصادقين ، و إن كان قصده زيارة أخ فلا يزيد على ثلاثة أيام فهو حد الضيافة ، إلا إذا شق على أخيه مفارقته ، وإذا قصد زيارة شيخ فلا يقيم عنده أكثر من يوم وليلة ، ولا يشغل نفسه بالعشرة ، فإن ذلك يقطع بركة سفره ، وكلما دخل بلداً لا يشتغل بشيء سوى زيارة الشيخ بزيارة منزله فإن كان في بيته فلا مدق عليه بامه ولا يستأذن عليه إلى أن يخرج، فإذا خرج تقدم إليه بأدب فسلم عليه، ولا يتكلم بين يديه إلا أن يسأله فإن سأله أجاب بقدر السؤال ، ولا يسأله عن مسألة مالم يستأذن أولا ، وإذا كان في السفر فلا يكثر ذكر أطعمة البلدان وأسخياتها ، ولا ذكر أصدقائه فيها، وليذكر مشايخها وفقراءها ولامهمل في سفره زيارة قبور الصالحين، بل يتفقدها في كل قرية و بلدة، ولا يظهر حاجته إلا بقدر الضرورة ، ومع من يقدر على إزالتها ، ويلازم في الطريق الذكر وقراءة القر وان بحيث لا يسمع غيره ، وإذا كله إنسان فليترك الذكر وليجبه مادام يحدثه، ثم ليرجع إلى ما كان عليه ، فإن تبرمت نفسه بالسفر أو بالإقامة فليخالفها ، فالبركة في مخالفة النفس وإذا تيسرت له خدمة قوم صالحين فلا ينبغي له أن يسافر تبرما بالخدمة. فذلك كفران نعمة ومهما وجد نفسه في نقصان عماكان عليه في الحضر فليعلم أن سفره معلول وليرجع إذ لو كان لحق لظهر أثره. قال رجل لأبي عثمان المغربي خرج فلان مسافرا: فقال (١) حديث إطراق أهله عند القدوم ولو بحجر : الدار قطني من حديث عائشة باسناد ضعيف

السفر غربة ، والنربة ذلة ، وليس للمؤمن أن يذل نفسه ، وأشار به إلى أن من ليس له في السفر زيادة دين فقد أذل نفسه ، وإلا فعز الدين لا ينال إلا بذلة الفربة ، فليكن سفر المريد من وطن هواه ومراده وطبعه ، حتى يعز في هذه الغربة ولا يذل ، فإن من اتبع هواه في سفره ذل لا محالة إما عاجلا وإما آجلا

#### الباب الثالخ

#### فيما لا بد للمسافر من تعلمه من رخص السفر وأدلة القبلة والأوقات

اعلم أن المسافر يحتاج في أول سفره إلى أن يتزودلدنياه ولآخرته ، أمازادالدنيافالطمام والشراب، وما يحتماج إليه من نفقة ، فإن خرج متوكلا من غير زاد فلا بأس به إذا كان سفره في قافلة ، أو بين قرى متصلة ، وإن ركب البادية وحده أو مع قوم لاطعام معهم ولاشراب، فإن كان ممن يصبر على الجوع أسبوعا أو عشرا مشلا أو يقدر على أن يكتني بالخشيش فله ذلك ، وإن لم يكن له قوة الصبر على الجوع ولا القدرة على الاجتزاء بالحشيش غروجه من غير زاد معصية ، فإنه ألق نفسه بيده إلى الملكة ، ولهذا سر سيأتي في كتاب التوكل، وليسمعني التوكل التباعد عن الأسباب بالكلية ، ولو كان كذلك لبطل التوكل يطلب الدلو، والحبل، ونزع الماء من البئر، ولوجب أن يصبر حتى يسخر الله له ملكا أو شخصا آخر حتى يصب الماء في فيه ، فإن كان حفظ الدلو والحبل لايقدح في التوكل وهو آلة الوصول إلى المشروب فحمل عين المطموم والمشروب حيث لاينتظر له وجود أولى بأن لا يقدح فيه ، وستأتى حقيقة التوكل في موضمها ، فإنه يلتبس إلا على المحققين من علماءالدين وأما زاد الآخرة فهو العلم الذي يحتاج إليه في طهارته وصومه وصلاته وعباداته، فلا بد وأن يتزود منه إذ السفر تارة تخفف عنه أمورا فيحتاج إلى معرفة القدر الذى يخففهالسفر كالقصر ، والجمع ، والفطر ، وتارة يشدد عليه أمورا كان مستغنيا عنها في الحضر ، كالعلم بالقبلة ، وأوقات الصلوات ، فإنه في البلد بكتني بنيره من محاريب المساجد ،وأذان المؤذنين وفي السفر قد يحتاج إلى أن يتمرف بنفسه فإذن مايفتقر إلى تعلمه ينقسم إلى قسمين :

# القسم الأول

### العلم برخص السفر

والسفر يفيد فى الطهارة رخصتين ، مسح الخفين ، والتيم ، و فى صلاة الفرض رخصتين القصر ، والجمع ، و فى النفل رخصتين ، أداؤه على الراحلة ، وأداؤه ماشيا ، و فى الصوم رخصة واحدة وهي الفطر ، فهذه سبع رخص

الرخصة الأولى: المسح على الخفين. قال صفوان بن عسال أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسُلم (١) إذا كنا مسافرين أو سفرا، أن لانتزع خفافنا ثلاثة أيام ولياليهن. ، فكل من لبس الخف على طهارة مبيحة للصلاة ثم أحدث ، فله أن يمسح على خفه من وقت حدثه ثلاثة أيام ولياليهن إذ كان مسافرا، أو يوما وليلة إن كان مقيا، ولكن بخمسة شروط

الأول: أن يكون اللبس بمدكمال الطهارة ، فلو غسل الرجل اليمني وأدخلها في الخف ثم غسل اليسرى فأدخلها في الخف ، لم يجز له المسح عند الشافعي رحمه الله حتى ينزع البمني ويعيسد لبسه .

الثانى: أن يكون الخف قويا يمكن المشي فيه ، ويجوز المسح على الخف وإن لم يكن منعلا ، إذ العادة جارية بالترددفيه في المنازل لأن فيه قوة على الجملة ، بخلاف جورب الصوفية فإنه لا يجوز المسح عليه وكذا الجرموق الضعيف

الثالت: أن لا يكون في موضع فرض الغسل خرق ، فإِن تخرق بحيث انكشف محل الفرض لم يجز المسح عليه ، وللشافعي قول قديم أنه يجوز مادام يستمسك على الرجل، وهو مذهب مالك رضي الله عنه ، ولا بأس به لمسيس الحاجة إليه ، وتعذر الخرز في السفر في كل وقت ، والمداس المنسوج يجوز المسح عليه مهما كان ساترا لاتبدو بشرة القدم من خلاله

<sup>(</sup> الباب الثانى فيما لابد للمسافر من تعلمه )

۱۱) حديث صفوان بن عسال أمرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا كــنا مسافر بن أوسفر اآن لانتزع خفافنا ثلاثة أيام ولياليهن الترمذى ومجمعه وابن ماجه والنسائي في الكبرى وابن خزيمة وابن حبان

وكذا المشقوق الذى يردعلى محل الشق بشرج ، لأن الحاجة تمس إلى جميع ذلك، فلايمتبر إلا أن يكونساترا إلى مافوق الكعبين كيفاكان ، فأما إذا ستر بمض ظهر القدم وستر الباقى باللفافة لم يجز المسح عليه

الرابع: أن لا ينزع الخف بعد المسح عليه ، فإن نزع فالأولى له استئناف الوضوء فإن اقتصر على غسل القدمين جاز

الخامس: أن يمسح على الموضع المحاذي لمحل فرض الغسل لاعلى الساق ، وأقلهمايسمي مسحاً على ظهر القدم من الخف، وإذا مسح بثلاث أصابع أجزأه، والأولى أن يخرج من شبهة الخلاف، وأكله أن يمسح أعلاه وأسفله دفعة واحدة من غير تكرار ، كذلك فعل وسول الله صلى الله عليه وسلم (١) ووصفه أن يبل اليدين ، ويضع رؤس أصابع اليمني من يده على رؤس أصابع اليمني من رجله ويمسحه ، بأن يجر أصابعه إلى جهة نفسه، ويضعرؤس أصابع يده اليسرى على عقبه من أسفل الخف، وعرها إلى رأس القدم، ومهما مسحمقها ثم سافر ،أو مسافر اثم أقام غلب حكم الإِقامة فليقتصر على يوموليلة، وعددالأيام الثلاثة محسوب من وقت حدثه بعد المسح على الخف ، فلو لبس الخف في الحضر ومسح في الحضر ، ثم خرج وأحدث في السفر وقت الزوال مثلا مسح ثلاثة أيام ولياليهن من وقت الزوال إلى الزوال من اليوم الرابع ، فإذا زالت الشمس من اليوم الرابع لم يكن له أن يصلي إلا يعد غسل الرجلين فيغسل رجليه ، ويعيد لبس الخف ويراى وقت الحدث ويستأنف الحساب من وقت الحدث، ولو أحدث بعد لبس الحف في الحضر، ثم خرج بعد الحدث فله أن يمسح ثلاثة أيام ، لأن العادة قــد تقتضي اللبس قبل الخروج ، ثم لايكن الاحتراز من الحدث ، فأما إذا مسح في الحضر ثم سافر انتصر على مدة المقيمين ، ويستحب لكل من يريد لبس الخف في حضر أو سفر ، أن ينكس الخف وينفض مافيه حــ ذرا من حية أو عقرب، أو شوكة، فقد روي عن أبي أمامة أنه قال: دعا رسول الله صلى الله عليه وسلم يخفيه ، فلبس أحدهما فجاء غراب فاحتمل الآخر ثم رمى به فخرجت منه حية ، فقال

<sup>(</sup>۱) حديث مسحه صلى الله عليه وسلم على الحف وأسفله : أبوداودوالترمذىوضعفهوابن ماجهمن حديث للغيرة وهكذا ضعفه البخارى وأبوزرعة

صلى الله عليه وسلم (۱ من كان يُوْمِنُ بالله وأليّو مِ الآخِر فَلاَ يَلْبِسُ خُفيّه حَقّى يَنْفُضَهُا ، الرخصة الثانية التيمم بالتراب بدلا عن الماء عند المذروإ عا يتمذر الماء ، بأن يكون بعيدا عن المنزل بمدا لومشي إليه لم يلحقه غوث القافلة ، إن صاح أو استغاث ، وهو البعد الذي لا يعتاد أهل المنزل في ترداد هم لقضاء الحاجة التردد إليه ، وكذا إن نزل على الماء عدو أو سبع فيجوز التيم ، وإن كان الماء قريبا ، وكذا إن احتاج إليه لعطشه في يومه أو بمد يومه لفقد الماء بين يديه فله التيمم ، وكذا إن احتاج إليه لطبخ مرقة أو لحم أولبك فتيت يجمعه ويلزمه بذله إما شمن أو بغير عن ، ولو كان يحتاج إليه لطبخ مرقة أو لحم أولبك فتيت يجمعه به لم يجز له التيمم ، بل عليه أن يجتزى بالفتيت اليابس و يترك تناول المرقة ، ومهما وهب له الشراء ، وإن يع بغين لم يلزمه ، فإذا لم يكن معه ماء وأراد أن يتيمم فأول ما يلزمه طلب الماء الشراء ، وإن يع بغين لم يلزمه ، فإذا لم يكن معه ماء وأراد أن يتيمم فأول ما يلزمه طلب الماء من الأواني والمطاهى، فإن نسي الماء في رحله ، أو نسي بئرا بالقرب منه لزمه إعادة الصلاة من الموقت فإن العمر لا يوثق به ، وأول الوقت رضوان الله

تيم ابن عمر رضي الله عنهما فقيل له أتنيم وجدران المدينة تنظر إليك؟ فقال أو أبق إلى أن أدخلها ، ومهما وجد الماء بعد الشروع في الصلاة لم تبطل صلاته ، ولم يلزمه الوضوء وإذا وجده قبل الشروع في الصلاة لزمه الوضوء ، ومهما طلب فلم يجد فليقصد صعيدا طيباعليه تراب يثور منه غبار ، وليضرب عليه كفيه بعد ضم أصابعهما ضربة فيمسح بهما وجهه ويضرب ضربة أخرى بعد نزع الخاتم ، ويفرج الأصابع ويمسح بها يديه إلى مرفقيه ، فإن لم يستوعب بضربة واحدة جميع يديه ضرب ضربة أخرى ، وكيفية التلطف فيه ماذكر ناه في كتاب الطهارة فلا نميده ، ثم إذا صلى به فريضة واحدة فله أن يتنفل ماشاء بذلك التيمم وإن أراد الجع بين فريضتين فعليه أن يعيد التيمم الصلاة الثانية فلا يصلى فريضتين إلا بتيممين وإن أراد الجع بين فريضتين فعليه أن يعيد التيمم الصلاة الثانية فلا يصلى فريضتين إلا بتيممين وإن أراد الجع بين فريضتين فعليه أن يعيد التيمم الصلاة الثانية فلا يصلى فريضتين الإ بتيممين وإن أراد الجع بين فريضة من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا بلبس خفيه حق ينفضهما: رواه الطبراني وفيهمن لا يعرف

ولا ينبغى أن يتيمم لصلاة قبل دخول وقتها ، فإن فعل وجب عليه إعادة التيمم ولينو عند مسح الوجه استباحة الصلاة ، ولو وجد من الماءما يكفيه لبعض طهار ته فليستعمله ثم ليتيمم بعده تيما تاما

الرخصة الثالثة: في الصلاة المفروضة القصر، وله أن يقتصر في كل واحدة من الظهر والعصاء على ركمتين ولكن بشروط ثلاثة

الأول: أن يؤديها في أوقاتها فاو صارت قضاء فالأظهر لزوم الإتمام

الثانى : أن ينوي القصر فلو نوى الإِتمام لزمه الإِتمام ، ولو شك فى أنه نوى القصر أو الإتمام لزمه الإتمام

الثالث: أن لا يقتدى عقيم ولا عسافر متم ، فإن فعل لزمه الإعام ، بل إن شك في أن إمامه مقيم أو مسافر لزمه الإعام، وإن تيقن بعدها به مسافر، لأنشعار المسافر لا يخفى الله متحققا عند النية ، وإن شك في أن إمامه هل نوى القصر أم لا بعد أن عرف أنه مسافر لم يضره ذلك ، لأن النيات لا يطلع عليها ، وهذا كله إذا كان في سفر طويل مباح ، وحد السفر من جهة البداية والنهاية فيه إشكال ، فلا بد من معرفته ، والسفر هو الانتقال من موضع الإقامة مع ربط القصد عقصد معلوم ، فالهائم وراكب التعاسيف لبس له الترخص وهو الذي لا يقصد موضعا معينا ؛ ولا يصير مسافرا مالم يفارق عمران البلد، ولا يشترط أن يجاوز خراب البلدة و بساتينها التي يخرج أهل البلدة إليها للتنزه، وأما القرية فالمسافر منها ينبغي أن يجاوز البساتين المحوطة دون التي ليست بمحوطة ، ولو رجع المسافر إلى البلد لأخذ شيء نسيه لم يترخص إن كان ذلك وطنه مالم يجاوز العمران ، وإن لم يكن ذلك هو الوطن فله الترخص ، إذ صار مسافرا بالانزعاح والحروج منه

وأمانهاية السفر فبأحدأمور ثلاثة

الاول: الوصول إلى العمران من البلد الذي عزم على الإِقامة به الثانى: العزم على الإِقامة ثلاثة أيام فصاعدا، إما في بلد أو في صحراء

الثالث: صورة الإِقامة وإن لم يمزم كما إذا أقام على موضع واحد ثلاثة أيام سوى يوم الدخول لم يكن له الترخص بعده وإن لم يمزم على الإِقامة وكان له شغل وهو يتوقع كل يوم إنجازه، ولكنه يتموق عليه ويتأخر، فلهأن يترخص وإنطالت المدة على أقيس القولين لأنه منزعج بقلبه ومسافر عن الوطن بصورته، ولا مبالاة بصورة الثبوت على موضع واحد مع انزعاج القلب، ولا فرق بين أن يكون هذا الشغل قتالا أوغيوه، ولا بين أن تطول المدة أو تقصر، ولا بين أن يتأخر الخروج لمطر لا يعلم بقاؤه ثلاثة أيام أولفيوه، إذ ترخص رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) فقصر في بعض الغزوات ثمانية عشر يوما على موضع واحد، وظاهر الأمر أنه لو تمادى القتال لتمادى ترخصه، إذ لامعنى للتقدير بثمانية عشر يوما والظاهرأن قصره كان لكونه مسافر الالكونه غازيا مقاتلا هـذا معنى القصر

وأمامعنى التطويل فهو أن يكون مرحلتين، كل مرحلة ثمانية فراسخ، وكل فرسخ ثلاثة أميال، وكل ميل أربعة آلاف خطوة، وكل خطوة ثلاثة أقدام. ومعنى المباح أن لا يكون عافا لو الديه هاربا منها، ولا هاربا من مالكه، ولا تكون المرأة هاربة من زوجها، ولا أن يكون من عليه الدين هاربا من المستحق مع اليسار، ولا يكون متوجها في قطع طريق أوقتل إنسان أو طلب إدرار حرام من سلطان ظالم أو سعى بالفساد بين المسلمين

وبالجلة فلا يسافر الإنسان إلا في غرض ، والغرض هو المحرك فإن كان تحصيل ذلك الفرض حراما ولولا ذلك الغرض لكان لا ينبعث لسفر هفسفر همعصية ، ولا يجوز فيه الترخص وأما الفسق في السفر بشرب الحمر وغيره فلا يمنع الرخصة ، بل كل سفر ينهى الشرع عنه فلا يمين عليه بالرخصة ، ولوكان له باعثان أحدهم امراح ، والآخر محظور ، وكان بحيث لولم يكن الباعث له المحظور لكان المباح مستقلا بتحريكه ، ولكان لامحالة يسافر لأجله فله الترخص يكن الباعث له المحظور لكان المباح مستقلا بتحريكه ، ولكان لامحالة يسافر لأجله فله الترخص

<sup>(</sup>۱) حديث قصره صلى الله عليه وسلم في بعض الغزوات نمانية عشر يوما على موضوع واحد : أبوداود من حديث عمران بن حصين فى قصة الفتح فأقام بمكة نمانية عشر ليلة لا يصلى إلار كمتين والبخارى من حديث ابن عباس أقام بمكة تسعة عشر يوما يقصر الصلاة ولأبى داود سبعة عشر بتقديم السين وفى رواية له خمسة عشر

والمتصوفة الطوافون فى البلاد من غير غرض صحيح سوى التفرجلشاهدة البقاع المختلفة في ترخصهم خلاف، والمختار أن لهم الترخص

الرخصة الرابعة: الجمُّع بين الظهر والعصر في وقتيهما وبين المغرب والعشاء في وقتيهما. فذلك أيضا جائز في كل سمفر طويل مباح ، وفي جوازه في السفر القصير قولان ، ثم إن قدم العصر إلى الظهر فلينو الجمع بين الظهر والعصر في وقتيهما قبل الفراغ مر الظهر وليؤذن للظهر وليقم ، وعند الفراغ يقيم للعصر ، ويجدد التيم أولا إن كان فرضه التيم ولايفرق بينهما بأكثر من تيم وإقامة ، فإن قدم العصر لم يجز ، وإن نوى الجمع عندالتحرّم بصلاة العصر جاز عند المزنى، وله وجه في القياس، إذ لامستند لإيجاب تقديم النية، بل الشرع جوز الجمع ، وهذا جمع ، وإنما الرخصة في العصر ، فتكفي النية فيها ، وأما الظهر فجار على القانون ، ثم إذا فرغ من الصلاتين ، فينبغي أن يجمع بينسن الصلاتين، أما العصر فلا سنة بمدها، ولكن السنة التي بعد الظهر يصليها بعد الفراغ من العصر ، إما راكبا أو مقيمًا، لأنه لوصلي راتبة الظهر قبل العصر لانقطعت الموالاة وهي واجبة على وجه، ولوأراد أن يقيم الأربع المسنونة قبل الظهر والأربع المسنونة قبلالعصرفليجمع بينهن قبل الفريضتين فيصلى سنة الظهر أولاً ، ثم سـنة العصر ، ثم فريضة الظهر ، ثم فريضة العصر ، ثم سنة إ الظهر الركعتان اللتان هما بعد الفرض ، ولا ينبغي أن يهمل النوافل في السفر ، قَمْ يَفُو مُعْمَن ثوابها أكثر مما يناله من الربح ، لاسيما وقد خفف الشرع عليه ، وجوزله أداحاعلىالراحلة كي لا يتعوَّق عن الرفقة بسببها ، وإن أخر الظهر إلى العصر فيجرى على هذا الترتيب ولا يبالى بوقوع راتبة الظهر بعد العصر في الوقت المكروه ، لأن ماله سبب لايكره في هذا الوقت ، وكذلك يفعل في المنرب والمشاء والوتر ، وإذا قدم أو أخر فبعد الفراغ من الفرض يشتغل بجميع الرواتب ويختم الجميع بالوتر ، وإن خطر له ذكر إلظهر قبل خروج وقته فليمزم على أدائه مع المصر جماً ، فهو نية الجمع ، لأنه إنما يخلو عن هذه النية ، إما بنية الترك ، أو بنية التأخير عن وقت العصر وذلك حرام، والعزم عليه حرام،وإذلم يتذكر الظهر حتى خرج وقتــه إما لنوم أو لشــغل فله أن يؤدي الظهر مع العصر ولا يكون عاصـيا

لأنالسفر كما يشغل عن فعل الصلاة فقد يشغل عن ذكرها ، ويحتمل أن يقال إن الظهر إعا تقع أداء إذا عزم على فعلها قبل خروج وقتها ، ولكن الأظهر أن وقت الظهر والعصر صار مشتركا في السفر بين الصلاتين ، ولذلك يجب على الحائض قضاء الظهر والعصر عند قبل الغروب ، ولذلك ينقدح أن لاتشترط الموالاة ولا الترتيب بين الظهر والعصر عند تأخير الظهر ، أما إذا قدم العصر على الظهر لم يجز ، لأن مابعد الفراغ من الظهر هو الذي جعل وقتا للمصر إذ يبعد أن يشتغل بالعصر من هو عازم على ترك الظهر أو على تأخيره وعدر المطر مجوز للجمع ، كمذر السفر ، وترك الجمعة أيضا من رخص السفر ، وهي متعلقة أيضا بفرائض الصلوات ، ولو نوى الإقامة بعد أن صلى العصر فأدرك وقت العصر في الحضر فعليه أداء العصر ، وما مضى إعا كان مجز ال بشرط أن يبتى العدر العضر وقت العصر .

الرخصة الخامسة: التنفل راكباً .كان رسول الله صلى الله عليه وسلم (۱) يصلى على راحلته أينما توجهت به دابته ، وأو تر رسول الله صلى الله عليه وسلم على الراحلة ، وليس على المتنفل الراكب فى الركوع والسجود إلا الإيماء ، وينبغى أن يجعل سجوده أخفض من ركوعه ولا يلزمه الانحناء إلى حد يتعرض به لخطر بسبب الدابة ، فإن كان فى مرقد فليتم الركوع والسجود فإنه قادر عليه

وأما استقبال القبلة فلا يجب لافى ابتداء الصلاة ولافى دوامها ، ولكن صوب الطريق بدل عن القبلة ، فليكن فى جميع صلاته إما مستقبلا للقبلة أو متوجها فى صوب الطريق لتكون له جهة يثبت فيها ، فلو حرف دابته عن الطريق قصدا بطلت صلاته ، إلا إذا حرفها إلى القبلة ، ولو حرفها ناسيا وقصر الزمان لم تبطل صلاته ، وإن طال ففيه خلاف ، وإن جمحت به الدابة فانحرفت لم تبطل صلاته ، لأن ذلك مما يكثر وقوعه ، وليس عليه سجود سهو، إذا لجاح غير منسوب إليه ، مخلاف مالوحرف ناسيا ، فإنه يسجد للسهو بالإعاء .

الرخصة السادسة: التنفل للماشي جائز في السفر. ويومى، بالركوع والسجود، ولا يقعد للتشهد، لأن ذلك يبطل فائدة الرخصة، وحكمه حكم الراكب، لكن ينبغي أن يتحرّم

<sup>(</sup>١) حديث كان يصلى على راحلته أينما توجهت به دابته وأوتر على الراحلة :متفقعليهمن حديث ابن عمر

بالصلاة مستقبلا للقبلة ، لأن الانحراف فى لحظة لاعسر عليه فيه ، بخلاف الراكب فإن فى تحريف الدابة وإن كان العنان بيده نوع عسر ، ورعا تكثر الصلاة فيطول عليه ذلك ولا ينبغى أن يمشى فى نجاسة رطبة عمدا ، فإن فعل بطلت صلابه ، بخلاف مالووطئت دابة الراكب بجاسة ، وليس عليه أن يشوش المشي على نفسه بالاحتراز من النجاسات التي لا تخلو الطريق عنها غالبا ، وكل هارب من عدو أو سيل أو سبع فله أن يصلي الفريضة راكبا أو ماشيا كما ذكر ناه فى التنفل

الرخصة السابعة: الفطر وهو فى الصوم فالمسافر أن يفطر إلا إذا أصبح مقيما ثم سافر فعليه إيمام ذلك اليوم ، وإن أصبح مسافرا صائما ثم أقام فعليه الإيمام وإن أقام مفطرا فليس عليه الإمساك بقية النهار ، وإن أصبح مسافرا على عزم الصوم لم يلزمه ، بل له أن يفطر إذا أراد ، والصوم أفضل من الفطر ، والقصر أفضل من الإيمام ، للخروج عن شبهة الخلاف ولأنه ليس فى عهدة القضاء ، وربما يتعذر عليه ذلك بعائق فيبقى فى ذمته إلا إذا كان الصوم يضرّبه فالإفطار أفضل

فهذه سبع رخص ، تعلق ثلاث منها بالسفر الطويل ، وهي القصر ، والفطر ، والمسح ثلاثة أيام، وتتعلق اثنتان منها بالسفرطويلا كان أو قصير اوهما سقوط الجمعة ، وسقوط القضاء عند أذاء الصلاة بالتيمم ، وأما صلاة النافلة ماشيا وراكبا ففيه خلاف والأصح جوازه في القصير ، والجمع بين الصلاتين فيه خلاف ، والأظهر اختصاصة بالطويل ، وأما صلاة الفرض راكبا وماشيا للخوف فلا تتعلق بالسفر ، وكذا أكل الميتة ، وكذا أداء الصلاة في الحال بالتيمم عند فقد الماء ، بل يشترك فها الحضر والسفر مهما وجدت أسبابها

فإن قلت: فالعلم بهذه الرخص هل يجب على المسافر تعلمه قبل السفر أم يستحب أهذلك فاعلم: أنه إن كان عازما على ترك المسح والقصر والجمع والفطر وترك التنفل را كباو ماشيا لم يلزمه علم شروط الترخص في ذلك ، لأن الترخص ليس بواجب عليه ، وأما علم رخصة التيم فيلزمه ، لأن فقد الماء ليس إليه إلا أن يسافر على شاطىء نهر يوثق بيقاء مائه أو يكون معه في الطريق عالم يقدر على استفتائه عند الحاجة ، فله أن يؤخر إلى وقت الحاجة أما إذا كان يظن عدم الماء ولم يكن معه عالم فيلزمه التعلم لا محالة

فإن قلت : التيم يحتاج إليه لصلاة لم يدخل بعد وقتها ، فكيف يجب علم الطهـارة لصلاة بعد لم تجب وربما لاتجب

فأقول: من يبنه وبين الكعبة مسافة لاتقطع إلا في سنة فيازمه قبل أشهر الحجابتداء السفر، ويازمه تعلم المناسك لا محالة، إذا كان يظن أنه لا يجد في الطريق من يتعلم منه لأن الأصل الحياة واستمرارها، وما لايتوصل إلى الواجب إلا به فهو واجب، وكل ما يتوقع وجوبه توفعا ظاهرا غالبا على الظن، وله شرط لا يتوصل إليه إلا بتقديم ذلك الشرط على وقت الوجوب فيجب تقديم تعلم الشرط لا محالة، كعلم المناسك قبل وقت المحج وقبل مباشرته فلا يحل إذا للمسافر أن ينشى، السفر ما لم يتعلم هذا القدر من علم التيمم، وإن كان عازما على سائر الرخص فعليه أن يتعلم أيضا القدر الذى ذكر ناه من علم التيمم وسائر الرخص، فإنه إذا لم يعلم القدر الجائز لرخصة السفر لم يمكنه الاقتصار عليه فإن قلت: إنه إذ لم يتعلم كيفية التنفل راكباً وماشياً ماذا يضره وغايته إن طي أن تكون علمها واجبا

فأقول: من الواجب أن لا يصلي النفل على نعت الفساد، فالتنفل مع الحدث والنجاسة وإلى غير القبلة ومن غير إتمام شروط الصلاة وأركانها حرام، فعليه أن يتعلم ما يحترز به عن النافلة الفاسدة حذرا عن اللوقوع في المحظور، فهذا بيان علم ماخفف عن المسافر في سفره

## القسم الثانى

#### ما يتجدد من الوظيفة بسبب السفر

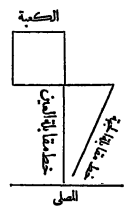
وهو علم القبلة والأوقات وذلك أيضا واجب في الحضر ، ولكن في الحضر من يكفيه من محراب متفق عليه ، يغنيه عن طلب القبلة ، ومؤذن يراعى الوقت فيغنيه عن طلب علم الوقت ، والمسافر قدتشتبه عليه القبلة ، وقد يلتبس عليه الوقت ، فلابدله من العلم بأدلة القبلة والموافيت

أما أدلة القبلة فهي ثلاثه أقسام، أرضية ،كالاستدلالبالجبال، والقيري، والأنهار، وهو اثية

كالاستدلال بالرياح شمالها وجنوبها ، وصباها ودبورها ، وسماوية ، وهي النجوم فأما الأرضية والهوائية فنختلف باختلاف البلاد ، فرب طريق فيه جبل مرتفع يعلم أنه على يمين المستقبل، أو شماله أو ورائه، أو قدَّامه، فليعلم ذلك وليفهمه، وكذلك الرياح قد تدل في بعض البلاد فليفهم ذلك ، ولسنا نقدر على استقصاء ذلك إذ ليكل بلد وإفليم حكم آخر وأما السماوية ، فأداتها تنقسم إلى مهارية وإلى ليلية. أماالنهارية فالشمس، فلا مدأن يراعي قبل الخروج من البلد أن الشمس عند الزوال أين تقع منه ، أهي بين الحاجبين ، أو على المين اليمني ، أو اليسرى ، أو تميل إلى الجبين ميلا أكثر من ذلك ، فإن الشمس لاتعدوفي البلاد الشمالية هذه المواقع، فإذا حفظَ ذلك فهما عرف الزوال بدليله الذي سنذكره عرف القبلة به ، وكذلك يراعى مواقع الشمس منه وقت العصر ، فإنه في هذين الوقتين يحتاج إلى القبلة بالضرورة ، وهذا أيضا لماكان يختلف بالبلاد فليس يمكن استقصاؤه، وأماالقبلة وقت المغرب فإنها تدرك بموضع الغروب وذلك بأن يحفظ أنالشمس تغربءن يمين المستقبل، أو هي ماثلة إلى وجهه، أو قفاه ؟ وبالشفق أيضا تعرف القبلة للمشاء الأخيرة و بمشرق الشمس تعرف القبلة لصلاة الصبح • فكأن الشمس تدل على القبلة في الصلوات الخس ولكن يختلف ذلك بالشتاء والصيف، فإن المشارق والمغارب كثيرة، وإن كانت محصورة فى جهتين فلا بد من تعلم ذلك أيضا ، ولكن قد يصلى المغرب والعشاء بعد غيبوبة الشفق فلا يمكنه أن يستدل على القبلة به ، فعليه أن يراعي موضع القطب وهو الكوكب الذي يْقَالَ له الجدي ، فإنه كوك كالثابت لا نظهر حركته عن موضعه ، وذلك إما أن يكون على قفا المستقبل ، أو على منكبه الأعن من ظهره ، أو منكبه الأيسر في البلاد الشمالية من مكة ، وفي البلاد الجنوبية كالبمن وما والاها ، فيقع في مقابلة المستقبل ، فيتعملم ذلك ، وما عرآنه في بلده فليعول عليه في الطريق كله إلا إذاطال السفر ، فإن المسافة إذا بعدت اختلفت موقع الشمس، وموقع القطب، ، وموقع المشارق والمنارب، إلا أن ينتهي في أتناء سفره إلى بلاد فينبغي أن يسأل أهل البصيرة ، أو يرانب هذه الكواك وهومستقبل عراب جامع البلد، حتى يتضح له ذلك فهما تعلم هذه الأدلة فله أن يعول عليها ، فإن بان له

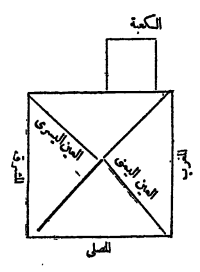
أنه أخطأ من جهة القبلة إلى جهة أخرى من الجهات الأربع فينبغى أن يقضى، وإن انحرف عن حقيقة محاذاة القبلة ولكن لم يخرج عن جهها لم يلزمه القضاء

وقد أورد الفقهاء خلافا في أن المطلوب جهة الكعبة أو عينها ، وأشكل معنى ذلك على قوم ، إذ قالوا إن قلنا أن المطلوب العين ، فنى يتصور هذا مع بعدالديار، وإن قلناأن المطلوب الجهة ، فالوافف في المسجد إن استقبل جهة الكعبة وهو خارج ببدنه عن موازاة الكعبة لاخلاف في أنه لا تصح صلاته ، وقد طولوا في تأويل معنى الخلاف في الجهة والعين ، ولا بد أولا من فهم معنى مقابلة العين ومقابلة الجهة ، فعنى مقابلة العين . أن يقف موقفا لو خرج خط مستقيم من بين عينيه إلى جدار الكعبة لا تصل به وحصل من جانبي الخط خرج خط مستقيم من بين عينيه إلى جدار الكعبة لا تصل به وحصل من جانبي الخط زاويتان منساويتان ، وهذه صورته ، والخارج من موقف المصلي يقدر أنه خارج من بين عينيه فهذه صورة مقابلة العين



وأما مقابلة الجهة فيجوز فيها أن يتصل طرف الخط الخارجي من بين العينين إلى الكعبة من غير أن يتساوى الزاويتان عن جهتي الخط ، بل لا يتساوى الزاويتان إلا إذاا تنهى الخط إلى نقطة معينة هي واحدة ، فلو مد هذا الخط على الاستقامة إلى سائر النقط من يمينها أو شمالها كانت إحدى الزاويتين أضيق ، فيخرج عن مقابلة العين ولكن لا يخرج عن مقابلة الجهة ، كالخط الذي كتبنا عليه مقابلة الجهة فإنه لو قدر الكعبة على طرف ذلك الخط لكان الواقف مستقبلا لجهة الكعبة لالعينها ، وحد تلك الجهة ما يقع بين خطين يتوهمها الواقف مستقبلا لجهة خارجين من العينين فيلتق طرفاها في داخل الرأس بين العينين على زاوية قاعة الواقف مستقبلا لجهة خارجين من العينين فيلتق طرفاها في داخل الرأس بين العينين على زاوية قاعة

فما يقع بين الخطين الخارجين مر المينين فهو داخل فى الجهة، وسعة ما بين الخطين تتزايد بطول الخطين ، وبالبعد عن الكعبة ، وهذه صورته



فإذا فهم معنى العين والجهة فأنول الذى يصح عندنا فى الفتوى أن المطلوب العـين إل كانت الكعبة مما يمكن رؤيتها ، وإن كان يحتاج إلى الاستدلال عليها لتعذر رؤيتها فيكنى استفيال الجهية

فأما طلب المين عند المشاهدة فمجمع عليه ، وأما الاكتفاء بالجهة عندتعذر المعاينة فيدل عليه السكتاب والسنة وفعل الصحابة رضي ألله عنهم والقياس

أما الكتاب: فقوله تعالى (وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَأُوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ (١١) أي نحوه ومن قابل جهة الكعبة يقال قدولًى وجهه شطرها

وأما السنة ، فما روي عن رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) أنه قال لأهل المدينة دما بَيْنَ اللهُ عليه وسلم وألم المدينة ، والمشرق قِبْلَة ، والمغرب يقع على يمين أهل المدينة ، والمشرق على يساره ، فجعل رسول الله صلى الله عليه وسلم جميع ما يقع يينهما قبلة ، ومساحة السكمبة لا تنى بما بين المشرق والمغرب ، وإنما ينى بذلك جهتها ، وروي هذا اللفظ أيضا عن عمر وابنه رضي الله عنهما

<sup>(</sup>۱) حديث مابين المشرق والمغرب قبلة: الترمذي وصححه والنسائي و قال منكروا بن ماجه من حديث أبي هريرة. (۱) المقرة : ١٥٠٠

وأما فعل الصحابة رضي الله عنهم: فا روي (١) أن أهل مسجد قباء كانوا في صلاة الصبح بالمدينة مستقبلين لبيت المقدس، مستدبرين الكعبة، لأن المدينة بينهما، فقيل لهم الآن قد حولت القبلة إلى الحكمية فاستداروا في أثناء الصلاة من غير طلب دلالة، ولم ينكر عليهم وسمي مسجده ذا القبلتين، ومقابلة العين من المدينة إلى مكة لا تعرف إلا بأدلة هندسية يطول النظر فيها، فكيف أدركوا ذلك على البديهة في أثناء الصلاة وفي ظامة الليل، ويدل أيضا من فعلهم أنهم بنوا المساجد حوالي مكة وفي سائر بلاد الإسلام، ولم يحضروا قط مهندسا عند تسوية المحاريب، ومقابلة العين لا تدرك إلا بدقيق النظر الهندسي

وأما القياس: فهو أن الحاجة تمس إلى الاستقبال و بناء المساجد فى جميع أقطار الأرض ولا يمكن مقابلة المين إلا بملوم هندسية لم يرد الشرع بالنظر فيها، بل ربما يزجر عن التعمق في علمها، فكيف ينبني أمر الشرع عليها فيجب الاكتفاء بالجهة للضرورة

وأما دليل صحة الصورة التي صور ناها وهو حصر جهات العالم في أربع جهات ، فقوله عليه السلام في آداب قضاء الحاجة (٧) « لا تَسْتَقْبِلُوا بِهَا القِبْلَةَ وَلا تَسْتَدْبِرُوها وَلْسَكِنْ هُرَّقُوا أَوْ غَرِّبُوا » وقال هذا بالمدينة ، والمشرق على يسار المستقبل بها ، والمغرب على يمينه ، فنهى عن جهتين ورخص في جهتين ، وجموع ذلك أربع جهات ، ولم يخطر ببال أحد أن جهات العالم يمكن أن تفرض في ست ، أو سبع ، أو عشر ، وكيفها كان فا حكم الباق بل الجهات تثبت في الاعتقادات بناء على خلقة الإنسان ، وليس له إلا أربع جهات ، قدام وخلف وعين وشمال ، فكانت الجهات بالإضافة إلى الإنسان في ظاهر النظر أربعا، والشرع لا يبني إلا على مثل هذه الاعتقادات ، فظهر أن المطاوب الجهة ، وذلك يسهل أم الاجتهاد فيها وتعلم به أدلة القبلة

فأما مقابلة المين: فإنها تعرف بمعرفة مقدار عرض مكة عن خط الاستواء ، ومقدار درجات طولها ، وهو بعدها عن أول عمارة في المشرق، ثم يعرف ذلك أيضا في موقف المصلى

<sup>(</sup> ٢ ) حديث ان أهل قبا كانوا فى صلاة الصبح مستقبلين لبيت المقدس فقيل لهم إلا أن القبلة قد حولت إلى الكعبة فاستداروا \_ الحديث: مسلمين حديث أنس واتفقاعليه من حديث ابن عمر معاختلاف (٣ ) حديث لا تستقبلوا القبلة ولا تستدبروها ولسكن شرقوا أوغربوا متفق عليه من حديث أبي أيوب

ثم يقابل أحدهما بالآخر ، ويحتاج فيمه إلى آلات وأسباب طويلة ، والشرع غير مبني عليها قطعاً ، فإذاً القدر الذي لابد من تعلمه من أدلة القبلة موقع المشرق والمغرب في الزوال ، وموقع الشمس وقت العصر ، فبهذا يسقط الوجوب

فإِن قلت : فلو خرج المسافر من غير تعلم ذلك هل يعصى

فأتول: إن كان طريقه على قرى متصلة فيها محاريب أو كان معمه في الطريق بصير بأدلة القبلة موثوق بمدالته وبصيرته ، ويقدر على تقليده فلا يمصي ، وإن لم يكن معه شيء من ذلك عصى ، لأنه سيتعرض لوجوب الاستقبال ولم يكن قد حصل علمه فصار ذلك كملم التيم وغيره ، فإن تعلم هذه الأدلة واستبهم عليه الأمر بغيم مظلم ، أو ترك التعلم ولم يجد في الطريق من يقلده ، فعليه أن يصلي في الوقت على حسب حاله ، ثم عليه القضاء سواء أصاب أم أخطأ ، والأعمى ليس له إلا التقليد ، فليقلد من يوثق بدينه وبصيرته إن كان مقلده عجم دا في القبلة ، وإن كانت القبلة ظاهرة فله اعتماد قول كل عدل مخبره بذلك في حضر أو سفر ، وليس للأعمى ولا للجاهل أن يسافر في قافلة ليس فيها من يمرف أدلة القبلة حيث يحتاج إلى الاستدلال ، كا ليس للمامي أن يقيم ببلدة ليس فيها فقيه عالم تفصيل الشرع بل يلزمه الهجرة إلى حيث يجد من يعلمه دينه ، وكذا إن لم يكن في البلد إلا فقيه فاسق، فعليه الهجرة أيضا إذ لايجوز له اعتماد فتوى الفاسق، بل العدالة شرط لجوازقبول الفتوى ، كما في الرواية ، و إن كان معروفا بالفقه مستور الحال في العدالة والفسق فله القبول ميما لم بجد من له عدالة ظاهرة ، لأن المسافر في البلاد لا يقدر أن يبحث عن عدالة المفتين فإن رآه لابسا للحرير، أو مايغلب عليه الإبريسم، أو راكبا لفرس عليه مركب ذهب فقد ظهر فسقه وامتنع عليــه قبول قوله ، فليطلب غيره ، وكذلك إذا رآه يأكل على مائدة سلطان أغلب ماله حرام ، أو يأخذ منه إدرارا ، أو صلة من غير أن يعلم أن الذي الفتوى والرواية والشهادة .

وأما معرفة أوقات الصلوات الخس فلابد منها

فوقت الظهر يدخل بالزوال ، فإن كل شخص لابد أن يقع له فى ابتداء النهار ظل مستطيل فى جانب المغرب ، ثم لايزال ينقص إلى وقت الزوال ، ثم يأخذ فى الزيادة فى جهة المشرق ، ولايزال يزيد إلى الغروب ، فليتم المسافر فى موضع أو لينصب عودا مستقيما وليعلم على رأس الظل ، ثم لينظر بعد ساعة فإن رآه فى النقصان فلم يدخل بعد وقت الظهر وطريقه فى معرفة ذلك أن ينظر فى البلد وقت أذان المؤذن المتمد ظل قامته ، فإن كان مثلا ثلاثة أقدام بقدمه فهما صار كذلك فى السفر وأخذ فى الزيادة صلى ، فإن زادعليه ستة أقدام ونصفا بقدمه دخل وقت العصر ، إذ ظل كل شخص بقدمه ستة أقدام و نصف بالتقريب ثم ظل الزوال يزيد كل يوم إن كان سفره من أول الصيف ، وإن كان اول الشتاء فينقص كل يوم ، وأحسن ما يعرف به ظل الزوال الميزان ، فليستصحبه المسافر ، وليتملم اختلاف كل يوم ، وأحسن ما يعرف به ظل الزوال الميزان ، فليستصحبه المسافر ، وليتملم اختلاف الظل به فى كل وقت ، وإن عرف موقع الشمس من مستقبل القبلة وقت الزوال وكان فى المسفر فى موضع ظهرت القبلة فيه بدليل آخر ، فيمكنه أن يعرف الوقت بالشمس بأن تصير بين عينيه مثلا إن كانت كذلك فى البله

وأما وقت المغرب: فيدخل بالغروب، ولكن قد تحجب الجبال المغرب عنه فينبغى أن ينظر إلى جانب المشرق فهما ظهر سواد فى الأفق مرتفع من الأرض قدررمح فقد دخل وقت المغرب.

وأما العشاء: فيعرف بغيبو بة الشفق وهو الحمرة فإن كانت محجوبة عنه بجبال فيعرفه بظهور الكواكب الصغار وكثرتها ، فإن ذلك يكون بعد غيبو بة الحمرة

وأما الصبح: فيبدو في الأول مستطيلا كذنب السرحان فلا يحكم به إلى أن ينقضى زمان ، ثم يظهر يناض معترض لايعسر إدراكه بالعين لظهوره ، فهذا أول الوقت ، قال صلى الله عليه وسلم (١) « لَيْسَ الصَّبْحُ هَكَذَا » وجمع بين كفيه « وَ إِنَّمَا الصَّبْحُ هَكَذَا »

<sup>(</sup>١) حديث ليس الصبح هكذا وجمع كفه إنما الصبح هكذا ووضع احدى سبابتيه على الأخرى وفتحها وأشاربه إلى أنه معترض: ابن ماجه من حديث ابن مسعود باسناد صحيح مختصر دون الاشارة بالكف والسيابتين ولأحمد من حديث طلق بن على ليس الفجر المستطيل في الأفسق لسكنه المعترض الأحمر واسناده حسن

ووضع إحدى سبابتيه على الأخرى وفتحهما ، وأشار به إلى أنه معترض ، وقد يستدل عليه بالنازل، وذلك تقريب لأتحقيق فيه ، بل الاعتماد على مشاهدة انتشار البياض عرضا لأن قوما ظنوا أن الصبح يطلع قبل الشمس بأربع منازل، وهذا خطأ لأن ذلك هو الفجر الكاذب، والذي ذكر والمحققون أنه يتقدم على الشمس عنزلتين، وهذا تقريب ولكن لااعتماد عليه فإن بعض المنازل تطلع معترضة منحرفة فيقضر زمان طلوعها ، وبعضها منتصبة فيطول زمان طلوعها ، ويختلف ذلك في البلاد اختلافا يطول ذكره ، نعم : تصلح المنازل لأن يعلم بها قرب وقت الصبح وبعده ، فأما حقيقة أول الصبح فلا عكن ضبطه عنزلتين أصلا وعلى الجُملة فإذا بقيت أربع منازل إلى طلوع قرن الشمس عقدار منزلة ينيقن أنه الصبح السكاذب، وإذا بقي قريب من منزلتين، يتحقق طلوع الصبح الصادق، ويبقي بين الصبحين قدر ثلثي منزلة بالتقريب يشك فيه أنه من وقت الصبح الصادق أوالكاذب،وهو مبدأ ظهور البياض وانتشاره قبل اتساع عرضه ، فن وقت الشك ينبغي أن يترك الصائم السحور ويقدم القائم الوتر عليه ، ولا يصلى صلاة الضبح حتى تنقضي مدة. الشك ، فإذا تحقق صلى ، ولوأراد مربدأن يقدّر على التحقيق وقتا معينا يشرب فيه منسحرا ، ويقوم عقيبه ويصلى الصبح متصلابه ، لم يقدر على ذلك ، فليس معرفة ذلك في قوة البشر أصلا بل لا من مهلة للتوقف والشك ، ولا اعتماد إلا على العيان ولا اعتماد في العيان إلا على أن يصير الضوء منتشرا في العرض حتى تبدو مبادى الصفرة

وقد غلط في هذا جمع من الناس كثير ، يصاون قبل الوقت ،ويدل عليه ماروى أبوعيسى الترمذى في جامعه بإسناده عن طلق بن على أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال (١) «كاوُ ا وَاشْرَبُوا وَلَا يَهِبَنَّكُمُ السَّاطِعُ أَنْكُمَ الْسَّاطِعُ أَنْكُمَ السَّاطِعُ أَنْكُمَ الْكُمَ الْمَاعِدُ وَكُلُوا واشْرَبُوا حَتَى يَعْتَرِضَ لَكُمُ الْاَعْمَ ، وهذا صريح في رعاية الحرة ، قال أبو عيسى وفي الباب عن عدي بن حاتم ، وأبي ذر ، وسمرة ابن جندب ، وهو حدبث حسن غريب ، والعمل على هذا عند أهل العمل

<sup>(</sup>۱) حديث طلق بن على كلموا واشربوا ولا يهيبنكم الساطع المصعد وكلموا واشربوا حتى يعترض لسكم الأحمر قال المصنف رواه أبو عيسى الترمذي في جامعه وقال حسن غريب وهسوكما ذكسر ورواه أبو داود أيضا

وقال ابن عباس رضي الله عنها ، كلوا واشربوا مادام الضوء ساطعا ، قال صاحب الغريبين: أي مستطيلا فإذاً لا ينبنى أن يعول إلا على ظهور الصفرة ، وكا نها مبادى الحرة ، وإنحا يحتاج المسافر إلى معرفة الأوقات ، لأنه قد يبادر بالصلاة قبل الرحيل حتى لا يشق عليه النزول أو قبل النوم حتى يستريح ، فإن وطن نفسه على تأخير الصلاة إلى أن يتيقن فتسمح نفسه بفوات فضيلة أول الوقت ، و يتجشم كلفة النزول ، وكلفة تأخير النوم إلى التيقن ، استغنى عن تعلم علم الأوقات ، فإن المشكل أوائل الأوقات لا أوساطها

نم كتاب آداب السفر ، ويليه كتاب آداب السماع والوجد

كناب آداب لسماع والوجد

#### كناب آداب لسماع والوجد

وهو الكتاب الثامن من زبع العادات من كتاب إحياء علوم الدين

### بسسم المدالرهن الرحيم

الحمد لله الذي أحرق قاوب أوليائه بنار عبته ، واسترق همهم وأرواحهم بالشوق إلى لقائه ومشاهدته ، ووقف أبصاره وبصائره على ملاحظة جمال حضرته ، حتى أصبحوا من تنسم روح الوصال سكرى ، وأصبحت قلوبهم من ملاحظة سبحات الجلال والهة خيرى فلم يروا في الكونين شيئا سواه ، ولم يذكروا في الدارين إلا إياه ، إن سنحت لأبصاره صورة عبرت إلى المصور بصائره ، وإن قرعت أسماعهم نغمة سبقت إلى الحبوب سرائره وإن ورد عليهم صوت من عج أو مقلق أو مطرب أز محزن أو مبهج أو مشوق أو مهيج لم يكن انزعاجهم إلا إليه ، ولا طربهم إلا به ولا تردده إلا حواليه ، فنه سماعهم ، وإليه استماعهم إلا إلى ماله به ، ولا انبعائهم إلا له ولا تردده إلا حواليه ، فنه سماعهم ، وإليه استماعهم فقد أقفل عن غيره أبصاره وأسماعهم ، أولئك الذين اصطفاه الله لولايته ، واستخلصهم من ين أصفيائه وخاصته ، والصلاة على محمد المبعوث برسالته وعلى آله وصبه أئمة الحق وقادته ، وسلم كثيراً .

أما بعد: فإن القلوب والسرائر ، خزائن الأسرار ومعادن الجواهر ، وقد طويت فيها جواهرها كما طويت النار في الحديد والحجر ، وأخفيت كما أخني الماء تحت التراب والمدر ولا سبيل إلى استثارة خفاياها إلا بقوادح السماع ، ولامنفذ إلى القلوب إلامن دهليز الأسماع فالنغمات الموزونة المستلذة تخرج مافيها ، وتظهر محاسنها أو مساويها ، فلا يظهر من القلب عند التحريك إلا ما يحويه ، كما لا يرشيح الاناء إلا بما فيه ، فالسماع للقلب محك صادق، ومعيار ناطق ، فلا يصل نفس السماع إليه ، إلا وقد تحرك فيه ماهو الغالب عليه، وإذا كانت القلوب بالطباع مطيعة للإسماع حتى أبدت بوارد اتهام كامنها، وكشفت بهاعن مساويها وأظهر ت محاسنها بالطباع مطيعة للإسماع حتى أبدت بوارد اتهام كامنها، وكشفت بهاعن مساويها وأظهر ت محاسنها

وجب شرح القول فى السماع والوجد وبيان ما فيهـما من الفوائد والآفات ، وما يستحب فيهما من الآداب والهيئات ، وما يتطرق إليهما من خلاف العلماء فى أنهما من المحظورات أو المباحات ، ونحن نوضح ذلك فى بابين

الباب الأو ل : في إباحة السماع

الباب الثانى: في آداب السماع و آثاره في القلب بالوجد وفي الجوارح بالرقص والزعق و عزيق الثياب .

### الباب الأول

فى ذكر اختلاف العلماء فى إباحة السماع وكشف الحق فيه بيان أقاويل العلماء والمتصوفة فى تحليله وتحريمه

اعلم أن السماع هو أول الأمر، ويشر السماع حالة في القلب تسمى الوجد، ويشر الوجد تحريك الأطراف، أما بحركة غير موزونة فتسمى الاضطراب، وأما موزونة فتسمى التصفيق والرقص، فلنبدأ بحكم السماع وهو الأول وننقل فيه الأقاويل المعربة عن المناهب فيه، ثم ندكر الدليل على إباحته، ثم نردفه بالجواب عما تمسك به القائلون بتحريمه، فأما نقل المذاهب

فقد حكى القاضى أبو الطيب الطبرى عن الشافعي ، ومالك ، وأبى حنيفة ، وسفيان وجماعة من العلماء ألفاظا يستدل بها على أنهم رأوا بحريمه ، وقال الشافعي رحمه الله في كتاب آداب القضاء ، إن الغناء لهو مكروه يشبه الباطل ، ومن استكثر منه فهو سفيه تردشهادته وقال القاضى أبو الطيب : استاعه من المرأة التي ليست بمحرم له لا يجوز عندأ صحاب الشافعي رحمه الله بحال ، سواء كانت مكشوفة أو من وراء حجاب ، وسواء كانت حرة أو مملوكة وقال قال الشافعي رضي الله عنه صاحب الجارية إذا جمع الناس لسماعها فهوسفيه ترد شهادته وقال وحكي عن الشافعي أنه كان يكره الطقطقة بالقضيب و يقول و وضعته الزنادقة

ليشتغلوا به عن القرءان ، وقال الشافعي رحمه الله ويكره من جهة الخبر اللعب بالنرد أكثر مما يكره اللمب بشيء من الملاهي ، ولا أحب اللعب بالشطرنج ، وأكره كل ما يلعب به الناس، لأن اللعب ليس من صنعة أهل الدين ولا المروءة ، وأما مالك رحمه الله فقد تهي عن النناء، وقال إذا اشترى جارية فوجدها مغنية كان له ردها، وهومنذهب سائر أهل المدينة إلاإبراهيم بنسمدوحده، وأما أبوحنيفة رضى الله عنه فإنه كان يكره ذلك، ويجمل سماع النناء من الذنوب، وكذلك سائر أهل الكوفة، سفيان الثورى وحماد، وإبر اهيم، والشعبي ، وغير هم فهذا كله نقله القاضي أبو الطيب الطبرى ، ونقل أبو طالب المكي إباحة السماع عن جماعة فقال: سمم من الصحابة عبد الله بن جعفر، وعبد الله بن الزبير، والمنيرة بن شعبة ومعاوية وغيره ، وقال قد فعل ذلك كثير من السلف الصالح صحابي وتابعي بإحسان، وقال لم يزل الحجازيون عندنا بمكم يسمعون السماع في أفضل أيام السنة ، وهي الأيام الممدودات التي أمر الله عباده فيها بذكره وكأيام التشريق ولم يزل أهل المدينة مواظبين كأهل مكة على السماع إلى زماننا هــذا ، فأدركنا أبا مروان القاضي وله جوار يسمعن الناس التلحين قد أعدهن للصوفية ، قال وكان لعظاء جاريتان يلحنان فكان إخوانه يستمعون إليهما، قال وقيل لأبي الحسن بن سالم كيف تنكر السماع وقد كان الجنيد وسري السقطي وذو النون يستمعون، فقال وكيف أنكر السماع وقد أجازه وسمعه من هو خير مني، فقدكان عبدالله ابن جعفر الطيار يسمع ، وإنما أنكر اللهو اللعب في السماع ، وروسيك عن يحيي بن معاذ أنه قال فقدنا ثلاثة أشياء فما نراها ولا أراها تزداد إلا قلة حسن الوجه مع الصيانة،وحسن القول مع الديانة ، وحسن الأخاء مع الوفاء ، ورأيت في بعض الكتب هـ ذا محكيا بمينه عن الحارث المحاسبي وفيه مايدل على تجويزه السماع مع زهده ، وتصاونه وجمده في الدين وتشميره، قال وكان ابن مجاهد لايجيب دعوة إلا أن يكون فيه سماع ، وحكى غير واحد أنه قال اجتمعنا في دعوة ومعنا أبو القاسم ابن بنت منيع ، وأبو بكر بن داود ، وابن مجاهد فى نظرائهم فضر سماع فجل ابن مجاهد يحرض ابن بنت منبع على ابن داود فى أند يسمع فقال ابن داود حدثني أبي عن أحمد بن حنبـل أنه كره السماع، وكان أبي يكرهه وأنا على مذهب أبى، فقال أبو القاسم ابن بنت منيع أماجدى أحمد بن بنت منيع قد أنى عن صالح ابن أحمد، أن أباه كان يسمع قول ابن الخبازة، فقال ابن مجاهد لابن داود دعنى أنت من أيك وقال لا بن بنت منيع دعنى أنت من جدك أى شىء تقول باأبا بكر فيمن أنشد ببت شعر أهو حرام، فقال ابن داود لا قال : فإن كان حسن الصوت جرم عليه إنشاده، قال لا ، قال فإن أنشده وطوله وقصر منه المدود ومد منه المقصور أيحرم عليه ؟ قال أنا لمأقو لشيطان واحد فكيف أقوى لشيطانين ، قال وكان أبو الحسن العسقلاني الأسود من الأولياء واحد فكيف أقوى لشيطانين ، قال وكان أبو الحسن العسقلاني الأسود من الأولياء بسمع ويوله عند السماع ، وصنف فيه كتابا ورد فيه على منكريه ، و كذلك جماعة منهم وسنفوا في الرد على منكريه

وحكي عن بعض الشيوخ أنه قال: رأيت أبالعباس الخضر عليه السلام ، فقلت له ماتقول في هذا السماع الذي اختلف فيه أصابنا ، فقال هو الصفو الزلال الذي لا يثبت عليه إلا أقدام العلماء وحكي عن ممشاد الدينوري أنه قال رأيت النبي صلى الله عليه وسلم في النوم فقلت يارسول الله هل تذكر من هذا السماع شيئا؟ فقال ما أنكر منه شيئا، ولكن قل لهم يفتتحون قيله بالقروان و يختمون بعده بالقروان

وحكي عن طاهر بن بلال الهمداني الوراق وكان من أهل العلم أنه قال : كنت معتكفا في جامع جدة على البحر ، فوأيت يوما طائفة يقولون في جامع بعدة على البحر ، فوأيت يوما طائفة يقولون الشعر، قال فرأيت النبي صلى الله عليه وسلم ذلك بقلى ، وقلت في بيت من بيوت الله ، يقولون الشعر، قال فرأيت النبي صلى الله عنه ، وإذا أبو بكر يقول شيئا من القول والنبي صلى الله عليه وسلم يستمع إليه ويضع يده على صدره كالواجد بذلك . فقلت في نفسي . ماكان ينبغي لى أن أنكر على أولئك الذين كانوا يستمعون وهذا رسول الله عليه وسلم يستمع وأبو بكر يقول ، فالتفت إلي رسول الله صلى الله عليه وسلم بستمع وأبو بكر يقول ، فالتفت إلي رسول الله على الله عليه وسلم يستمع وأبو بكر يقول ، فالتفت إلي رسول الله على الله عليه وسلم ، وقال : هذا حق بحق أو قال حق من حق أنا أشك فيه ، وقال الجنيد: تنزل الرحمة على هذه الطائفة في ثلاثة مواضع ، عند الأكل ، لأنهم لا يأكلون إلا عن فاقة ، وعند الله المديقين ، وعند السماع فاقة ، وعند المذاكرة ، لأنهم لا يتحاورون إلا في مقامات الصديقين ، وعند السماع

لانهم بسمعون بوجد ويشهدون حقا، وعن ابن جر مج أنه كان يرخص في السماع فقيل له: أيو تي يوم القيامة في جملة حسناتك أو سيئاتك ؟ فقال : لافي الحسنات ولا في السيئات لأنه شبيه مِاللَّهِ ، وقال الله تعالى ( لاَ يُؤَاخِذُكُمُ اللهُ بِاللَّهُ وَلَا يُكُمْ (١٠) هذاما نقل من الأقاويل ومن طلب الحق في التقليد فهما استقصى تعارضت عنده هذه الأقاريل ، فيبق متحيرا أو مائلًا إلى بعض الأقاويل بالتشهى ، وكل ذلك قصور بل ينبغي أن يطلب الحق بطريقه وذلك بالبحث عن مدارك الحظر والإباحة كما سنذكره

# بيان الدليل على إماحة إسماع

اعلم أن قول القائل: السماع حرام . معناه أن الله تمالى بعاقب عليه ،وهذا أمر لا يعرف بمجرد العقل بل بالسم ، ومعرفة الشرعيات محصورة في النص ، أو القياس على المنصوص وأعنى بالنص ما أظهره صلى الله عليه وسلم بقوله ، أو فعله ، وبالقياس ، المعنى المفهوم من ألفاظه وأفعاله ، فإن لم يكن فيه نص ولم يستقم فيه قياس على منصوص بطل القول بتحريمه وبقى فعلا لاحرج فيه كسائر المباحات ، ولا يدل على تحريم السماع نص ولاقياس ويتضح ذلك في جوابنا عن أدلة المائلين إلى التحريم ، ومهما تم الجواب عن أدلتهم كان ذلك مسلكا كافيا في إثبات هذا الغرض ، لكن نستفتح و نقول قد دل النص والقياس جميعًا على إباحته .

أما القياس: فهو أن الغناء اجتمعت فيمه معان ينبغي أن يبحث عن أفرادها ، ثم عن جموعها ، فإن فيه سماع صوت طيب موزون مفهوم المعنى ، محرك للقلب ، فالوصف الأعم أنه صوت طيب، ثم الطيب ينقسم إلى الموزون وغيره، والموزون ينقسم إلى المفهــوم كالأشعار وإلى غير المفهوم كأصوات الجمادات وسائر الحيوانات

أماسهاع الصوت الطيب من حيث إنه طيب فلا ينبني أن يحرم، بل هو حلال بالنص والقياس أما القياس. فهو أنه يرجع إلى تلذذ حاسة السمع ، بإدراك ماهو مخصوص بهوللإنسان عقل وخمس حواس، ولكل حاسة إدراك، وفي مدركات تلك الحاسة مايستلذ، فلذة النظر في البصرات الجميلة كالخضرة والماء الجاري والوجه الحسن (۱) القرة ۲۲٥

وبالجملة سائر الألوان الجميلة وهى فى مقابلة ما يكره من الألوان الكدرة القبيحة، والشم الروائح الطيبة، وهى فى مقابلة الأنتان المستكرهة، والله ق الطعوم الذيذة كالدسومة والحلاوة والحوضة ، وهي فى مقابلة المرارة المستبشمة ، والمس ألذة اللين والنعومة والملاسة ، وهى فى مقابلة الجهل والبلادة فى مقابلة الخشونة والضراسة ، والمعقل لذة العلم والمعرفة ، وهى فى مقابلة الجهل والبلادة فكذلك الأصوات المدركة بالسمع تنقسم إلى مستلذة كصوت العنادل والمزامير، ومستكرهة كميق الحمير وغيرها ، فما أظهر قياس هذه الحاسة ولذتها على سائر الحواس ولذاتها

وأما النص: فيدل على إباحة سماع الصوت الحسن امتنان الله تعالى على عباده به ، إذ قال (يَزيدُ في الحَديث () هما بَعَث الله قال (يَزيدُ في الحَديث الْحُوْتِ مَا يَسَاءُ () فقيل هو الصوت الحسن ، وفي الحديث ( ما بَعَث الله نبياً إلاَّ حَسَنَ الصَّوْتِ » وقال صلى الله عليه وسلم ( الله أَشَدُ أَذُنَا لِلرَّجُل الحَسنِ الصَّوْتِ بالقُرْءَ ان مِن صاحبِ القَيْنَةِ لِقَيْنَتِهِ » وفي الحديث في معرض المدح لداود عليه السلام () أنه كان حسن الصوت في النياحة على نفسه ، وفي تلاوة الزبور حتى كان يجتمع الإنس والجن والوحوش والطير لسماع صوته ، وكان يحمل في مجلسه أربعائة جنازة وما يقرب منها في الأوقات ، وقال صلى الله عليه وسلم في مدح أبي موسى الأشعرى ( القَدْ اعْطَى مز مَرَامِيرِ آل دَاوُودَ » وقول الله تعالى (إنَّ أَنْ كَرَ ٱلْأَصُواتِ لَصَوْتُ ٱلحَمْيرِ ( ) منها في القرءان المنوت الحسن ، ولو جاز أن يقال إنما أبيح ذلك بشرط أن يكون في القرءان ، وإذا جاز سماع صوت العندليب ، لأنه ليس من القرءان ، وإذا جاز سماع في القرءان ، وإذا جاز سماع في القرءان ، وإذا جاز سماع

<sup>(</sup>١) حديث ما بعث الله نبيا إلا حسن الصوت: الترمذى فى الشائل عن قتادة وزاد قوله وكان نبيكم حسن الوجه حسن المصوت ورويناه متصلا فى النيلانيات من رواية قيادة عن أنس والصواب الأول قاله الدار قطنى ورواه ابن مهدويه فى النفسير من حمديث على بن أبى طالب وطرقه كلها ضعيفة .

<sup>(</sup> ٧ ) حديث ته أشد أذنا للرجل الحسن الصوت بالقرءان من صاحب القينة إلى قينته : تقدم في كتاب تلاوة الفرءان .

<sup>(</sup>٣) حديث كان داود حسن الصوت في النياحة على نفسه وفي تلاوة الزبور \_ الحديث : لم أجد له أصلا

<sup>(</sup> ٤ ) حديث لقد أوتى مزمارا من مزامير آل داود : قاله في مدح أبي موسى تقدم في تلاوة القرءان

<sup>(</sup>١) فاطر: ١ (٢) لقيان: ١٩

صوت غفل لا معنى له فلم لا يجوز سماع صوت يفهم منه الحكمة ، والمعانى الصحيحة، وإن من الشعر لحكمة ، فهذا نطر في الصوت من حيث إنه طيب حسن

الدرجة الثانية: النظر في الصوت الطيب الموزون، فإن الوزن وراء الحسن، في من صوت حسن خارج عن الوزن، وكم من صوت موزون غير مستطاب، والأصوات الموزونة باعتبار مخارجها ثلاثة، فإنها إما أن تخرج من جاد كصوت المزامير والأوتار وضرب القضيب والطبل وغيره، وإماأن تخرج من حنجرة حيوان وذلك الحيوان إماإنسان أو غيره كصوت المنادل والقارى وذات السجع من الطيور، فهي مع طيبها موزونة متناسبة المطالع والمقاطع، فلذلك يستلذ سماعها، والأصل في الأصوات حناجر الحيوانات، وإغاوضعت المزامير على أصوات الحناجر، وهو تشبيه للصنعة بالخلقة، ومامن شيء توصل أهل الصناعات المناعتهم إلى تصويره إلا وله مثال في الخلقة التي استأثر الله تعالى باختراعها، فنه تعلم الصناع وبه قصدوا الاقتداء، وشرح ذلك يطول، فسماع هذه الأصوات يستحيل أن يحرم المناعرة أو موزونة فلا ذاهب إلى تحريم صوت العندليب وسائر الطيور، ولافرق بين حنجرة وحنجرة، ولا بين جماد وحيوان، فينبني أن يقاس على صوت العندليب بين حنجرة وحنجرة، ولا بين جماد وحيوان، فينبني أن يقاس على صوت العندليب والطبل والدف وغيره، ولا بين جماد وحيوان، فينبني أن يقاس على صوت العندليب والطبل والدف وغيره، ولا يستثني من هذه (" إلا الملاهي والأوتار والمزامير التي ورد والطبل والدف وغيره، ولا يستثني من هذه (" إلا الملاهي والأوتار والمزامير التي ورد مرمت الحور واقتضت ضراوة الناس بها المبالغة في الفطام عنهاحتي انهي الأمر في الابتداء حرمت الحور واقتضت ضراوة الناس بها المبالغة في الفطام عنهاحتي انهي الأمر في الابتداء

<sup>(</sup>۱) حدیث المنع من الملاهی والأوتار والمزامیر: المخاری من حدیث أبی عامر أو أبی مالك الأشعری لیكون فی أمق أقوام بستحاون الخز والحریر والمعارف صورته عند المخاری صورة النعلیق ولذلك ضعفه ابن حزم ووصله أبو داود والاسماعیلی والمعازف الملاهی. قاله الجوهری ولأحمد من حدیث ابی أمامة ان الله أمرنی أن أعتی المزامیر والكرات یعنی البرابط والمعازف وله من حدیث قیس بن سعد بن عادة ان ربی حرم علی الخر والكوبة والفنین وله فی حدیث لأبی أمامة باستحلالهم الخور وضربهم بالدفوف وكلها ضعیفة ولأبی الشیخ من حدیث می عمر سمع مزمارا مرسلا الاسماع الی الملاهی معصیة ـ الحدیث: ولابی داود من حدیث این عمر سمع مزمارا فوضع أصبعیه علی أذنیه قال أبو داود وهو منكر

إلى كسر الدنان ، فحرم معها ما هو شعار أهل الشرب وهي الأوتار والمزامير فقط ، وكان تحريمها من قبل الاتباع ، كما حرمت الحلوة بالأجنبية لأنها مقدمة الجماع ، وحرم النظر إلى الفخذ لاتصاله بالسو أتين ، وحرم قليل الحمر وإن كان لا يسكر لأنه يدعو إلى السكر ، وما من حرام إلا وله حريم يطيف به ، و حكم الحرمة ينسحب على حريمه ، ليكون حمى للحرام ووقاية له ، وحظارا مانعا حوله ، كما قال صلى الله عليه وسلم (۱) د إن لكل مَلِك حمى وإن حمى الحرمة علل عمل من عرمة تبما لتحريم الحر لثلاث علل

إحداها : أنها تدعو إلى شرب الحمر ، فإن اللهذة الحاصلة بها إنما تتم بالحمر ، ولمثل هذه العلة حرم قليل الحمر .

الثانية: أنها في حق قريب المهد بشرب الحر تذكر مجالس الأنس بالشرب ، فهى سبب الذكر ، والذكر سبب انبعاث الشوق ، وانبعاث الشوق إذا قوي فهو سبب الإقدام ولهذه العلة نهى عن الانتباذ (٢) في المزفت ، والجنتم ، والنقير ، وهى الأوانى التي كانت مخصوصة بها ، فعنى هذا أن مشاهدة صورتها تذكرها ، وهذه العلة تفارق الأولى ، إذ ليس فيها اعتبار لذة في الذكر إذ لا لذة في رؤية القنينة وأواني الشرب ، لكن من حيث التذكر بها ، فإن كان السماع يذكر الشرب تذكيرا يشوق إلى الخر عند من ألف ذلك مع الشرب فهو منهي عن السماع لخصوص هذه العلة فيه

الثالثة: الاجتماع عليها لما أن صار من عادة أهل الفسق ، فيمنع من التشبه بهم لأنمن تشبه بقوم فهو منهم ، وبهذه العلة نقول بترك السنة مهما صارت شعارالأهل البدعة، خوفا من التشبه بهم ، وبهذه العلة يحرم ضرب الكوبة ، وهو طبل مستطيل دقيق الوسط واسع الطرفين ، وضربها عادة المختثين ، ولولا ما فيه من التشبه لكان مثل طبل الحجيج والغزو ، وبهذه العلة نقول لو اجتمع جماعة وزينوا مجلسا ، وأحضروا آلات الشرب وأقداحه وصبوا فيها السكنجبين ، ونصبوا ساقيا يدور عليهم ويسقيهم ، فيأخذون من الساقى ويشربون ، ويحيي بعضهم بعضا بكلماتهم المعتادة بينهم حرم ذلك عليهم الساقى ويشربون ، ويحيي بعضهم بعضا بكلماتهم المعتادة بينهم حرم ذلك عليهم

<sup>(</sup>١) حديث إن لحكل ملك حمى وإن حمى الله محارمه : تقدم في كتاب الحلال والحرام

<sup>(</sup> ٢ ) حديث النهبي عن الحنتم والمزفت والنقير : متفق عليه من حديث ابن عباس

وإنكان المشروب مباحا في نفسه لأن في هذا تشبها بأهل الفساد ، بل لهذا ينهى عن ابس القباء وعن ترك الشعر على الرأس قزعا في بلاد صار القباء فيها من لباس أهل الفساد ولا ينهى عن ذلك فيا من لباس أهل النهر ، لاعتباد أهل الصلاح ذلك فيهم

فيهذه المعانى حرم المزمار العراق والأو تاركلها كالمود والصنبح والرباب والبربط وغيرها وماعداذلك فليس في معناها كشاهين الرعاة ، والحميج وشاهين الطبالين، وكالطبل والقضيب وكل آلة يستخرج منهاصوت مستطاب موزون سوى مايعتاده أهل الشرب، لأن كل ذلك لا يتعلق بالخر، ولايذكر بها ولا يشوق إليها ولا يوجب النشبه بأربابها فلم يكن في معناها فبق على أصل الإباحة ، قياسا على أصوات الطيور وغيرها، بل أقول سماع الأوتار ممن يضربها على غيروزن متناسب مستلذ حرام أيضا، ومهذا يتبين أنه ليست العلة في تحريها عرد اللذة الطيبة بل القياس تحليل الطيبات كلها ، إلا ما في تحليله فساد قال الله تعالى ( قُلْ مَنْ حَرَّ مَ زينَة الله التي أخرَج لِعبَادِه و والطيبات كلها ، إلا ما في تحليله فساد قال الله تعالى ( وقل من حَرَّ مَ زينَة الله موزونة ، و إنا تحرم بنارض آخر كاسياني في العوارض المحرمة

الدرجة الثالثة: الموزون والمفهوم وهو الشعر ، وذلك لا يخرج إلامن حنجرة الإنسان فيقطع بإباحة ذلك لأنه مازاد إلاكونه مفهوما والكلام المفهوم غير حرام والصوت الطيب الموزون غير حرام ، فإذا لم يحرم الآحاد فن أين يحرم المجموع ، نعم ينظر فيما يفهم منه ،فإن كان فيه أمر محظور حرم نثره ونظمه وحرم النطق به ، سواء كان بألحان أو لم يكن والحق فيه ماقاله الشافعي رحمه الله ، إذ قال: الشعر كلام ، فسنه حسن ، وقبيحه قبيح ، ومهما جاز إنشاد الشعر بغير صوت وألحان جاز إنشاده مع الألحان ، فإن أفراد المباحات إذا اجتمعت كان ذلك المجموع مباحا ، ومهما انضم مباح لم يحرم إلا إذا تضمن المجموع محظور الانتضمنه كان ذلك المجموع مباحا ، ومهما انضم مباح لم يحرم إلا إذا تضمن المجموع محظور الانتضمنه الآحاد ولامحظورهمنا ، وكيف ينكر إنشاد الشعر وقدأ نشد بين يدي رسول الله صلى الله عليه وسلم (۱)

<sup>(</sup>۱) حدیث انشاد الشعر بین یدی رسول الله صلی الله علیه وسلم متفق علیه من حدیث أبی هریرة ان عمر مر بحسان و هو ینشد الشعر فی المسجد فلحظ الیه فقال قد کنت أنشد و فیهمن هو خیر منك ـ الحدیث : ولمسلم من حدیث عائشة انشاد حسن هجوت محمدا فأجبت عنه وعنسد الله فی ذاك الجزاء

<sup>(1)</sup> الأعراف : ٣٣

وقال عليه السلام (۱) « إِنَّ مِنَ الشَّعْرِ لَحَكْمةً ، وأنشدت عائشة رضي الله عنها ذهب الذين يعاش في أكنافهم وبقيت في خلف كجله الأجرب وروي في الصحيحين عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: لما قدم رسول الله صلى الله عليه وسلم (۱) المدينة ، وعك أبو بكر وبلال رضي الله عنها ، وكان بها وباء ، فقلت ياأبت كيف تجدك ؟ ويابلال كيف تجدك ؟ فكان أبو بكر رضي الله عنه إذا أخذته الحي يقول كل امرىء مصبح في أهله والموت أدنى من شراك نمله وكان بلال إذا أقلمت عنه الحي يرفع عقيرته ويقول ألاليت شعرى هل أبيتن ليلة بواد وحولي أذخر وجليل وهل أردن يوما مياه مجنة وهل يبدون لي شامة وطفيل وهل أردن يوما مياه مجنة وهل يبدون لي شامة وطفيل قال اللم حبب قائشة رضي الله عنها فأخبرت بذلك رسول الله صلى الله على الله عنها فأخبرت بذلك رسول الله صلى الله على الله عنها فأخبرت بذلك رسول الله صلى الله على الله عنها فقال الله حبب

القصيدة وإنشاد حسان أيضا

إلينا المدينة كحبنا مكة أو أشد

وإن سنام الحجد من آل هلثم بنوبنت مخزوم ووالدك العبد وللبخاري إنشاد ابن رواحة

وفينا رسول الله يتلو كتابه إذا انشق،معروف،من الفجر ساطع

الأبيات

(١) حديث ان من الشعر لحكمة: البخارى من حديث أبي بن كعب وتقدم في العلم

ر ٧ ) حديث عائشة فى الصحيحين لمسا قدم رسول الله صلى الله عليه وسلم المدينة وعك أبو بكر وبلال المحديث : وفيه انشاد أبو بكر

كل امريء مصبح فى أهـله والموت أدى من شراك نعله وانشاد بلال ألا ليت شعريهل أبيتن ليلة بواد وحولى اذخر وجليل وهل أردن يوما مياه مجنة وهل يدون لى شلمة وطفيل قلت هو في الصحيحين كاذكر المصنف لكن أصل الحديث والشعر عند البخاري فقط ليس عند مسلم

وقدكان رسولالله صلى الله عليه وسلم (١) ينقل اللبن مع القوم في بناء المسجد، وهويقول هذا الحال لاحمال خيبر هنذا أبرر بنا وأطهس

وقال أيضا صلى الله عليه وسلم مرة أخرى

لَاهُ ۚ إِنَّ ٱلْمَيْشَ عَيْشُ ۗ ٱلْآخِرَةِ فَارْحَمِ ٱلْأَنْصَارَ وَٱلْهَاجِرَةَ

وهذه في الصحيحين وكان النبي صلى الله عليه وسلم "، يضع لحسان منبرا في المسجــد يقوم عليه قامًا يفاخر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، أو يُنافح ، ويقول رسـول الله صلى الله عليه وسلم « إِنَّ اللهَ يُؤْيِّدُ حَسَّانَ بِرُوحِ ٱلْقُدُسِ مَا نَافَحَ أَوْ فَاحَرَ عَنْ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ » ولما أنشده النابغة شعره قال له صلى الله عليه وسلم " « لَا بَفْضُض اللهُ فَالتَ »

> (١) حديث كان صلى الله عليه وسلم ينقل اللبن مع القوم فى بناء المسجد وهو يقول هـذا الحال لاحمال خير هـذا أبرر بنـا وأطـهر وقال صلى الله عليه وسلم مرة أخرى

اللهم ان العيش عيش الآخرة فارحم الأنصار والهاجرة

قال الصنف والبيتان في الصحيحين قلت البيت الأول انفردبه البخارى في قصة الهجرة من رواية عروة مرسلا وفيه البيت الثانى أيضا إلاأنه قال الأجر بدل العيش تمثل بشعر رجل من السلمين لم يسم لى قال ابن شهاب ولم يبلغنا في الأحاديث ان رسول الله صلى الله عليه وسلم تمثل بسيت شعر تام غير هذا البيت والبيت الثاني في الصحيحين من حديث أنس يرتجزون ورسول الله صلى الله عليه وسلم معهم يقولون

اللهم لاخير إلاخير الآخره فانصر الأنصار والماحره

وليس البيت الثاي موزونا وفي الصحيحين أيضا أنه قال فيحفر الحندق بلفظ فبارك في الأنصار والهاجرة وفى رواية فاغفر وفى رواية لمسلم فأكرم ولهما من حديث سهل بن سعد فاغفر للمهاجرين والأنصار

( ٢ ) حديث كان يضع لحسان منبرًا في السجد يقوم عليه قائمًا يفاخر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أو ينافح \_ الحديث : البخاري تعليقا وأبو داود والترمذي والحاكم متصلا من حديث عائشة وقال الترمذي حسن صحيح وقال الحاكم محيح الاسناد وفي الصححين أنها قالت أنه كان ينافع عن رسول الله صلى الله عليه وسلم

(٣) كحديث أنه قال للنابغة لما أنشده شعرا لايفضض الله فاك: البغوى في معجم الصحابة وابن عبد البر في الاستيعاب باسناد ضعيف من حديث النابغة واسمه قيس بن عبدالله قال أنشدت النبي صلى الله عليه وسلم بلغنا السياء مجدنا وإنا لنرجو فوق ذلك مظهرا الأبيات ورواء اليزار يلفظ

عاونا العباد عفة وتسكرما

وقالت عائشة رضي الله عنها: كان أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم (۱) يتناشدون عنده الأشمار وهو يتبسم ، وعن عمر و بن الشريد عن أيه قال: أنشدت رسول الله صلى الله عليه وسلم (۲) مائة قافية من قول أمية بن أبى الصلت ، كل ذلك يقول هيه هيه ، ثم قال إن كاد فى شعره ليسلم ، وعن أنس رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم (۱) كان يحدى له وأن أبحشة كان يحدو بالنساء ، والبراء بن مالك كان يحدو بالرجال ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم ه يا أبحشة كان يحدو بالرجال ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم « يا أبحشة كُن يحدو بالقوارير » ولم يزل الحداء وراء الجمال من عادة العرب عليه وسلم « يا أبحشة كان يحدو بالنساء ، وزمان الصحابة رضي الله عنهم ، وما هو إلا أشمار تؤدى بأصوات طيبة ، وألحان موزونة ، ولم ينقل عن أحد من الصحابة إنكاره ، بلر بما كانوا يلتمسون ذلك تارة لتحريك الجمال ، وتارة للاستلذاذ ، فلا يجوز أن يحرم من حيث كانوا يلتمسون ذلك تارة لتحريك بأصوات طيبة ، وألحان موزونة

الدرجة الرابعة: النظر فيه من حيث إنه محرك للقلب، ومهيج لما هو الغالب عليه فأقول لله تعالى سر في مناسبة النغات الموزونة للأرواح حتى إنها لتؤثر فيها تأثيراً عجيباً فن الأصوات ما يفرح، ومنها ما يحزن ومنها ما ينوم، ومنها ما يضحك ويطرب، ومنها ما يستخرج من الأعضاء حركات على وزنها باليد والرجل والرأس، ولا ينبغى أن يظن أن ذلك لفهم معانى الشعر، بل هذا جار في الأوتار، حتى قيل من لم يحركه الربيع وأزهاره، والعود وأو تاره، فهو فاسد المزاج، ليس له علاج، وكيف يكون ذلك لفهم المعنى، وتأثيره مشاهد

الأبيات وفيه فقال أحسنت ياأبا لبلى لا يفضض الله فاك وللحاكم من حديث خزيم بن أوس سمعت المباس يقول يارسول الله ابى أريد أن أمتدحك فقال قل لايفضضانه فاك فقال العباس

من قبلها طبت في الظلال وفي مستودع حيث يخصف الورق

الأبيات

( ۱ ) حديث عائشة كان أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم يتناشدون الأشعار وهو يتبسم الترمذي من حديث عائشة حديث جابر بن سمرة وصححه ولم أقف عليه من حديث عائشة

( ٢ ) حديث الشريد أنشدت النبي صلى الله عليه وسلم مائة قافية من قول أمية بن ابى الصلت كل ذلك يقول هيه هيه ـ الحديث : رواه مسلم

(٣) حديث أنس كان يحدى له فى السفروأن أتجشة كان يحدو بالنساء وكان البراء بن مالك يحدّو بالرجال الحديث : أبو داود الطيالسي واتفق الشيخان منه على قصة أنجشة دون ذكر البراء بن مالك

في الصبي في مهده ، فإنه يسكته الصوت الطيب عن بكائه ، وتنصرف نفسه عما يبكيه إلى الإصفاء إليه ، والجلل مع بلادة طبعه يتأثر بالحداء تأثر ا يستخف معه الأحمال الثقيلة، ويستقصر لقوة نشاطه في سماعه المسافات الطويلة ، وينبعث فيه من النشاطمايسكر هو يولهه ،فتراها إذا طالت عليها البوادي ، واعتراها الأعياء والكلال ، تُحت المحامل والأحمال ، إذا سمعت منادى الحداء تمد أعناقها ، وتصغى إلى الحادي، ناصبة آذانها ، وتسرع في سيرها حتى تتزعن ع عليها أحمالها وعاملها ، وربما تتلف أنفسها من شدة السير ، وثقل الحمل ، وهي لاتشمر به لنشاطها ، فقد حكى أبو بكر محمد من داود الدينوري الممروف بالرقى رضى الله عنه ، قال : كنت بالبادية فوافيت قبيلة من قبائل المرب ، فأضافني رجـل منهم وأدخلني خباءه ، فرأيت في الخباء عبداً أسود مقيدا بقيد ، ورأيت جالا قد ماتت بين يدى البيت وقد بق منها جمل وهو ناحل ذابل ، كأنه ينزع روحه ، فقال لى الغلام أنت ضيف ولك حق فتشفع في إلى مولاى ، فإنه مكرم لضيفه فلا يرد شفاعتك في هذا القدر ، فمساه يحل القيد عني ، قال فلما أحضروا الطعام امتنعت ، وقلت لا آكل ما لم أشفع في هذا العبد فقال إن هذا العبد قد أفقرني وأهلك جميع مالى ، فقلت ماذا فمل؟ فقال : إن له صو تاطيبا وَإِنِّي كُنت أُعيش من ظهور هذه الجال فحملها أحمالا ثقالا ، وكان يحدو بها حتى قطمت مسيرة ثلاثة أيام في ليلة واحدة ، من طيب ننمته ، فلما حطت أحمالها ماتت كلها إلا هذا الجُمل الواحد، ولكن أنت ضيني فلكرامتك قد وهبته لك ، قال فأحببتأن أسمع صوته فلما أضبحنا أمره أن يحدو على جمل يستق الماء من بئرهناك ، فلما رفع صوته هام ذلك الجمل وقطع حباله ، ووقعت أنا على وجهى ، فما أظن أنى سمعت قط صوتًا أطيب منه

فإذاً تأثير السماع في القلب محسوس ومن لم يحركه السماع فهو ناقص مائل عن الاغتدال بعيد عن الروحانية ، زائد في غلظ الطبع ، وكثافته على الجمال والطيور بل على جميع البهائم فإن جميعها تتأثر بالنغمات الموزونة ، ولذلك كانت الطيور تقف على رأس داود عليه السلام لاستماع صوته ، ومهما كان النظر في السماع باعتبار تأثيره في القلب لم يجز أن يحكم فيه مطلقا بإباحة ولا تحريم ، بل يختلف ذلك بالأحوال والأشخاص ، واختلاف طرق النغمات

فحكمه حكم مافى القلب ، قال أبو سليمان : السماع لا يجعل فى القلب ماليس فيه ، ولكن يحرك ماهو فيه ، فالترنم بالكلمات المسجمة الموزونة ممتاد فى مواضع ، لأغراض مخصوصة ترتبط بها آثار فى القلب ، وهى سبعة مواضع

الأول: غناء الحديج: فإنهم أولا يدورون في البلاد بالطبل، والشاهين، والنناء، وذلك مباح، لأنها أشمار نظمت في وصف الكعبة، والمقام، والحطيم ، وزمزم، وسائر المشاعر ووصف البادية وغيرها، وأثر ذلك يهيج الشوق إلى حج بيت الله تعالى، واشتمال نيرانه إن كان ثمّ شوق حاصل، أو استثارة الشوق واجتلابه إن لم يمكن حاصلا، وإذا كان الحج قربة والشوق إليه مجمودا كان النشويق إليه بكل مايشوق محودا، وكما بجوز الواعظ أن ينظم كلامه في الوعظ، ويزبنه بالسجع، ويشوق الناس إلى الحج، بوصف البيت والمشاعر ووصف الثواب عليه ، جاز لغيره ذلك على نظم الشعر، فإن الوزن إذا انضاف إلى السجع صار المكلام أونع في القلب، فإذا أضيف إليه صوت طب ونغاث موزونة زادوقه، فإن المناسب أنها الملام أونع في القلب، فإذا أضيف إليه صوت طب ونغاث موزونة زادوقه، فإن المنامي والأوتار التي هي من شعار الأشرار، نم :إن قصد به تشويق من لا يجوز له الحروج المناعر والما الفرض عن نفسه ولم يأذن له أبواه في الخروج فهذا يحرم عليه الحروج فيدا المناص عن نفسه ولم يأذن له أبواه في الخروج فهذا يحرم عليه الحروج وكل ذلك جائز ما المناع وبكل كلام يشوق إلى الحروج، فإن النشويق إلى الحرام حراك وكذلك إن كانت الطريق غير آمنة وكان الهلاك غالبا المجز تحريك القاوب ومع الجم باللماح ولكن وكذلك إن كانت الغراء الغراء وهم الجم باللماح ولكن الناني، ما يستاده الغزاة لتحريض الناس على النزو، وذلك أيضام بأح، كاللحاح ولكن الثاني، ما يستاده الغزاة لتحريض الناس على النزو، وذلك أيضام بأح، كاللحاح ولكن

الثانى: مايستاده الغزاة لتحريض الناس على الغزو ، وذلك أيضامباح ، كاللحاج ولكن ينبغى أن تخالف أشمارهم وطرق ألحانهم أشمار الحاج وطرق ألحانهم ، لأن استثارة داعية الغز و بالتشجيع و تحريك الغيظ والغضب فيه على الكفار ، وتحسين الشجاعة ، واستحقار النفس والمال بالإضافة إليه بالأشمار المشجعة مثل قول المتنبي

وَإِن لاتمت تحت السيوف مكرما تحت وتقاس الذل غير مكرم وقوله أيضا

يرى الجبناء أن الجبن حزم وتلك خديمة الطبع اللئيم

وأمثال ذلك ، وطرق الأوزان المشجمة تخالف الطرق المشوقة ، وهذا أيضا مباح فى وقت يباح فيه الغزو ، ولـكن فى حق من يجوز له الخروج إلى الغزو

الثالث: الرجزيات التي يستعملها الشجمان في وقت اللقاء، والغرض منها التشجيع للنفس وللا نصار، وتحريك النشاط فيهم للقتال، وفيه النمدح بالشجاعة والنجدة، وذلك إذاكان بلفظ رشيق، وصوت طيب، كان أوقع في النفس، وذلك مباح في كل قتال مباح، ومندوب في كل قتال مندوب، ومحظور في قتال المسلمين، وأهل الذمة، وكل قتال محظور، لأن تحريك الدواعي إلى المحظور محظور، وذلك منقول عن شجمان الصحابة رضي الله عنهم كملى، وخالد رضي الله عنهها، وغيرها ولذلك نقول ينبني أن يمنع من الضرب بالشاهين في معسكر الغزاة، فإن صوته مرقق محزن يحلل عقدة الشجاعة، ويضعف ضرامة النفس ويشوق إلى الأهل والوطن، ويؤرث الفتور في القتال، وكذا سائر الأصوات والألحان للرفقة للقلب، فالألحان المرققة الحزية تباين الألحان المحركة المشجعة، فن فعل ذلك على قصد تغيير القلوب وتفتير الآراء عن القتال الواجب فهو عاص، ومن فعله على قصدالتفتير عن القتال المحظور فهو بذلك مطيع

الرابع أصوات النياحة وننهاتها ، وتأثيرها في تهييج الحزن والبكاء ، وملازمة الكا ية والحزن قسمات : محمود ، ومندموم ، فأما المذموم فكالحزن على مافات ، قال الله تعالى : (ليكينًا تأسّوا على ما فاتكم م المراث على الأموات من هذا القببل ، فإنه تسخط لقضاء الله تعالى، وتأسف على مالاندارك له ، فهذا الحزن لما كان مذموما كان تحريك بالنياحة مذموما ، فلذلك ورد النهى الصريح () عن النياحة ، وأما الحزن المحمود: فهو حزن الإنسان على تقصيره في أمر دينه ، وبكاؤه على خطاياه ، والبكاء والتباكى والحزن والتحازن على ذلك محمود ، وعليه بكاء آدم عليه السلام ، وتحريك هذا الحزن وتقويته محمود ، لأنه يبعث على محمود ، وعليه بكاء آدم عليه السلام ، وتحريك هذا الحزن وتقويته محمود ، لأنه يبعث على

<sup>(</sup>١) حديث النهى عن النياحة منفق عليه من حديث أم عطية أخذ علينا النبي صلى الله عليه وسلم فى البيعة أن لانتوح

<sup>(</sup>١) الحديد: ١٩٣

التشمير التدارك و لذلك كانت نياحة داود عليه السلام محمودة ، إذ كان ذلك معدوام الحزن وطول البكاء بسبب الخطايا والذنوب، فقد كان عليه السلام يبكي و يبكى، و يحزن و يحزن حتى كانت الجنائز ترفع من مجالس نياحته ، وكان يفعل ذلك بألفاظه وألحانه ، وذلك محمود ، لأن المفضى إلى المحمود محمود ، وعلى هذا لا يحرم على الواعظ الطيب الضوت أن ينشدعلى المنبر بألحانه الأشمار المحزنة المرققة للقلب، ولاأن يبكي و يتباكى، ليتوصل به إلى تبكية غيره و إثارة حزنه الخامس: السماع في أوقات السرور تأكيدا للسرور و تهييجا له ، وهو مباح إن كان ذلك السرور مباحا ، كالمناء في أيام العيد ، وفي العرب ، وفي وقت قدوم الغائب ، وفي وقت الولاية ، والمقيقة ، وعند ولادة المولود ، وعند ختانه ، وعند حفظه القرءان المزيز ، وكل الولاية ، مباح ، لأجل إظهار السرور به ، ووجه جوازه أن من الألحان مايثير القرح والسرور والطرب ، فكل ما جاز السرور به جاز إثارة السرور فيه ، ويدل على هذا من النقل إنشاذ والطرب ، فكل ما جاز السرور به جاز إثارة السرور فيه ، ويدل على هذا من النقل إنشاذ النساء على السطوح بالدف والألحان عند قدوم وسول الله صلى الله عليه وسلم النساء على النساء على النسطوح بالدف والألحان عند قدوم وسول الله صلى الله عليه وسلم النساء على النسطوح بالدف والألحان عند قدوم وسول الله صلى الله عليه وسلم النساء على النسون النساء على السون الله على السون النساء على النساء على النساء على السون الله على النساء على النساء على السون النساء على السون الما على النساء على السون الما على النساء على السون الله على الما على الله على السون الله على السون الما على السون الما على السون الما على السون الما على الما على السون الما على السون الما على الما على الما على السون الما على السون الما على السون الما على ال

طلع البـــدر علينا من ثنيات الوداع وجب الشكر علينا ما دعا لله داع

فهذا إظهار السرور لقدومه صلى الله عليه وسلم وهو سرور محمود ، فإظهاره بالشعر والنفات والرقص والحركات أيضا محمود ، فقد نقل عن جماعة من الصحابة رضي الله عنهم أنهم (٢) حجلوا في سرور أصابهم كما سيأتى في أحكام الرقص ، وهو جائز في قدوم كل قادم يجوز الفرح به ، وفي كل سبب مباح من أسباب السرور ، ويدل على هذا ماروى في الصحيحين عن عائشة رضي الله عنها أنهاقالت : لقد رأيت الني صلى الله عليه وسلم (٢) يسترنى بردائه ، وأنا أنظر إلى الحبشة يلمبون في المسجد حتى أكون أنا الذي أسأمه ، فاقدروا قدر

<sup>(</sup>١) حديث أنشاد النساء عند قدوم رسول الله صلى الله عليه وسلم طلع البدر علينا من ثنيات الوداع وجب الشكر علينا ما دعا لله داع البيهق في دلائل النبوة من حديث عائشة معضلا وليس فيه ذكر للدف والالحان

<sup>(</sup> ٢ ) حديث حجل جماعة من الصحابة في سرور أصلبهم: أبو داود من حديث على وسيأتي في البلب الثاني

<sup>(</sup>٣) حديث عائشة رأيت رسول الله على الله علىه وسلم سترنى بردائه وأنا أنظر إلى الحبشة يلمبون في السجد - الحديث: هو كاذكره المسنف أيضا في الصحيحين لمكن قوله انه فيهمامن رواية

الجارية الحديثة السن الحريقة على اللهو إشارة إلى طول مدة وقوفها ، وروى البخارى ومسلم أيضا في صيحيهما حديث عقيل عن الزهرى ، عن عروة عن عائشة رضي الله عنها أن أبا بكر رضي الله عنه دخل عليها ، وعندها جاريتان في أيام منى تدففان و تضربان ، والنبي صلى الله عليه وسلم متنس بثوبه ، فانتهرهما أبو بكر رضي الله عنه ، فكشف النبي صلى الله عليه وسلم عن وجهه ، وقال « دَعُهُما يَا أَبا بَكْر فَإِنها أَيّامُ عِيد » وقالت عائشة رضي الله عنه رأيت النبي صلى الله عليه وسلم (أي الحبشة وهر بلمبوز في المسجد رأيت النبي صلى الله عليه وسلم (أمنًا يا بني أرفيدة » يعنى من فز جره عمر رضي الله عنه ، فقال النبي صلى الله عليه وسلم « أمنًا يا بني أرفيدة » يعنى من الأمن (٢٠) ومن حديث عمر و بن الحارث عن ابن شهاب نحوه ، وفيه تغنيان و تضربان ، وفي حديث أبى طاهر عن ابن وهب ، والله لقد رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢٠) يقوم على باب حجرتى ، والحبشة يلمبون بحرابهم في مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو يسترتى بثوبه أو بردائه ، لكي أنظر إلى لعبهم ثم يقوم من أجلى ، حتى أكون أنا الذي أنصرف .

وروي عن عائشة رضي الله عنها ، قالت كنت ألعب بالبنات عند رسول الله صلى الله عليه وسلم (ن) قالت وكان يأتيني صواحب لى ، فكن يتقنعن من رسول الله صلى الله عليه وسلم

عقير عن الزهرى ليس كما ذكر بل هــو عند البــخارى كماذكر وعند مسلم من رواية عمرو بن الحارث عنه

<sup>(</sup>۱) حديث عائشة رأيت النبي صلى الله عليه وسلم يسترنى بثوبه وأناأنظر إلى الحبشةوهم يلمبون في السجد فزجرهم عمر فقال النبي صلى الله عليه وسلم أمنا يابني أرفدة: تقدم قبله بحديث دون زجر عمر هم الى آخره فرواه مسلم من حديث أبي هريرة دون قوله أمنايا بني أرفدة بل قال دعهم ياعمر زادالنسائي فاتماهم بنو أرفدة ولهمامن حديث عائشة دو نكيا بني أرفدة وقدذكر والصنف بعدهذا

<sup>(</sup> ٢ ) حديث عمرو بن الحارث عن ابن شهاب نحوه وفى يغنيان ويضرُبان : رواهمسلموهو عند البخارى من رواية الأوزاعى عن ابن شهاب

<sup>(</sup>٣) حديث أبى طلهر عن ابن وهب والله لقد رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقوم على باب حجر عى والحبشة يلعبون بحرابهم \_ الحديث : رواه مسلم أيضا

<sup>(</sup>٤) حديث عائشة كنت ألعب بالبنات عند رسول الله صلى الله عليه وسلم \_ الحديث : وهوفى الصحيحين كاذكر المصنف لكن مختصرالى قولها فيلعبن معي وأما الرواية المطولة التى ذكسرها المصنف بقوله وفى رواية فليست من الصحيحين اغسا رواها أبو داود باسناد صحيح

وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يسر لجيئهن إلى ، فيلمبن ممى ، وفي رواية أن النبي على الله عليه وسلم فال لها يوماه ما هَذَا ه قالت بناتى قال و فَمَا هَذَا الَّذِي أَرَى في وَسَطِهِنّ ه قالت فرس ، قال و ما هَذَا الَّذِي عَلَيْهِ ، قالت جناحان قال و فَرَسُ لهُ جَنَا حَان ، قالت أوما سمست أنه كان لسلمان بن داود عليه السلام خيل لها أجنحة ، قالت فضحك رسول الله صلى الله وسلم حتى بدت نواجذه ، والحديث محول عندنا على عادن الصبيان في اتخاذ العسورة من الخزف والرقاع من غير تكميل صورته ، بدليل ماروى في بعض الروايات أن الفرس كان له جناحان من رقاع ، وقالت عائشة رضي الله عنها دخل عَلَى وسول الله صلى الله عليه وسلم وقال من ما والله عنه الفراش وحو لوجهه ، فدخل أبو بكر وضي الله عنه فانتهرني ، وقال مزمار الشيطان عند رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فأقبل عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال و دَعْهُما ، فلما غفل غمزتها ، فرجتا ، وكان يوم عيد يلعب فيه السودان بالدرق والحراب ، فإما سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم وإما عيد يلعب فيه السودان بالدرق والحراب ، فإما سألت رسول الله عليه وسلم وإما وأرفيدة ، حتى إذا مللت قال و حسنه ، عقلت نم قال « فَاذْهَمِي » وفي صبح مسلم فوضت أرفيدة ، حتى إذا مللت قال و حسنه في عقلت نم قال « فَاذْهَمِي » وفي صبح مسلم فوضت أرفيدة ، حتى إذا مللت قال و حسنه في منكبه ، فجملت أنظر إلى لعمهم حتى كنت أنا الذى انصرفت

فهذه الأحاديث كلها فى الصحيحين، وهو نص صريح فىأن الغناء واللعب ليس بحرام وفيها دلالة على أبواع من الرخص

الأول: اللمد ولا يخنى عادة الحبشة في الرقص واللمب

والثاني : فعل ذلك في المسجد

والثالث: قوله صلى الله عليه وسلم « دُو نَكُمْ بِا بَنِي أَرْفِدَةً » وهذا أمر باللسب والتماس له ، فكيف يقدر كونه حراما

<sup>(</sup>١) حديث عائشة دخل رسول الله صلى الله عليه وسلم وعندى جاريتان تغنيان بغناء بعاث ــ الحديث : هو في الصحيحين كاذكر المصنف والرواية التي عزاها بها مسلم كما ذكر

والرابع: منعه لأبى بكر وعمر رضي الله عنهما عن الإنكار والتنيير، وتعليله بأنه يوم عيد أى هو وقت سرور، وهذا من أسباب السرور

والخامس: وقوفه طويلا في مشاهدة ذلك وسماعه لموافقة عائشة رضي الله عنها ، وفيه دليل عَلَى أن حسن الخلق في تطبيب قلوب النساء والصبيان بمشاهدة اللعب أحسن من خشونة الزهد والتقشف في الامتناع والمنع منه

والسادس: قوله صلى الله عليه وسلم ابتداء لعائشة د أُتَشْتَهِينَ أَنْ تَنْظُرِى » ولم يكن ذلك عن اضطرار إلى مساعدة الأهل خوفا عن غضب أووحشة، فإن الالتماس إذا سبق ربما كان الرد سبب وحشة وهو محذور، فيقدم محذور على محذور، فأما ابتداء السؤال فلاحاجة فيه والسابع: الرخصة في الغناء والضرب بالدف من الجاريتين مع أنه شبه ذلك بجزمار الشيطان وفيه يبان أن المزمار المحرم غير ذلك

والثامن: أنرسول الله صلى الله عليه وسلم كان يقرع سمعه صوت الجاريتين وهو مضطجع ولوكان يضرب بالأوتار في موضع لما جوز الجلوس ثم لقرع صوت الأوتار سمعه فيدل هذا على أن صوت النساء غير عرم تحريم صوت المزامير، بل إنما يحرم عند خوف الفتنة فهذه المقاييس والنصوص تدل على إباحة الغناء والرقص، والضرب بالدف، واللعب بالدرق والحراب والنظر إلى رقص الحبشة والزنوج في أوقات السرور كلها قياسا على يوم العيد فإنه وقت سرور، وفي معناه يوم العرس، والولمية، والعقيقة، والحتان، ويوم القدوم من السفر وسائر أسباب الفرح، وهو كل ما يجوز به الفرح شرعا، ويجوز الفرح بزيارة الإخوان ولقائم واجتماعهم في موضع واحد على طعام أو كلام، فهو أيضا مظنة السماع

السادس: سماع العشاق تحريكا للشوق، وتهييجا للمشق، وتسلية للنفس، فإن كان في مشاهدة المشوق فالغرض تأكيد اللذة، وإن كان مع المفارقة فالغرض تهييج الشوق والشوق وإن كان ألما ففيه نوع لذة إذا انضاف إليه رجاء الوصال، فإن الرجاء لذيذ، واليأس مؤلم، وقوة لذة الرجاء بحسب قوة الشوق، والحب للشيء المرجو، فني هذا السماع تهييج العشق، وتجريك الشوق، وتحصيل لذة الرجاء المقدر في الوصال مع الإطناب في وصف

حسن المحبوب، وهذا حلال إن كان المشتاق إليه بمن يباح وصاله، كمن يعشق زوجته أو سريته فيصغى إلى غنائها لتضاعف لذته في لقائها ، فيحظى بالشاهدة البصر، وبالسماع الأذن ويفهم لطائف معانى الوصال والفراق القلب ، فتترادف أسياب اللذة ، فهذه أنواع عتم من جلة مباحات الدنيا ومتاعها ، وما الحياة الدنيا إلا لهو ولس ، وهذا منه وكذلك إن غضبت منه جارية ، أو حيل بينه وبينها بسبب من الأسباب فله أن محرك بالسماع شوقه ، وأنب يستثير به لذة رجاء الوصال ، فإن باعها أو طلقها حرم عليه ذلك بعده ، إذ لا يجوز تحريك الشوق حيث لايجوز تحقيقه بالوصال واللقاء، وأما من يتمثل في نفسه صورة صي أو امرأة لا يحل له النظر إليها ، وكان ينزل مايسمع على ماتمثل في نفسه ، فهــذا حرام ، لأنه محرك للفكر في الأفعال المحظورة ومهيج للداعية إلى مالايباح الوصول إليه وأكثر العشاق و السفهاء من الشباب في وقت هيجان الشهوة لا ينفكون عن إضار شيء من ذلك ، وذلك ممنوع في حقهم ، لما فيه من الداء الدفين ، لالأمر يرجع إلى نفس السماع ، ولذلك سئل حكيم عن العشق ، فقال : دخان يصعد إلى دماغ الإنسان ، يزيله الجماع ويهيجه السماع السابع: سماع من أحب الله وعشقه ، واشتاق إلى لقائه ، فلا ينظر إلى شيء إلا رآه فيه سبحانه ، ولا يقرع سمعه قارع إلا سمعه منه أو فيه، فالسماع في حقه مهيج لشوقه ومؤكد لمشقه وحبه ، ومور زناد قلبه ، ومستخرج منهأحو الامن المكاشفات والملاطفات لايحيط الوصف سها ، يعرفها من ذاقها ، وينكرها من كلَّ حسه عن ذوقها ، وتسمى تلك الأحوال بلسان الصوفية وجدا مأخوذ من الوجود ، والمسادقة أي صادف من نفسه أحوالالم يكن يصادفها قبل السماع ، ثم تكون تلك الأحوال أسبابا لروادف وتوابع لها تحرق القلب بنيرانها وتنقيه من الكدرات ، كما تنتي النار الجواهر المروضة عليها من الخبث ، ثم يتبع الصفاء الحاصل مه مشاهدات ومكاشفات ، وهي غاية مطالب الحبين لله تعالى، ونهاية عرة القربات كلها ، فالمفضى إلمها منجملة القربات ، لامنجملة المعاصى والمباحات ، وحصول هذه الأحوال للقلب بالسماع سببه سرالله تعالى في مناسبة النفات الموزونة للارواح ، وتسخير الأرواج لها وتأثرها بها شوقا، وفرحا وحزنا ،وانبساطا وانقباضا، ومعرفة السبب في تأثر الأرواج

بالأصوات من دقائق علوم المكاشفات ، والبليـد الجامد القاسي القلب ، المحروم عن لذة السماع، يتعجب من التذاذ المستمع ووجده ، واضطراب حاله ، وتغير لونه ، تعجب البهيمة من لذة اللوزينج، وتعجب العنين من لذة المباشرة ، وتعجب الصي من لذة الرياسة واتساع أسباب الجاه ، وتعجب الجاهل من لذة معرفة الله تمالى ومعرفة جلاله وعظمته ، وعجائب صنعه ، وانكل ذلك سبب واحد، وهو أن الله أن نوع إدراك ، والإدراك يستدعي مدركا ويستدعى قوة مدركة ، فن لم تكمل قوة إدراكه لم يتصور منه التلذذ ، فكيف يدرك لذة الطعوم من فقد الذوق، وكيف يدرك لذة الألحان من فقد السمع، ولذة المعقولات مرب فقد المقل، وكذلك ذوق السماع بالقلب بعد وصول الصوت إلى السمع يدرك بحاسة باطنة فى القلب فن فقدها عدم لا محالة لذته ، ولعلك تقول كيف يتصور العشق في حق الله تعالى حتى يكون السماع محركا له فاعلم أن من عرف الله أحبه لا محــالة ، ومن تأكدت معرفتــه تأكدت محبته بقدر تأكد معرفته ، والمحبة إذا تأكدت سميت عشقا ، فلا معنى للعشق إلا " محبة مؤكدة مفرطة ،ولذلك قالت العرب: إن محمد اقد عشق ربه لمارأ وه يتخلي للعبادة في جبل حراء واعلم أن كل جمال محبوب عند مدرك ذلك الجال ، والله تعالى جيل بحسالجمال ولكن الجمال إن كان بتناسب الخلقة ، وصفاء اللون ، أدرك بحاسة البصر ، وإن كان الجمال بالجلال والعظمة ، وعلوالرتبة ، وحسن الصفات والأخلاق وإرادة الخيرات لكافة الخلق ، وإفاضتها علمهم على الدوام ، إلى غير ذلك من الصفات الباطنة أدرك محاسة القلب ، ولفظ الجمال قد يستعار أيضًا لهما ، فيقال إن فلانا حسن وجميل ، ولا تراد صورته ، وإنما يعني به أنه جميل الأخلاق محمود الصفات ، حسن السيرة ، حتى قد يحب الرجل بهـذه الصفات الباطنة استحسانًا لها ، كما تحت الصورة الظاهرة ، وقد تتأكد هذه الحبة فتسمى عشقا ، وكم من الغلاة في حب أرباب المذاهب ، كالشافي ، ومالك ، وأبي حنيفة ، رضي الله عنهم حتى يبذلوا أموالهم وأرواحهم في نصرتهم وموالاتهم ، ويزيدوا على كل عاشق في الغلو والمبالغة ، ومن التجب أن يمقل عشق شخص لم تشاهد قط صورته ، أجميل هو أم قبيح وهو الآن ميت ولكن لجال صورته الباطنة ، وسيرته المرضية ، والخيرات الحاصلة من عمله لأهل الدين وغير ذلك من الخصال ، ثم لا يعقل عشق من ترى الخيرات منه ، بل على التحقيق من لاخير ولا جمال ولا محبوب فى العالم إلا وهو حسنة من حسناته ، وأثر من آثار كرمه وغرفة من محر جوده ، بل كل حسن وجمال فى العالم أدرك بالعقول والأبصار والأسماع وسائر الحواس من مبتدإ العالم إلى منقرضة ، ومن ذروة الثريا إلى منتهى الثرى ، فهو ذرة من خزائن قدرته ، ولمعة من أنوار حضرته

فليت شعرى كيف لا يعقل حب من هذا وصفه ، وكيف لا يتأ كدعندالمارفين بأوصافه حبه، حتى بجاوز حداً يكون إطلاق اسم العشق عليه ظلما في حقه ، لقصورهِ عن الأنباء عن فرط محبته ، فسبحان من احتجب عن الظهور بشدة ظهوره ، واستتر عن الأبصار بإشراق نوره ، ولولا احتجابه بسبعين حجابا من نوره لأحرقت سبحات وجهه أيصار الملاحظين لجمال حضرته ولولا أن ظهوره سبب خفائه لبهتت العقول، ودهشت القلوب وتخاذلت القوى ، وتنافرت الأعضاء ، ولو ركبت القاوب من الحجارة والحديدلأصبحت تحت مبادى أنوار تجليه دكا دكا ، فأنى تطيق كنه نور الشمس أبصار الخفافيش ، وسيأتي تحقيق هذه الإشارة في كتاب الحبــة . ويتضح أن محبة غير الله تمالي قصور وجهل ، بل المتحقق بالمعرفة لا يعرف غير الله تعالى ، إذ ليس في الوجود تحقيقاً إلا الله وأفعاله ، ومن عرف الأفعال من حيث إنها أفعال لم يجاوز معرفة الفاعل إلى غيره ، فن عرف الشافعي مثلا رحمه الله وعلمه وتصنيفه من حيث إنه تصنيفه ، لامن حيث إنه بياض وجلد وحبر وورق وكلام منظوم ولغة عربية ، فلقد عرفه ولم يجاوزمعرفة الشافعي إلى غيره ، ولاجاوزت عبته إلى غيره ، فكل موجود سوى الله تمالى فهو تصنيف الله تعالى وفعله ، وبديع أفعاله فمن عرفها من حيث هي صنع الله تعالى فرأى من الصنع صفات الصانع كما يرىمن حسن التصنيف فضل المصنف ، وجلالة قدره ، كانت معرفته ومحبته مقصورة على الله تعالى،غير مجاوزة إلى سواه ، ومن حد هذا العشق أنه لايقبل الشركة ، وكل ماسوى هذا العشق فهو قابل للشركة ، إذكل محبوب سواه يتصور له نظير، إما في الوجود ، وإما في الإمكان، فأما هذا الجال فلا يتصور له ثان ، لافي الإمكان ولا في الوجود ، فكاناسم المشق على حب غيره

مجاراً محضاً لا حقيقة ، نعم الناقص القريب في نقصانه من البهيمة ، قد لا يدرك من لفظة العشق إلا طلب الوصال ، الذي هو عبارة عن تماس ظواهر الأجسام ، وقضاء شهوة الوقاع فمثل هذا الحمار ينهني أن لايستعمل معه لفظة العشق ، والشوق ، والوصال ، والأنس، بل يجنب هذه الألفاظ والمعاني ، كما تجنب البهيمة النرجس والريحان ، وتخصص بالقت والحشيش وأوراق القضبان، فإن الألفاظ إنما يجوز إطلاقها في حتى الله تعالى، إذا لم تكن موهمة معنى يجب تقديس الله تعالى عنه ، والأوهام تختلف باختلاف الأفهام فليتنبه لهذه الدقيقة في أمثال هذه الألفاظ ، بل لا يبعد أن ينشأ من مجرد السماع لصفات الله تعالى وجد غالب ينقطع بسببه نياط القلب ، فقد روى أبو هريرة رضي الله عنه عرب رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) أنه ذكر غلاما كان في بني اسرائيل على جبل، فقال لأمه. من خلق السماء؟ قالت الله عن وجل ، قال : فمن خلق الأرض؟ قالت الله عن وجل، قال : فمن خلق الجبال؟ قالت الله عن وجل، قال: فمن خلق الغيم؟ قالت الله عن وجل، قال: إنى لأسمع لله شأنا ثم رمى بنفسه من الجبل فتقطع ، وهذا كأنه سمع مادل على جلال الله تعالى وتمـأم قدرته فطرب لذلك ووجد، فرمي بنفسه من الوّجد. وما أنزلت الكتب إلا ليطربوا بذكر الله تمالى. قال بعضهم رأيت مكتوبا في الإنجيل غنينا لكم فلم تطربوا ، وزمرنا لَـكُمْ فَلُمْ تُرقَصُواً ، أي شوقناكم بذكر الله تمالى فلم تشتاقوا ، فهذا ما أردنا أن نذكره من أقسام السماع ، وبواعثه ، ومقتضياته ، وقد ظهر على القطع إباحته في بمض المواضع ، والندب إليه فى بعض المواضع .

فإن قلت: فهل له حالة يحرم فيها

فأقول: إنه بحرم بخمسة عوارض عارض في المسمع ،وعارض في آلة الإسماع،وعارض في نظم الصوت ، وعارض في كون الشخص في نظم الصوت ، وعارض في كون الشخص من عوام الخلق ، لأن أركان السماع هي المسمع ، والمستمع ، وآلة الإسماع

<sup>(</sup> ۱ ) حسدیث أبی هریرة ان غلاماکان فی بنی اسرائیل علی جبل فقال لأمه من خلسق السماء فقالت الله الحدیث : وفیه ثم رمی نفسه من الجبل فقطع رواه ابن حبان

العارض الأول: أن يكون المسمع امرأة لايحل النظر إليها، وتخشى الفتنة من سماعها وفى معناها الصبى الأمرد الذي تخشى فتنته ، وهذا حرام لما فيه من خوف الفتنه وليس ذلك لأجل الغناء بل لوكانت المرأة محيث يفتن بصوتها فى المحاورة من غير ألحان فلا بجوز محاورتها ومحادثها ، ولا سماع صوتها فى القرءان أيضا ، وكذلك الصى الذي تخاف فتنته .

فإن قلت : فهل تقول إن ذلك حرام بكل حال حسما للباب ، أو لا يحرم الاحيث تخاف الفتنة في حق من يخاف العنت

فأقول : هذه مسألة محتملة من حيث الفقه يتجاذبها أصلان :

أحدهما : أن الخلوة بالأجنبية والنظر إلى وجهها حرام ' سواء خيفت الفتنة أو لم تخف لأ نها مظنة الفتنة على الجملة ، فقضى الشرع بحسم الباب من غير التفات إلى الصور .

والثانى: أن النظر إلى الصبيان مباح إلا عند خوف الفتنة ، فلا يلحق الصبيان بالنساء في عموم الجسم ، بل يتبع فيه الحال وصوت المرأة دائر بين هذين الأصلين ، فإن قسناه على النظر إليها وجب حسم الباب ، وهو قياس قريب ، ولكن ينهما فرق ، إذااشهوة تدعو إلى النظر في أول هيجانها ، ولا تدعو إلى سماع الصوت ، وليس تحريث النظر لشهوة الماسة ، كتحريث السماع بل هو أشد ، وصوت المرأة في غير الفناء ليس بمورة فلم تزل النساء في زمن الصحابة رضي الله عهم بكلمن الرجال في السلام، والاستفتاء، والسؤال والمشاورة ، وغير ذلك ، ولكن الفناء مزبد أثر في تحريث الشهوة ، فقياس هذا على النظر المسيان أولى ، لأنهم لم يؤمروا بالاحتجاب ، كا لم تؤمر النساء بستر الأصوات، فينبني أن يتبع مثار الفتن و يقصر التحريم عليه ، هذا هو الأقيس عندى ، ويتأيد بحديث الجاريتين المنتيتين في بيت عائشة رضى الله عنها إذ يعلم أنه صلى الله عليه وسلم كان يسمع أصواتهما ولم يحترز منه ، ولكن لم تكن الفتنة نحوفة عليه ، فلذلك لم يحترز ، فإذا يحدث أن مثل هذا المرأة ، وأحوال الرجل في كونه شابا وشيخا ، ولا يبعد أن يختلف الأمر في مثل هذا المراق ، فإنا نقول للشيخ أن يقبل زوجته وهو صأم ، وليس الشاب ذلك لأن القبلة تدعو إلى الوقاع في الصوم ، وهو محظور ، والسماع يدعو إلى النظر والمقارية وهو حرام فيختلف ذلك أيضا بالأشخاص

المارض الثاني: في الآلة بأن تكون من شمار أهل الشرب، أو المخنثين، وهي المزامر والأوتار وطبل الكونة ، فهذه ثلاثة أنواع ممنوعة وما عدا ذلك يبقي على أصل الإِباحــة كالدف، وإنكان فيه الجلاجل، وكالطبل والشاهين والضرب بالقضيب وسائر الآلات المارض الثالث: في نظم الصوت وهو الشعر ، فإن كان فيه شيءمن الخنا والفحش والهجو أو ماهو كذب على الله تعالى وعلى رسوله صلى الله عليه وسلم،أو على الصحابة رضي الله عليم كما رتبه الروافض في هجاء الصحابة وغيره، فسماع ذلك حرام، بألحان وغير ألحان والمستمع شريك للقائل ، وكذلك ما فيه وصف امرأة بعينها ، فإنه لايجوز وصف المرأة بين مدي الرجال، وأما هجاء الكفار وأهل البدع فذلك جائز، فقد كان حسان بن ثابت رصي الله عنه ينافح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ويهاجي الكفاروأمره صلى الله،عليه وسلم(١) بذلك ، فأما النسيب: وهو التشبيب بوصف الخدود والأصداغ وحسن القدو القامة وسائر أوصاف النساء، فهذا فيه نظر ، والصحيح أنه لايحرم نظمه وإنشاده بلحن وغير لحن وعلى المستمع أن لا ينزله على امرأة معينة ، فإن نزله فلينزله على من يحل له منزوجته وجاريته فإِن نزله على أجنبية فهو الماصي بالتنزيل ، وإجالة الفكر فيه ، ومن هذا وصفه فينبغي أن يجتنب السماع رأسا فإن من غلب عليه عشق نزل كل ما يسمعه عليه سواء كان اللفظ مناسبا له أو لم يكن إذاما من لفظ إلا ويمكن تنزيله على معان بطريق الاستعارة ، فالذي يغلب على قلبه حب الله تمالى يتذكر بسوار الصدغ مثلاظامة الكفر ، وبنضارة الخد نور الإيمان وبذكر الوصال لقاء الله تعالى ، وبذكر الفراق الحجاب عن الله تعالى في زمرة المردودين ويذكر الرقيب المشوش لروح الوصال عوائق الدنيا وآفاتها المشوشة لدوام الأنس بالله تعالى ، ولا يحتاج في تنزيل ذلك عليه إلى استنباط وتفكر ومهلة ، بل تسبق المعاني الغالبة على القلب إلى فهمه مع اللفظ ، كما روى عن بعض الشيوخ أنه مر في السوق فسمع واحدا يقول: الخيار عشرة بحبة ، فغلبه الوجد. فسئل عن ذلك ، فقال: إذا كان الخيار عشرة بحبة فما قِيمة الأشرار واجتاز بمضهم في السوق فسمع قائلاً يقول: ياسعتر برى ، فغلبه الوجد

<sup>(</sup> ۱ ) حديث أمره صلى الله عليه وسلم حسان بن ثابت بهجاه المشركـين: متفقعليه من حديث البراء انه صلى الله عليه وسلم قال لحسان اهجم أوهاجهم وجبريل معك

فقيل له على ماذاكان وجدك؟ فقال سمته كانه يقول ياسعتر برى ، حتى أنالعجمى قديغلب عليه الوجد على الأبيات المنظومة بلغة العرب ، فإن بعض حروفها يوازن الحروف العجمية فيفهم منها معان أخر. أنشد بعضهم :

#### وما زارني في الليل إلاخيــــاله

فتواجدعيه رجل أعجمي، فسئل عن سبب وجده، فقال إنه يقول مازاريم، وهوكما يقول، فإن لفظ زاريدل في العجبية على المشرف على الهلاك، فتوهم أنه يقول كلنامشرفون على الهلاك فاستشعر عند ذلك خطر هلاك الآخرة، والمحترق في حب الله تعالى وجده بحسب فهمه وفهمه بحسب تخيله، وليس من شرط تخيله أن يوافق مراد الشاعر ولنته فهذا الوجد حتى وصدق، ومن استشعر خطرهلاك الآخرة فجدير بأن يتشوش عليه عقله وتضطرب عليه أعضاؤه، فإذا ليس في تغيير أعيان الألفاظ كبير فائدة، بل الذي غلب عليه عشق غلوق ينبغي أن يحترز من السماع بأي لفظ كان، والذي غلب عليه حب الله تعالى فلا تضره الألفاظ، ولا تمنمه عن فهم الماني اللطيفة المتعلقة بمجارى همته الشريفة

المارض الرابع في المستمع ، وهو أن تكون الشهوة غالبة عليه ، وكان في غرةالشباب وكانت هذه الصفة أغلب عليه من غيرها ، فالسماع حرام عليه سواء غلب على قلبه حب شخص معين أو لم يغلب، فإنه كيفها كان فلايسمع وصف الصدغ ، والخد ، والفراق والوصال الا ويحرك ذلك شهوته ، وينزله على صورة معينة ، ينفخ الشيطان بها في قلبه ، فتشتعل فيه نار الشهوة ، وتحتد بواعث الشر ، وذلك هوالنصرة لحزب الشيطان ، والتخذيل المقل المانع منه الذي هو حزب الله تعالى ، والقتال في القلب دائم بين جنود الشيطان وهي الشهوات وبين حزب الله تعالى وهو نور العقل ، إلا في قلب قد فتحه أحد الجندين ، واستولى عليه بالكلية ، وغالب القاوب الآن قد فتحها جند الشيطان ، وغلب عليها ، فتحتاج حيئلة وأن تستأنف أسباب القتال لإزعاجها ، فكيف يجوز تكثير أسلحتها وتشحيذ سيوفها وأسنتها، وإلسماع مشحذ لأسلحة جند الشيطان في حق مثل هذا الشخص ، فليخرج مثل وأستها، وإلسماع مشحذ لأسلحة جند الشيطان في حق مثل هذا الشخص ، فليخرج مثل هذا عن جمع السماع فإنه يستضريه

المارض الخامس: أن يكون الشخص من عوام الخلق ، ولم يغلب عليه حب الله تعالى فيكون السهاع له محبوبا، ولاغلبت عليه شهوة فيكون في حقه محظورا، ولكنه أبيح في حقه كسائر أنواع اللذات المباحة ، إلا أنه إذا اتخذه ديدنه وهجيراه وقصر عليه أكثراً وقاته فهذا هو السفيه الذي ترد شهادته ، فإن المواظبة على اللهو جنابة ، وكماأن الصغيرة بالإصرار والمداومة تصير كبيرة فكذلك بعض المباحات بالمداومة يصير صنيرة ،وهو كالمواظبة على متابعة الزوج والحبشة والنظر إلى لعبهم على الدوام، فإنه ممنوع وإن لم يكن أصله ممنوعا إذ فعله رسول الله صلى الله عليه وسلم ومن هذا القبيل اللعب بالشطر نج ، فإنه مباح ولكن المواظبة عليه مكروهة كراهة شديدة ، ومهماكان الغرض اللعب والتلذذ باللهو فذلك إنما يباح لما فيه من ترويح القلب، إذ راحة القلب معالجة له في بعض الأوقات، لتنبعث دواعيه فتشتغل في سائر الأوقات بالجد في الدنيا كالكسب والتجارة، أو في الدن كالصلاة و القراءة. واستحسان ذلك فما بين تضاعيف الجدكاستحسان الخال عَلَى الحد، ولو استوعبت الخيلان الوجه لشوهته ، فما أقبح ذلك، فيعود الحسن قبحابسب الكثرة، فما كل حسن يحسن كثيره ولا كل مباح يباح كثيره، بل الخبز مباح والاستكثار منه حرام، فهذا الباح كسائر المباحات فإن قلت : فقد أدى مساق هذا الكلام إلى أنه مباح في بمض الأحوال دون بعض فلم أطلقت القول أولا بالإِباحة ،إذ إطلاق القول في المفصل بلا أو بنعم خلف وخطأ فاعلم أن هذا غلط ، لأن الإطلاق إنا يمتنع لتفصيل ينشأ من عين ما فيه النظر ، فأما ماينشأ من الأحوال العارضة المتصلة به من خارج فلا يمنع الإطلاق ، ألا ترى أنا إذاسئلنا عن العسل أهو حلال أم لا ، قلنا : إنه حلال على الإطلاق مع أنه حرام على المحرور الذي يستضر به ، وإذا سئلنا عن الحر قلنا: إنها حسرام مع أنها تحل لمن غص بلقمة أن يشربها مهما لم يجد غيرها ، ولـكن هي من حيث إنها خمر ، حرام ، وإنما أبيحت لعارض الحاجـة والعسل من حيث إنه عسل حلال ، وإمّا حرم لعارض الضرر ، وما يكون لعارش فلا يلتفت إليه ، فإن البيع حلال و يحرم بمارض الوقوع فى وقت النسداء يوم الجمعة ، ونحوه من العوارض، والسماع من جملة المباحات من حيث إنه سماع صوت طيب موزون مفهوم

و إنما تحريمه لمارض خارج عن حقيقة ذاته ، فإذا انكشف الفطاء عن دليل الإباحةفلانبالى عن يخالف بعد ظهور الدليل

وأما الشافعي رضي الله عنه فليس تحريم النناء من مذهبه أصلا ، وقدنص الشافعي وقال في الرجل يتخذه صناعة: لاتجوز شهادته ، وذلك لأنه من اللهو المكروه الذي يشبه الباطل ، ومن اتخذه صنعة كان منسوبا إلى السفاهة وسقوط المروءة ، وإن لم يكن محرما بين التحريم، قَإِنَ كَانَ لَا ينسب نفسه إلى الغناء، ولا يؤتى لذلك ، ولا يأتى لأجله ، وإنما يمرف بأنه قد يطرب في الحال فيترم بها لم يسقط هذامروءته ، ولم يبطل شهادته ، واستدل محديث الجاريتين اللتين كانتا تغنيان في بيت عائشة رضي الله عنها . وقال يونس بن عبد الأعلى: سألت الشافعي رحمه الله عن إباحة أهل المدينة للسماع ، فقال الشافعي : لا أعلم أحدا من علماء الحجاز كره السماع إلاما كانمنه في الأوصاف ، فأما الحداء ، وذكر الأطلال والمرابع ، وتحسين الصوت بألحان الأشمار فباح، وحيث قال إنه لهومكروه بشبه الباطل ، فقوله لهو، صبح، ولكن اللهومن حيث إنه لهو ليس بحرام، فلعب الحبشة ورقصهم لهو ، وقد كان صلى الله عليه وسلم ينظر إليه ولايكرهه، بل اللهو واللغو لايؤاخذ الله تمالى به إن عني به أنه فعل مالافائدة فيه ، فإن الإنسان لو وظف على نفسه أن يضع يده على رأسه في اليوم مائة مرة فهذا عبث لافائدة له ولا يحرم ، قال الله تمالى (كَا يُوَّاحِذُ كُمُ اللهُ بِاللَّهْ فِي أَيْمَانِكُمْ (١)) فإذا كان ذكر اسم الله تعالى على الشيء على طريق القسم من غير عقد عليه ولا تصميم ، والمخالفة فيه مع أنه لافائدة فيه لايوً اخذ به ، فكيف يؤاخذ بالشعر والرقص ؟ وأما قوله يشبه الباطل ، فهذا لايدل على اعتقاد تحرعه ، بل لو قال هو باطل صريحاً لما دل على التحريم ، وإنما يدل على خلوه عن الفائدة ، فالباطل ما لا فائدة فيه ، فقول الرجل لامرأته مثلا بعت نفسي منك وقولما اشتريت ، عقد باطل مهما كان القصد اللعب والمطايبة ، وليس بحرام إلا إذا قصد مه التمليك المحقق الذي منم الشرع منه ، وأما قوله مكروه فينزل على بعض المواضع التي ذكرتها لك ، أو ينزل على التنزيه ، فإنه نص على إباحة لمب الشطر بج ، وذكر أنى أكره

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> القرة : ۲۲٥

كل لعب، وتعليله يدل عليه ، فإنه قال ليس ذلك من عادة ذوى الدين والمروءة ، فهذا يدل على التنزيه ، ورده الشهادة بالمواظبة عليه لايدل على بحريمه أيضا، بلقد تردالشهادة بالأكل في السوق ، ومأيخرم المروءة ، بل الحياكة مباحة ، وليست من صنائع ذوى المروءة ، وقد ترد شهادة المحترف بالحرفة الحسيسة ، فتعليله يدل على أنه أراد بالكراهة التنزيه ، وهذا هو الظن أيضا بغيره من كبار الائمة ، وإن أرادوا التحريم فا ذكر ناه حجة عليهم

## بسيان مجنج العت ألين بتعريم السماع والجواب عنها

احتجوا بقوله تمالى (ومن النّاس مَنْ يَشْتَرى لَهُوَ الْحَدِيثِ (١) والنعمى ، رضي الله عنهم : إنْ لهو الحديث هو الغناء ، وروت عائشة رضى الله عنها أن الني صلى الله عليه وسلم (١) قال: « إنّ الله تمالى حَرَّمَ الْقَيْنَةَ وَيَيْعَهَا وَ مَنْهَا وَتَعْليتَهَا » فنقول أن الني صلى الله عليه وسلم (١) قال: « إنّ الله تمالى حَرَّمَ الشرب. وقد ذكر ما أن غناء أما القينة : فالمراد بها الجارية التى تغنى للرجال فى مجلس الشرب. وقد ذكر ما أن غناء الأجنبية للفساق ومن يخاف عليهم الفتنة حرام ، وهم لا يقصدون بالفتنة إلا ما هو معظور ، فأما غناء الجارية لمالكها فلا يفهم تحريمه من هذا الحديث ، بل لغير مالكها سماعها عند عدم الفتنة ، بدليل ماروسيك فى الصحيحين من غناء الجاريتين فى بيت عائشة رضي الله عنها وأما شراء لهو الحديث بالدين استبدالا به ليضل به عن سبيل الله فهو حرام مذموم وليس كل غناء بدلا عن الدين مشترى به ، ومضلا عن سبيل الله تعالى ، وهو المراد فى الآية ، ولو قرأ القرءان ليضل به عن سبيل الله لكان حراما

حكي عن بعض المنافقين أنه كان يؤم الناس ولا يقرأ إلاسورة عبس لمافيهامن المتاب مع رَسول الله صلى الله عليه وسلم ، فهم عمر بقتله ، ورأى فعله حراما لما فيه من الإضلال ، فالإضلال بالشمر والفناء أولى بالتحريم

<sup>(</sup>١)حديثعائشة ان الله حرم القينة و بيعها وتمنها وتعليمها الطبر انى في الأوسط باسنا دضعيف قال البيه في ليس بمحفوظ

<sup>(</sup>۱) لقان: ٣

واحتجوا بقوله تعالى (أَفَنْ هَذَا الْحَدِيثِ تَعْجَبُونَ وَتَضْعَكُونَ وَلَا تَبْكُونَ وَأَ نَتُمْ مَامِدُونَ الله عنها هوالغناء بلغة حمير ، يعنى السمد ، فنقول ينبغى أن يحرم الضحك وعدم البكاء أيضا ، لأن الآية تشتمل عليه

فإن قيل: إن ذلك مخصوص بالضحك على المسلمين لإسلامهم، فهذا أيضا مخصوص بأشماره وغنائهم في معرض الاستهزاء بالمسلمين ، كاقال تعالى ( وَالشُّعَرَ الْمِيَّةُ مُ الْفَاوُونَ (٢٠) وأراد به شعراء الكفار ، ولم يدل ذلك على تحريم نظم الشعر في نفسه

واحتجوا عما روى جابر رضي الله عنه أنه صلى الله عليه وسلم (١) قال «كأنَ إِبْلِيسُ أُوّلَ مَنْ نَاحَ وَأُوّلَ مَنْ تَغَنَى » فقد جمع بين النياحة والفناء ، فلنا لا جرم كااستشى منه نياحة داود عليه السلام، و نياحة المذنبين على خطايام، فكذلك يستشى الفناء الذي يرادبه تحريك السرور والحزن والشوق ، حيث يباح تحريك ، بل كااستشى غناء الجاريتين يوم الميدفى يبترسول الله صلى الله عليه وسلم وغناؤهن عند فدومه عليه السلام بقولهن:

طلع البدر علينا من ثنيات الوداع

واحتجوا بما روى أبو أمامة عنه صلى الله عليه وسلم (٢٠ أنه قال « ما رَفَعَ أَحَدُ صَوْنَهُ بِغِنَاء إِلاَّ بَمَثَ اللهُ لَهُ شَيْطاً نَيْن عَلَى مَنْكِبَيْهِ يَضْرِ بَانِ بِأَعْقَابِهِ ما عَلَى صَدْرِهِ حَتَّى يُعْسِكَ ، يَغِنَاء إِلاَّ بَمَثَ اللهُ لَهُ شَيْطاً نَيْن عَلَى مَنْكِبَيْه يَضْر بَانِ بِأَعْقابِهِ ما عَلَى صَدْرِهِ حَتَّى يُعْسِكَ ، قلنا: هو منزل على بعض أنواع الغناء الذي قدمناه ، وهو الذي يحرك من القلب ماهو أمراد الشيطان من الشهوة ، وعشق المخلوقين ، فأما ما يحرك الشوق إلى الله والسرور بالعيد أو حدوث الولد ، أو قدوم الغائب ، فهذا كله يضاد مراد الشيطان، بدليل قصة الجاريتين والحبشة ، والأخبار التي نقلناها من الصحاح ، فالتجويز في موضع واحد نص في الإباحنة والحبشة ، والأخبار التي نقلناها من الصحاح ، فالتجويز في موضع واحد نص في الإباحة

<sup>(</sup>١) حديث جابر كان ابليس أول من ناح وأول من تغنى لم أجدله أصلا من حديث جابر وذكره صاحب الفردوس من حديث على بن أبى طالب ولم يخرجه ولده فى مسنده

<sup>(</sup>٢) حديث أبى أمامة مارفع أحد عقيرته بغناء الا بعث الله له شيطانين على منكبيه يضربان بأعقابها على منكبية يضربان بأعقابهما على صدره حتى يمسك ابن أبى الدنيا فى ذم لللاهى والطبرانى فى الكير وهو ضعيف

<sup>(</sup>۱) النجم: ٥٩ ، ٩٠ ، ٩٠ الشعراء: ٢٢٤

و المنع فى ألف موضع محتمل التأويل ومحتمل التنزيل ، أما الفعل فلاتأويل له، إذ ماحرم فعله إما يحل بمارض الإكراه فقط ، وما أبيح فعله يحرم بعوارض كثيرة حتى النيات والقصود واحتجوا بما روى عقبة بن عامر أن النبي ضلى الله عليه وسلم (١) قال «كُلُّ شَيْءٍ يَلْهُو بِهِ الرَّجُلُ فَهُو بَاطِلٌ إِلَّا تَأْدِيبَهُ فَرَسَهُ وَرَمْيَةُ بقَوْسِهِ وَمُلَاعَبَتَهُ لِامْرَأَتِهِ ،

قلنا: فقوله باطل لايدل على التحريم بل يدل على عدم الفائدة، وقد يسلم ذلك على أن التالهى بالنظر إلى الحبشة خارج عن هذه الثلاثة وليس بحرام، بل يلحق بالمحصور غير المحصور وياسا كقوله صلى الله عليه وسلم (٢) « لَا يَحَلُّ دَمُ امْرِى وَ مُسْلِم إِلَّا بِإِحْدَى ثَلَاثٍ » فإنه يلحق به رابع وخامس، فكذلك ملاعبة امرأته لافائدة له إلا التلذذ، وفي هذا دليل على أن التفرج في البساتين، وصماع أصوات الطيور، وأنواع المداعبات، مما يلهو به الرجل لا يحرم عليه شيء منها وإن جاز وصفه بأنه باطل

واحتجوا بقول عثمان رضي الله عنه : ما تغنيت ، ولا تمنيت ، ولا مسست ذكري يبيني مذبايمت بها رسول الله صلى الله عليه وسلم

قلنا: فليكن التمنى، ومس الذكر باليمنى حراما، إن كان هذا دليل تحريم الغناء، فمن أين يثبت أن عثمان رضي الله عنه كان لايترك إلاالحرام

واحتجوا بقول ابن مسعود رضى الله عنه (") الفناء ينبت فى القلب النفاق ، وزاد بعضهم كما ينبت الماء البقل ، ورفعه بعضهم إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وهو غير صحيح قالوا ومر على ابن عمر رضى الله عنهما قوم محرمون وفيهم رجل يتغنى، فقال: ألالاأسمع الله لكم الله لكم

<sup>(</sup>١) حديث عقبــة بن عامر كل شىء يلهوبه الرجل فهو باطل الا تأديبه فرسة ورمية بقوســه وملاعبته زوجته أصحاب السنن الاربعة وفيه اضطراب

<sup>(</sup> ٢ ) حديث لا يحل دم امرى، إلاباحدى ثلاث متفق عليه من حديث ابن مسعود

<sup>(</sup>٣) حديث ابن مسعود الغناء ينبت النفاق في القلب كاينبت الماء البقسل قال المسنف و المرفوع غير صحبح لان في إسناده من لميسم: رواه أبو داود وهو في زواية ابن العبد ليس في روايه اللؤلؤى وراوه البهبق مرفوعا وموقوفا

وعن نافع أنه قال كنت مع ابن عمر رضي الله عنهيا في طريق ه فيمجم زمارة راع ، فوضع أصبعيه في أذنيه ، ثم عدل عن الطريق ، فلم يزل يقول بأنافع أنسم ذلك حتى قلت لا فأخرج أصبعيه وقال هكذا رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم صنع، وقال الفضيل ابن عياض رحمه الله: الغناء رقية الزنا ، وقال بعضهم الفناء رائد من رواد الفجور ، وقال يزيد ا بن الوليد : إياكم والغناء ، فإنه ينقص الحياء ، ويزيد الشهوة ، ويهدم المروءة ،وإنه لينوب عن الخر ، ويفعل ما يفعله السكر ، فإن كنتم لابد فاعلين فجنبوه النساء ، فإن الفناء داعية الزناء فنقول قول ان مسمود رضى الله عنه ينبت النفاق أراد به في حق المغنى ، فإنه في حقم ينبت النفاق إذ غرضه كله أن يمرض نفسه على غيره ، ويروج صوته عليه ولا يزال ينافق ويتودد إلى الناس ليرغبوا في غنائه ، وذلك أيضا لايوجب تحريما ، فإن لبس الثياب الجيلة وركوب الخيل المهملجة ، وسائر أنواع الزينة والتفاخر بالحرث والأنعام والزرع ، وغمير ذلك ينبت في القلب النفاق والرياء ، ولا يطلق القول بتحريم ذلك كله ، فليس السبب في ظهور النفاق في القلب المعاصي فقط . بل المباحات التي هي مواقع نظر الخلق أكثر تأثيراً ، ولذلك نزل عِمر رضي الله عنه عن فرس هملج تحته ، وقطع ذنبه ، لأنه استشعر في تفسه الخيلاء لحسن مشيته ، فهذا النفاق من المباحات ، وأما قول ابن عمر رضي الله عنهما ألا لاأسمع الله لكم ، فلا يدل على التحريم من حيث إنه غناء بل كأنوا محرمين ، ولا يليق بهم الرفث ، وظهر له من مخايلهم أن سماعهم لم يكن لوجد وشوق إلى زيارة بيت الله تعالى بل لمجرد اللهو فأنكرذلك عليهم لكونه منكرا بالإضافة إلى حالهم وحال الإحرام، وحكايات الأحوال تكثر فيها وجوه الاحتمال ، وأما وضعه أصبعيه في أذنيه فيعارضه أنه لم يأمر نافعا بذلك ولا أنكر عليه سماعه ، وإنما فعل ذلك هو لأنه رأى أن ينزه سمعه في الحال وقلبه عن صوت ربما يحرك اللهو، ويمنعه عن فكركان فيه أوذكر هو أولى منه، وكذلك فِعل رسول الله صلى الله عليه وسلم مع أنه لم يمنع ابن عمر ، لا يدل أيضا على التحريم ، بليدل على أذ الأولى تركه

<sup>(</sup>١) حديث نافع كنت وابن عمر في طريق فسمع زمارة والع فوضع أصبعه فيأذنيه - الحديث ، ورفعه أب

ونحن ثرى أن الأولى تركة فى أكثر الأحوال، بل أكثر مباحات الدنيا الأولى تركها إذا علم أن ذلك يؤثر فى القلب، فتمد خلع رسول الله صلى الله عليه وسلم (۱) بعد الفراغ من الصلاة ثوب أبى جهم، إذ كانت عليه أعلام شغلت قلبه ، أفترى أن ذلك يدل على تحريم الأعلام على الثوب، فلعله صلى الله عليه وسلم كان فى حالة كانصوت زمارة الراعى بشغله على تلك الحالة ، كما شغله العلم عن الصلاة ، بل الحاجة إلى استثارة الأحوال الشريفة من القلب بحيلة السماع قصور بالإضافة إلى من هو دائم الشهود للحق ، وإن كان كالا بالإضافة إلى غيره ، ولذلك قال الحصرى ماذا أعمل بسماع ينقطع إذا مات من يسمع منه بالإضافة إلى أن السماع من الله تعالى هو الدائم ، فالأنبياء عليهم السلام على الدوام فى لذة السمع والشهود ، فلا يحتاجون إلى التحريك بالحيلة ، وأما قول الفضيل هو رقية الزنا وكذلك ماعداه من الأقاويل القريبة منه فهو منزل على سماع الفساق والمفتلين من الشبان ولوكان ذلك عاما لما سمع من الجاريتين فى يبت رسول الله صلى الله عليه وسلم

وأما القياس: فغاية مايذكر فيه أن يقاس على الأوتار، وقد سبق الفرق، أو يقال هو له ولعب وهوكذلك، ولكن الدنياكلها لهو ولعب، قال عمريني الله عنه لزوجته: إنما أنت لعبة في زاوية البيت، وجيع الملاعبة مع النساء لهو إلا الحراثة التي هي سبب وجود الولد، وكذلك المزح الذي لا فحش فيه حلال، نقل ذلك عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وعن الصحابة، كما سيأتي تفصيله في كتاب آفات اللسان إن شاء الله، وأي لهو يزيد على لهو الحبشة والزنوج في لعبهم، وقد ثبت بالنص إباحته؟ على أني أقول: اللهو مروح على لهو الحبشة والزنوج في لعبهم، وقد ثبت بالنص إباحته؟ على أني أقول: اللهو مروح القلب، ومخفف عنه أعباء الفكر، والقلوب إذا أكرهت عميت، وترويحها إعانة لهاعلى الجد، فالمواظب على التفقه مثلا، ينبغي أن يتعطل يوم الجمعة، لأن عطلة يوم تبعث على النشاط في سائر الأوقات، ينبغي أن يتعطل النشاط في سائر الأوقات، ينبغي أن يتعطل في بعض الأوقات، فالعطلة معونة على العمل واللهو معين على الجد، ولا يصبر على الجد المحض، والحق المر الانفوس الأنبياء عليهم السلام.

<sup>(</sup>١) حديث خلع رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد الفراغ من الصلاة ثوب أبى جهم ادكان عليه أعلام سغلت قلبه تقدم فى الصلاة

<sup>(</sup> ٢ ) حديث مزاحه صلى الله عليه وسلم يأتى في آفات اللــان كما قال المصنف

فاللمو دواء القلب من داء الأعياء والمسلال ، فينبغى أن يكون مباحا ، ولسكن لا ينبغى أن يستكثر منه كا لا يستكثر من الدواء ، فإذاً اللمو على هذه النية يصير قربة ، هذا فى حق من لا يحرك السماع من قلبه صفة محمودة يطلب تحريكها ، بل ليس له إلا اللذة والاستراحة الحضة فينبغى أن يستحب له ذلك ليتوصل به إلى المقصود الذى ذكر ناه ، نعم : هذا يدل على نقصان عن ذروة الكال ، فإن الكامل هو الذى لا يحتاج أن يروح نفسه بغيرا لحق ، ولكن حسنات الأبرار سيئات المقربين ، ومن أحاط بعلم علاج القلوب ، ووجوه التلطف بها لسياقتها إلى الحق، علم قطما أن ترويحها بأمثال هذه الأمور دواء نافع لاغنى عنه

### الباب الثالث

#### فى آثار السماع وآدابه

اعلم أن أول درجة السماع فهم المسموع و تنزيله على معنى يقع للمستمع ، ثم يتمر الفهم الوجد ، و يشمر الوجد الحركة بالجوارح ، فلينظر في هذه المقامات الثلاثة

المقام الأول في الفهم

وهو يختلف باختلاف أحوال المستمع ، وللمستمع أربعة أحوال

إحداها: أن يكونسماع بمجرد الطبع، أي لاحظه في السماع إلااستلداذالألحان والتنمات وهذا مباح، وهو أخس رتب السماع، إذ الإبل شريكة له فيه وكذا سائر البهائم، بل لا يستدعى هذا الذوق إلا الحياة، فلكل حيوان نوع تلذذ بالأصوات الطيبة

الحالة الثانية: أن يسمع بفهم ولكن ينزله على صورة مخلوق إما معينا، وإما غير معين وهو سماع الشباب وأرباب الشهوات، ويكون تنزيلهم للمسموع على حسب شهواتهم ومقتضى أحوالهم، وهذه الحالة أخس من أن نتكلم فيها إلا ببيان خستها والنهي عنها

ما على اله اله اله اله في من من ل ما يسمعه على أله وإلى نفسه في معاملته لله نسأل، وتقلب أحواله في التمسكن مورة والتعذر أحرى ، وهذا مماع المريدين لاسما المبتدئين ، فإل الدريد لا محالة مرادا هو مقصده ، ومنعصده معرفة الله سبحانه ، ولفاؤه والوصول إليه بطريق المشاهدة

بالسر وكشف الفطاء وله في مقصده طربق هو سالكه ، ومعاسلات هو مثار عليها وحالات تستقبله في معاملاته ، فإذا سمع ذكر عتاب أو خطاب ، أو قبول أو رد أووصل أو هجر ، أو قرب أو بعد ، أو تلهف على فائت أو تعطش إلى منتظر ، أو شوق إلى وارد أو طمع أو يأس ، أو وحشة أو استئناس ، ووفاء بالوعد ، أو نقض للعهد ، أو خسوف فراق ، أوفرح بوصال ، أو ذكر ملاحظة الحبيب ، ومدافعة الرقيب ، أو همول العبرات أو ترادف الحسرات ، أو طول الفراق ، أو عدة الوصال ، أو غير ذلك مما يشتمل على وصفه الأشعار ، فلا بد أن يوافق بعضها حال المريد في طلبه ، فيجرى ذلك مجرى القدح الذى يورى زناد قلبه ، فنتشتعل به نيرانه ، ويقوى به انبعاث الشوق وهيجانه ، ويهجم عليه بسببه أحوال مخالفة لعادته ، ويكون له مجال رحب فى تنزيل الألفاظ على أحواله ، وليس على المستمع مراعاة مراد الشاعر من كلامه ، بل لكل كلام وجوه ، ولكل ذى فهم فى اقتباس المهنى منه حظوظ ، ولنضرب لهذه التنزيلات والفهوم أمثاة كي لايظن الجاهل أن اقتباس المهنى منه حظوظ ، ولنضرب لهذه التنزيلات والفهوم أمثاة كي لايظن الجاهل أن ذكر كيفية فهم المانى من الأبيات، فني حكايات أهل السماع ما يكشف عن ذلك فدحكي أن بعضهم مهم قائلا يقول ،

قال الرسول غــدا تزو ر فقلت تعقل ماتقول

قاستهزه اللحن والقول، وتواجد وجمل يكرر ذلك و يجمل مكان الناء نونا، فيقـول قال الرسول غدا نزور، حتى غشي عليه من شدة الفرح واللذة والسرور، فلما أفاق سئل عن وجده مم كان، فقال ذكرت قول الرسول صلى الله عليه وسلم (١) إن أهل الجنة يزورون ربهم فى كل يوم جمعة مرة

• وحكى الرقى عن ابن الدراج أنه قال كنت أنا وابن الفوطى مارين على دجلة بين البصرة والأبلة ، فإذا بقصر حسن له منظرة ، وعليه رجل بين يديه جارية تننى وتقول كل يوم تسلون غيرهذا بك أحسن

<sup>(</sup>۱) حدیث ان أهل الجنة یزورون ربهم فی کل جمعة : الترمذی وابن ماجه من حدیث أبی هریرة وفیه عبد الحمید بن حبیب بن أبی العشرین مختلف فیه وقال الترمذی لانعرفه إلامن هذا الوجه قال وقد روی سوید بن عمرو عن الأوزاعی شیئاً من هذا

فإذا شاب حسن تحت المنظرة ، ويبده ركوة ، وعليه مرقعة يستمع ، فقال ياجارية بالله وعياة مولاك ألا أعدت علي هذا البيت . فأعادت فكان الشاب يقول هذا والله تلوي مع الحق في حالى ، فشهق شهقة ومات ، قال فقلنا قد استقبلنا فرض فوقفنا ، فقال صاحب القصر للجارية أنت حرة لوجه الله تعالى ، قال ثم إن أهل البصرة خرجوا فصلوا عليه فلما فرغوا من دفنه قال صاحب القصر: أشهدكم أن كل شيء لى في سبيل الله ، وكل جواري أحرار ، وهذا القصر للسبيل ، قال ثم رى بثيابه ، واتزر بإزار ، وارتدى بآخر ، ومرعلى وجهه والناس ينظرون إليه ، حتى غاب عن أعينهم وه يبكون فلم يسمع له بعد خبر والمقصود أن هذا الشخص كان مستفرق الوقت بحاله مع الله تعالى ، ومعرفة عزه عن الثبوت على حسن الأدب في المعاملة ، و تأسفه على تقلب قلبه ، وميله عن سنن الحق ، فلما قرع سمعه ما يوافق حاله سمعه من الله تعالى كأنه يخاطبه ، ويقول له :

## كل يوم تناوت غير هذا بك أحسن

ومن كان سهاعه من الله تعالى وعلى الله وفيه ، فينبنى أن يكون قد أحكم قانون العلم قى معرفة الله تعالى ، ومعرفة صفاته ، وإلاخطر له من السهاع فى حق الله تعالى ما يستحيل عليه ويكفر به ، فنى سهاع المريد المبتدى خطر ، إلا إذا لم ينزل ما يسمع إلا على حاله من حيث لا يتعلق بوصف الله تعالى ، ومثال الخطأ فيه هذا البيت بعينه ، فلو سمعه فى نفسه وهو يخاطب به ربه عزوجل ، فيضيف التلون إلى الله تعالى فيكفر ، وهذا قد يقع عن جهل محض مطلق غير ممزوج بتحقيق ، وقد يكون عن جهل ساقه إليه نوع من التحقيق ، وهو أن يرى تقلب أحوال قالم الله المالم من الله وهو حق ، فإنه تارة يبسط قلبه ، وتارة يقبضه ، وتارة ينوره ، وتارة يظلمه ، وتارة يقسيه ، وتارة يلينه ، وتارة يشبته على طاعته ويقويه عليها ، وتارة يسلط الشيطان عليه ليصرفه عن سنن الحق ، وهذا كله من الله تعالى ومن يصدر منه أحوال مناهم أوقات متقاربة فقد يقال له فى العادة إنه ذو بداوات وأنه متاون ، ولعدل الشاعر لم يرد به إلانسبة محبوبه إلى التاون فى قبوله ورده ، وتقريبه وإبعاده ، وهدا هو المنى فساع هذا كذلك فى حق الله تعالى كفر محض ، بل ينبنى أن

يعلم أنه سبحانه وتعالى يلون ولا يتلون ، ويغير ولايتغير ، بخلاف عباده وذلك العلم يحصل للمريد باعتقاد تقليدي إيماني ، ويحصل للعارف البصير بيقين كشني حقبقي ، وذلك من أعاجيب أوصاف الربوبية وهو المغير من غير تغير ، ولايتصور ذلك إلا في حق الله تمالئ بل كل مغير سواه فلا يغيره مالم يتغير ، ومن أرباب الوجد من يغلب عليه حال مثل السكر المدهش، فيطلق لسانه بالعتاب مع الله تمالي ، ويستنكر اقتهاره للقلوب وقسمته للأحوال الشريفة على تفاوت ، فإنه المستصنى لقلوب الصديقين ، والمبعد لقاوب الجاحدين والمغرورين فلا ما يُنغ لما أعطى ، ولا معطى لما منع ، ولم يقطع التوفيق عن الكفار لجناية متقدمة، ولاأمد الأنبياء عليهم السلام بتوفيقه ونور هـدايته لوسيلة سابقة ، ولكنه قال (وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَتُنَا لِمِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ (١٠) وقال عن وجل : (وَلْكِكنْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ مِنِّي لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَالنَّاسَ أَجْمِينَ (٢) وقال تعالى ﴿ إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُمْ مِنَّا ٱلْحُسْنَى أُولَئِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ (٢٠) فإن خطر يبالك أنه لم اختلفت السيابقة، وم في ربقة العبودية مشتركون نوديت من سرادةات الجلال لاتجاوز حد الأدب، فإنه لا يسأل عما يفعل وهم يسألون ولعمرى تأدب اللسان والظاهر مما يقدرعليه الأكثرون، فأما تأدب السرعن إضمار الاستبعاد، بهذا الاختلاف الظاهر في التقريب والإِبعاد، والإِشقاء والإِسعاد مع بقاء السمادة والشقاوة أبد الآباد، فلا يقوى عليه إلا العلماء الراسخون في العلم، ولهذا فال الخضر عليه السلام لما سئل عن السماع في المنام أنه الصفو الزلال الذي لا يثبت عليه إلا أقدام الماماء، لأنه محرك لأسرار القلوب ومكامنها، ومشوش لها تشويش السكر المدهش الذي يكاد يحل عقدة الأدب عن السر، إلا ممن عصمه الله تمالي بنور هـدايته، ولطيف عصمته ولذلك قال بعضهم ليتنا نجونا من هذا السماع رأسا برأس ، فني هذا الفن من السماع خطر يزيد على خطرالسماع المحرك للشهوة ، فإن غاية ذلك معصية وغاية الخطأ هاهنا كفر واعلم أن الفهم قد يختلف بأحوال المستمع، فيغلب الوجد على مستمعين لبيت واحــد وأحدهمامصيب في الفهم، والآخر مخطىء ، أو كلاهمامصيبان، وقدفهمامعنيين مختلفين متضادين

<sup>(</sup>١) الصفات: ١٧١ (١) السجدة: ١٣ (٢) الأنبياء: ١٠١

# ولكنه بالإضافة إلى اختلاف أحوالهم لايتناقض، كاحكي عن عتبة التلام أنه سمع رجلايقول ولكنه بالإضافة إلى اختلاف أحوالهم السما إن الحب لني عنا

ققال: صدفت، وسمعه رجل آخر فقال: كذبت، فقال بعض دوى البصائر أصابا جيما وهو الحق، فالتصديق كلام عيب غير ممكن من المراد، بل مصدود متعب بالصد والهجر، والتكذيب كلام مستأنس بالحب مستلد لما يقاسيه بسبب فرط حبه غير متأثر به، أو كلام عب غير مصدود عن مراده في الحال، ولا مستشعر بخطر الصد في المال وذلك لاستيلاء الرجاء وحسن الظن على قلبه، فباختلاف هذه الأحوال بختلف الفهم وحكى عن أبى القاسم بن مروان وكان قد أصب أبا سعيد الخرازر جمالة وترك حضور السماع سنين كثيرة، فحضر دعوة وفيها إنسان يقول

### واقف في الماء عطشا نولكن ليس يَسقى

فقام القوم وتواجدوا ، فلما سكنوا سألهم عن معنى ماوقع لهم من معنى البيت ، فأشاروا إلى الأحوال الشريفة والحرمان منها مع حضور أسبابها فلم يقنعه ذلك ، فقالوا له فاذا عندك فيه ؟ فقال أن يكون فى وسط الأحوال ، ويكرم بالكرامات ، ولا يعطى منها ذرة ، وهذه إشارة إلى إثبات حقيقة وراء الأحوال والكرامات ، والأحوال سوابقها والكرامات تسنح فى مباديها ، والحقيقة بعد لم يقع الوصول إليها ، ولا فرق بين المنى الذى فهمه وبين ماذكروه ، إلا فى تفاوت رتبة المتعطس إليه ، فإن المحروم عن الأحوال الشريفة أولا يتعطس إليها ، فإن مكن منها تعطس إلى ماوراءها ، فليس بين المعنين اختلاف الشريفة أولا يتعطس إليها ، فإن الرتبتين

وكان الشبلي رحمه الله كثيرا ما يتواجد على هذا البيت:

ودادكم هجر وحبكم قلى ووصلكم صرم وسلمكم حرب

وهذا البيت يمكن سماعه على وجوه مختلفة ، بعضها حق وبعضها باطل ، وأظهرها أن يفهم هذا في الحلق ، بل في الدنيا بأسرارها ، بل في كلماسوى الله تعالى، فإن الدنيا مكارة

خداعة ، قتالة لأربابها ، معادية لهم فى الباطن ، ومظهرة صورة الود ، (١٠) فما امتلات منها دار حبرة إلا امتلات عبرة ، كما ورد فى الخبر ، وكما قال الثعلى فى وصف الدنيا

تنح عن الدنيا فلا تخطبنها ولا تخطبن فتالة من تناكح فليس بني مرجوها بمخوفها ومكروهها إما تأملت راجح لقدقال فيها الواصفون فأكثروا وعندى لهاوصف لممري صالح سلاف قصاراها زعاف ومركب شهي إذا استذللته فهو جامح وشخص جميل يؤثر الناس حسنه ولكن له أسرار سوء قبائح

والمعنى الثانى: أن ينزله على نفسه فى حق الله تمالى ، فإنه إذا تفكر فمرفته جهل ، إذ ماقدروا الله حق قدره ، وطاعته رياء ، إذ لايتق الله حق تقاته ، وحبه معلول إذ لايدع شهوة من شهواته فى حبه ، ومن أراد الله به خيرا بصره بعيوب نفسه ، فيرى مصداق هذاالييت فى نفسه ، وإن كان على المرتبة بالإضافة إلى الغافلين ، ولذلك قال صلى الله عليه وسلم (٢٠) هذاالييت فى نفسه ، وإن كان على المرتبة بالإضافة إلى الغافلين ، وقال عليه الصلاه والسلام (٣٠) وإنى لأستَغفر الله فى اليوه والسلام (٣٠) وإنى لأستَغفر الله فى اليوه و والله مى درجات بعد بالإضافة إلى ما بلاضافة إلى ما بله أن ما بعدها ، وإن كانت قربا بالإضافة إلى ما قبلها ، فلا قرب إلا ويبقى وراءه قرب لانها بقله ، إذ سبيل السلوك إلى الله تمالى غير متناه ، والوصول إلى أقصى درجات القرب عال والمعنى الثالث : أن ينظر فى مبادى أحو اله فير تضيها ، ثم ينظر فى عواقبها فيز دريها . لاطلاعه والمعنى النه تمالى شكاية على خفايا الغرور فيها ، فيرى ذلك من الله تمالى ، فيستمع البيت فى حق الله تمالى شكاية من القضاء والقدر ، وهذا كفر ، كما سبق بيانه ، وما من بيت إلا و يمكن تنزيله على معان ، ذلك بقدر غزارة علم المستمع وصفاء قلبه

الحالة الرابعة : سماع من جاوز الأحوال والمقامات ، فعزب عن فهم ماسوى الله تعالى حتى عزب عن نفسه وأحوالها ومعاملاتها ، وكان كالمدهوش الغائص في بحر عين الشهود

<sup>(</sup>١) حديث ماامتلات دار منهاحبرة إلاامتلات عبرة : ابن المبارك عن عكرمة بن عمار عن يحي بن أبي كثير مرسلا

<sup>(</sup> ٢ ) حديث لاأحصى ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك: رواه مسلم وقد تقدم

<sup>(</sup>٣) حديث إنى لأستغفرالله في اليوم والليلة سبعين مرة : تقدم في الباب الثاني من الأذكار

الذى يضاهى حاله حال النسوة اللآنى قطعن أيديهن فى مشاهدة جال يوسف عليه السلام حتى دهشن وسقط إحساسهن ، وعن مثل هذه الحالة تعبر الصوفية بأنه قد فنى عن نفسه فهو عن غيره أفنى ، فكأنه فنى عن كل شىء إلاعن الواحد المشهود، وفنى أيضا عن الشهود ، فإن القلب أيضا إذا التفت إلى الشهود وإلى نفسه بأنه مشاهد، فقد غفل عن المشهود ، فالمسهتر بالمركى لاالتفات له فى حال استغرافه إلى رؤيته ، ولا إلى عينه التى بها رؤيته ، ولا إلى عبنه التى بها رؤيته ، ولا إلى عبنه التى من التذاذه ، وإلى قلبه الذى به لذته ، فالسكر أن لا خبر له من سكره، والمسلد ذلا خبر له من المتذلا خبر له من المتذلا بذلك من التذاذه ، وإعا خبره من المتلذذ به فقط ، ومثاله الم بالشيء فإنه مغاير للملم بالعلم بذلك الشيء ، فالما بالشيء ، فالما بالعلم بالنها في حق الخالق ، ولكنها في الغالب تكون الحالم قلة لد تطرأ في حق المخاوق ، و تطرأ أيضا في حق الخالق ، ولكنها في الغالب تكون كالبرق الخاطف الذي لا يثبت ولا يدوم ، وإن دام لم تطقه القوة البشرية ، فر عا اضطرب كالبرق الخاطف الذي لا يثبت ولا يدوم ، وإن دام لم تطقه القوة البشرية ، فر عا اضطرب عند نروله مازلت أنزل من ودادك منزلا تتحير الألباب عند نروله مازلت أنزل من ودادك منزلا تتحير الألباب عند نروله

فقام وتواجد وهام على وجهه ، فوقع فى أجمة قصب قد قطع ، و بقيت أصوله مثل السيوف فصار يعدو فيها ، ويعيد البيت إلى الفداة ، والدم يخرج من رجليه حتى ورمت قدماه وساقاه ، وعاش بعد ذلك أياما و مات رحمه الله

فهذه درجة الصديقين في الفهم و الوجد، فهى أعلى الدرجات، لأن السماع على الأحوال نازل من درجات الكال، وهي ممتزجة بصفات البشرية وهو نوع قصور، وإنما الكال أن يفي بالكلية عن نفسه وأحواله، أعنى أنه ينساها فلا يبقي له التفات إليها كالم يكن للنسو ة التفات إلى الأيدى و السكاكين فيسمع لله، وبالله، وفي الله، ومن الله، وهذه رتبة من خاض لجة الحقائق، وعبرسا حل الأحوال و الأعمال و أعد بصفاء التوحيد، وتحقق عحض الإخلاص، فلم يبق فيه منه شيء أصلا بل خدت بالكلية بشريته، وفني التفائه إلى صفات البشرية رأسا، ولست أعنى بفنائه فناء جسده بل فناء قلبه، ولست أعنى بالقلب الطاهر نسبة خفية وراءها مرادوح الذي هو من أمر الله عز وجل عرفها من عرفها، وجهلها من جهلها من عرفها، وجهلها من جهلها

ولذلك السر وجود، وصورة ذلك الوجود ما يحضر فيه ، فإذا حضر فيه غيره فكأنه لاوجود إلا للحاضر، ومثاله المرآة المجاوة إذ ليس لها لون في نفسها، بل لونها لون الحاضر فيها وكذلك الزجاجة، فإنها تحكى لون قرارها، ولونها لون الحاضر فيها، وليس لها في نفسها صورة بل صورتها قبول الصور، ولونها هو هيئة الاستعداد لقبول الألوان، ويعرب عن هذه الحقيقة نأعني سر القلب بالإضافة إلى ما يحضر فيه، قول الشاعر:

رق الزجاج ورقت الحر فتشابها فتشاكل الأمر فكأنما خرولا قدح وكأنما قدح ولا خر

وهذا مقام من مقامات علوم المكاشفة ، منه نشأ خيال من ادعى الحلول والآتحاد، وقال أنا الحق وحوله يدندن كلام النصارى فى دعوى اتحاد اللاهوت بالناسوت ، أو تدرعها بها أو حلولها فيها ، على ما اختلفت فيهم عباراتهم ، وهو غلط محض ، يضاهى غلط من يحمكم على المرآة بصورة الحرة ، إذ ظهر فيها لون الحرة من مقابلها ، وإذا كان هذا غير لائق بعلم المعاملة فلنرجع إلى الغرض فقد ذكر نا تفاوت الدرجات فى فهم المسموعات

# المتام الثاني

بعد الفهم والتنزيل ... الوجد

وللناس كلام طويل فى حقيقة الوجد، أعنى الصوفية ، والحكاء الناظرين فى وجه مناسبة السماع للارواح ، فلننقل من أقوالهم ألفاظا ، ثم لنكشف عن الحقيقة فيه

أما الصوفية : فقد قال ذو النون المصرى رحمه الله : في السماع أنه وارد حتى جاء يزعج القاوب إلى الحق ، فن أصغى إليه بحق تحقق ، ومن أصغى إليه بنفس تزندق ، فكأنه عبر عن الوجد بانزعاج القاوب إلى الحق ، وهو الذي بجده عند ورود وارد السماع ، إذ سمى السماع وارد حق ، وقال أبو الحسين الدراج عبراً عما وجده في السماع : الوجد عبارة عما يوجد عند السماع ، وقال جال بي السماع في ميادين البهاء ، فأوجد في وجود الحق عندالعطاء فسقاني بكأس الصفاء ، فأدركت به منازل الرضاء ، وأخرجني إلى رياض النزه والفضاء

وقال الشبلي رحمه الله : السماع ظاهره فتنة ، وباطنه عبرة ، فن عرف الإشارة حلله اسماع العبارة ، و إلا فقد استدعى الفتنة ، وتعرض للبلية ، وقال بعضهم : السماع غذاء الأرواح لأهل المعرفة ، لأنه وصف يدق عن سائر الأعمال ، ويدرك برقةالطبعرفته ، وبصفاءالسر لصفائه ولطفه عند أهله ، وقال ممرو بن عثمان المسكى: لايقع على كيفية الوجد عبارة ، لأنه سر الله عند عباده المؤمنين الموقنين ، وقال بعضهم : الوجد مكاشفات من الحق وقال أبوسعيد بن الأعرابي: الوجد رفع الحجاب، ومشاهدة الرقيب، وحضور الفهم، وملاحظة النيب، ومحادثة السر، وإيناس المفقود، وهو فناؤك من حيث أنت، وقال أيضا: الوجد أول درجات الخصوص ، وهو ميراث التصديق بالنيب ، فلما ذاتوه وسطع في قاوبهم نوره زال عنهم كل شك وريب، وقال أيضا: الذي يحجب عن الوجد رؤية آثار النفسوالتعلق بالعلائق والأسباب، لأن النفس محجوبة بأسبالها، فإذا انقطمت الأسباب وخلص الذكر وصحا القلب؛ ورق وصفا، ونجعت الموعظة فيه، وحل من المناجاة في محل قريب وخوطبِ وسمع الخطاب بآذن واعية ، وقلب شاهد ، وسر ظاهر ، فشاهد ماكان منهخاليا فذلك هو الوجد، لأنه قد وجد ما كان معندوما عنده، وقال أيضا: الوجد ما يكون عند ذَكُر من عج ، أو خوف مقلق ، أو توبيخ على زلة ، أو محادثة بلطيفة ، أو إشارة إلى فائدة أو شوق إلى غائب ، أو أسف على فائت ، أو ندم على ماض ، أو استجلاب إلى حال ، أو داع إلى واجب، أو مناجاة بسر، وهو مقابلة الظاهر بالظاهر، والباطن بالباطن، والنيب بالغيب، والسر بالسر، واستخراج مالك بما عليك، مما سبق لك السمى فيه فيكتب ذلك لك بعد كو به منك ، فيثبت لك قدم بلا قدم ، وذكر بلا ذكر ، إذ كان هو المبتدىء بالنم والمتولى وإليه يرجع الأمركله، فهذا ظاهر علم الوجد، وأقوال الصوفية من هذا الجنس في الوجد كثيرة.

وأما الحكاء فقال بمضهم: في القلب فضيلة شريفة لم تقدر قوة النطق على إخراجها باللفظ فأخرجها النفس بالألحان ، فلما ظهرت سرت وطربت إليها فاستمعوا من النفس وناجوها ودعوا مناجاة الظواهر ، وقال بعضهم نتائج السماع استنهاض العاجز من الرأى

واستجلاب المازب من الأفكار، وحدة الكال من الأفهام والآراء حتى يثوب ماعزب وينهم وينهم ماعز، ويصفو ما كدر، وعرح في كل رأى ونية، فيصيب ولا يخطىء، ويأتى ولا يبطىء، وقال آخر . كما أن الفكر يطرق العلم إلى المعلوم، فالسماع يطرق القلب إلى العالم الروحانى، وقال بعضهم: وقد سئل عن سبب حركة الأطراف بالطبع على وزن الألحان والإيقاعات، فقال: ذلك عشق عقلى، والعاشق العقلى لا يحتاج إلى أن ينانى معشوقه بالمنطق الجرى، بل يناغيه ويناجيه بالتبسم، واللحظ، والحركة اللطيفة بالحاجب والجفن والإيشارة، وهذه نواطق أجمع إلا أنها روحانية، وأما العاشق البهيمى، فإنه يستعمل المنطق الجرى ليمبر به عن عمرة ظاهر شوقه الضعيف، وعشقه الزائف، وقال آخر من حزن فليسمع الألحان، فإن النفس إذا دخلها الحزن خد نورها، وإذا فرحت اشتعل نورها، وظهر فرحها فيظهر الحنين بقدر تبول القابل، وذلك بقدر صفائه و نقائه من النش والدنس

والأقاويل المقررة في السماع والوجد كثيرة ، ولا معنى للاستكثار من إبرادها والنشتغل يتفيم المعنى الذي الوجد عبارة عنه فنقول: إنه عبارة عن حالة يشرها السماع ، وهو وارد حق جديد عقيب السماع يجده المستمع من نفسه ، وتلك الحالة لاتخلو عن قسمين ، فإسما أن ترجع إلى مكاشفات ومشاهدات ، هي من قبيل العلوم والتنبيهات ، وإما أن ترجع إلى تغيرات وأحوال ليست من العلوم ، بل هي كالشوق والحوف، والحزن والقلق، والسرور والأسف ، والندم والبسط والقبض ، وهذه الأحوال بهيجها السماع ويقوبها ، فإنضعف عليث لم يؤثر في تحريك الظاهر ، أو تسكينه ، أو تغيير حاله حتى يتحرك على خلاف عادته ، أو يسكن عن النظر ، والنطق والحركة على خلاف عادته لم يسم وجدا وإن ظهر على الظاهر سمى وجدا ، إما ضعيفا ، وإما قويا ، بحسب ظهوره وتغييره الظاهر وتحريكه بحسب قوة وروده ، وحفظ الظاهر عن التغيير بحسب قوة الواجد وقدرته على ضبط جوارحه ، فقد يقوى الوجد في الباطن ، ولا يتغير الظاهر لقوة صاحبه وقدلا يظهر الضعف الوارد وقصوره عن التحريك ، وحل عقد التماسك ، وإلى معنى الأول أشار الضعف الوارد وقصوره عن التحريك ، وحل عقد التماسك ، وإلى معنى الأول أشار الضعف الوارد وقصوره عن التحريك ، وحل عقد التماسك ، وإلى معنى الأول أشار الضعف الوارد وقصوره عن قال في الوجد : إنه مشاهدة الرقيب ، وحضور الفهم

وملاحظة الغيب ، ولا يبعد أن يكون السماع سببا لكشف ما لم يكن مكشوفا قبله فإن الكشف يحصل بأسباب

منها التنبيه والسماع منبه

ومنها تغير الأحوال ومشاهدتها وإدراكها ، فإن إدراكها نوع علم يفيد إيضاح أمور لم تكن معلومة قبل الورود

ومنها صفاء القلب ، والسماع يؤثر فى تصفية القلب ، والصفاء يسبب الكشف ومنها انبعاث نشاط القلب بقوة السماع ، فيقوى به على مشاهدة ما كان تقصر عنه قبل ذلك قوته ، كما يقوى البعير على حمل ما كان لا يقوى عليه قبله ، وعمل القلب الاستكشاف وملاحظة أسرار الملكوت ، كما أن عمل البعير حمل الأثقال

فبواسطة هذه الأسباب يكون سببا للكشف بل القلب إذا صفا ، ربما يمثل له الحق في صورة مشاهدة ، أو في لفظ منظوم يقرع سمعه ، يمبر عنه بصوت الهاتف ، إذا كان في اليقظة ، وبالرؤيا إذا كان في المنام ، وذلك جزء من ستة وأربعين جزءاً من النبوة

وعلمُ تحقيق ذلك خارج عن علم المعاملة ، وذلك كما روى عن محمد بن مسروق البغدادي أنه قال : خرجت ليلة في أيام جهالتي وأنا نشوان ، وكنت أغنى هذا البيث :

بطور سيناء كرم مامررت به ألا تمجبت ممن يشرب الماء

فسمعت قائلا يقول:

وفى جسبهم ماء ما تجرعه خلق فأبق له فى الجوف إمعاء قال فكان ذلك سبب توبتى ، واشتفالى بالعلم والعبادة ، فانظر كيف أثر الغناء فى تصفية قلبه ، حتى تمثل له حقيقة الحق فى صفة جهنم فى لفظ مفهوم موزون وقرع ذلك سمعه الظاهن وروى عن مسلم العبادانى أنه قال : قدم علينا مرة صالح المرى ، وعتبة الغلام وعبد الواحد بن زيد ، ومسلم الأسوارى ، فنزلوا على الساحل قال فهيأت لهم ذات ليلة طعاما فدعوتهم إليه فجاءوا ، فلما وضعت الطعام بين أيديهم إذا بقائل يقول رافعاً صوته هذا البيت: وتلهيك عن دار الخلود مطاعم ولذة نفس غيها غير نافع

قال: فصاحته الفلام صيحة ، وخر مغشيا عليه، و بق القوم فرفعت الطعام، و ما ذاقوا والله منه لقيمة ، وكما يسمع صوت الهاتف عند صفاء القلب فيشاهداً يضا بالبصر صورة الخضر عليه السلام ، فإنه يتمثل لأرباب القاوب بصور مختلفة ، وفي مثل هذه الحالة تنمثل الملائكة للأنبياء عليهم السلام ، إما على حقيقة صورتها ، وأما على مثال يحاكي صورتها بعض المحاكاة وقد رأى رسول الله صلى الله عليه وسلم (۱) جبريل عليه السلام مرتين في صورته ، وأخبر عنه بأنه سد الأفق وهو المراد بقوله تمالى (عَلَّمَهُ شَدِيدُ القُوى ذُو مِرَّةٍ فَاسْتَوَى وَهُو بِالْأَفْقُ الْأَعْلَى (۱) إلى آخر هذه الآيات .

وفى مثل هذه الأحوال من الصفاء يقع الاطلاع على ضائر القلوب، وقد يعبر عن ذلك الاطلاع التفرس، ولذلك قال صلى الله على والتقوافر اسدة المؤمن فا يتفر من فا يتفر وقول على المسلمين ويقول على مامعنى قول النبي صلى الله عليه وسلم « اتقوا فراسة المؤمن » فكان يذكر له تفسير ه فلا يقنعه ذلك، حتى انتهى عليه وسلم « اتقوا فراسة المؤمن » فكان يذكر له تفسير ه فلا يقنعه ذلك، حتى انتهى إلى بعض المشايخ من الصوفية، فسأله فقال له معناه: أن تقطع الزنار الذي على وسطك محت وباك مقال صدفت هذا معناه وقال الآن عرفت أنك مؤمن، وأن إعانك حق وكا حكي عن إبراهيم الخواص، قال كنت ببغداد في جاعة من الفقراء في الجامع، فأقبل شاب طيب الرائحة حسن الوجه ، فقلت لأصحابي يقع لى أنه يهودي ، فكلهم كرهوا ذلك ، فخرجت وخرج الشاب ثم رجع إليهم ، وقال أي شيء قال الشيخ في ، فاحتشموه فألح عليهم ، فقالوا له : قال إنك يهودي ، قال فجاء في وأكب على يدي وقبل رأسي وأسلم وقال نجد في كتبنا أن الصديق تي لا تخطىء فراسته ، فقلت أمتحن المسلمين فتأملهم ، فقلت إن كان فيهم صديق في هذه الطائفة ، لأنهم يقولون حديثه سبحانه ، ويقرؤن كلامه فلبست عليكم ، فلما اطلع على الشيخ و تفرس في عامت أنه صديق، قال، وصار الشاب من كبار الصوفية عليكم ، فلما اطلع على الشيخ و تفرس في عامت أنه صديق، قال وصار الشاب من كبار الصوفية عليكم ، فلما اطلع على الشيخ و تفرس في عامت أنه صديق ، قال وصار الشاب من كبار الصوفية

<sup>(</sup>١) حديث رأى جبريل عليه السلام مرتين في صورته فأخبر أنه سد الأفق: متفق عليه من حديث عائشة (٢) حديث اتقوا فراسة المؤمن فانه ينظر بنور الله تعالى: الترمذي من حديث أبي سعيدو قال حديث غريب

<sup>(</sup>۱) النجم: ٥، ٣، ٧

وإلى مثل هذا المكشف الإشارة بقوله عليه السلام (١٥ « لَوْلاً أَنَّ الشَّيَاطِينَ يَحُومُونَ عَلَى قُلُابِ بِنِي آدَمَ لَنَظَرُوا إِلَى مَلَكُوتِ السَّمَاء » وإنما تحوم الشياطين على القلوب إذا كانت مشحونة بالصفات المذمومة ، فإنهامر عى الشيطان وجنده ، ومن خلص قلبه من تلك الصفات وصفّاه ، لم يطف الشيطان حول قلبه ، وإليه الإشارة بقوله تعالى ( إِلَّا عِبَادَكُ مِنْهُمُ ٱلمُخْلَصِينَ (١٠) وبقوله تعالى ( إِنَّ عَبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلطان (١٠) والسماع سبب لصفاء القلب، وهو شبكة للحق بواسطة الصفاء ، وعلى هذا يدل ماروي أن ذا النون المصرى رحمه الله دخل بغداد ، فاجتمع إليه قوم من الصوفية وممهم قوال ، فاستأذنوه فى أن يقول لهم شيئا فأذن لهم فى ذلك فأنشأ يقول .

صغیر هواك عذبنی فكیف به إذا احتنكا وأنت جمت فی قلبی هوی قدكان مشتركا أما ترثی لمكتئب إذا أضحك الحلي بكی

فقام ذو النون وسقط على وجهه ، ثم قام رجل آخر ، فقال ذو النون الذي يراك حين تقوم ، فحلس ذلك الرجل وكان ذلك اطلاعا من ذى النون على قلبه أنه متكلف متواجد فعرقه أن الذي يراه حين يقوم هو الخصم في قيامه لغير الله تعالى ، ولو كان الرجل صادقا لما جلس فإذا قد رجع حاصل الوجد إلى مكاشفات وإلى حالات

واعلم أن كل واحد منهما ينقسم إلى ما عكن التعبير عنه عند الإفافة منه، و إلى مالا عكن العبارة عنه أصلا، ولعلك تستبعد حالة أو علما لاتعلم حقيقته، ولا يمكن التعبير عن حقيقته، فلا تستبعد ذلك، فإنك تجد في أحوالك القريبة لذلك شواهد

أما العلم: فكم من فقيه تعرض عليه ميسألتان متشابهتان فى الصورة، ويدرك الفقيه بذوقه أن بينهما فرقا فى الحكم، وإذا كلف ذكر وجه الفرق لم يساعده اللسان على التعبير وإن كان من أفصح الناس فيدرك بذوقه الفرق ولا يمكنه التعبير عنه، وإدرا كه الفرق

<sup>(</sup>١) حديث لولا أن الشياطين يحومون على بني آدم لنظروا إلى ملسكوت السماء: تقدم في الصوم

<sup>(</sup>١) الحجر: ٥٤، ٢٤

علم يصادفه فى قلبه بالذوق، ولا يشك فى أن لوقوعه فى قلبه سببا، وله عند الله تمالى حقيقة، ولا يمكنه الإخبار عنه لالقصور فى لسانه، بل لدقة المعنى فى نفسه عن أن تناله العبارة، وهذا مما قد تفطن له المواظبون على النظر فى الشكلات

وأماالحال: فكم من إنسان يدرك في قلبه في الوقت الذي يصبح فيه قبضاً ويسطاً ولايعلم سببه ، وقد يتفكر إنسان في شيء فيؤثر في نفسه أثرا فينسي ذلك السبب ، ويبق الأثر في نفسه وهو يحس به ، وقد تكون الحالة التي يحسم اسرورا ثبت في نفسه، بتفكره في سبب موجب السرور ، أو حزيا فينسي المتفكر فيه ، ويحس بالأثر عقيبه ، وقد تكون تلك الحالة عالمة غريبة لايعرب عنها لفظ السرور والحزن : ولا يصادف لها عبارة مطابقة مفصحة عن المقصود ، بل ذو قالشعر الموزون، والفرق بينه وبين غير الموزون مختص به بعض الناس دون بعض ، وهي حالة يدركها صاحب الذوق ، نحيث لايشك فيها ، أعني التفرقة بين الموزون والمنزحف ، فلا يمكنه التعبير عمها عا يتضح مقصوده به لمن لاذرق له ، وفي النفس أحوال غريبة هذا وصفها ، بل الماني المشهورة من الخوف والحزن والسرور ، إنما تحصل في النفس تأثيرا عجبا ، ولا يمكن التعبير عن عبائب تلك الآثار، وقد يعبر عنها بالشوق في النفس تأثيرا عجبا ، ولا يمكن التعبير عن عبائب تلك الآثار، وقد يعبر عنها بالشوق ولكن شوق لايعرف صاحبه المشتاق إليه فهو عجيب ، والذي اضطرب قلبه بسماع الأوتار ولكن شوق لايعرف صاحبه المشتاق إليه فهو عجيب ، والذي اضطرب قلبه بسماع الأوتار ليس بدرى ما هو ، حتى يقع ذاك للموام ، ومن لا يغلب على قلبه لا حب آدمي ولا حب ليس بدرى ما هو ، حتى يقع ذاك للموام ، ومن لا يغلب على قلبه لا حب آدمي ولا حب ليس بدرى ما هو ، حتى يقع ذاك للموام ، ومن لا يغلب على قلبه لا حب آدمي ولا حب ليس بدرى ما هو ، حتى يقع ذاك للموام ، ومن لا يغلب على قلبه لا حب آدمي ولا حب آدمي ولا حب

أحدهما: صفة المشتاق وهو نوع مناسبة مع المشتاق إليه

والثانى : معرفة المشتاق إليه، ومعرفة صورة الوصول إليه ، فإن وجدت الصفة التى بها الشوق ، ووجد العلم بصورة المشتاق إليه ، كان الأمر ظاهرا، وإن لم يوجد العلم بالمشتاق ووجدت الصفة المشوقة وحركت قلبك الصفة واشتعلت نارها ، أورث ذلك دهشة وحيرة لامحالة، ولونشأ آدي وحذه بحيث لم يرصورة النساء ، ولاعرف صورة الوقاع، ثم راهتى الحلم

وغلبت عليه الشبوة ، لكان يحس من نفسه بنار الشهوة ، ولكن لا يدرى أنه يشاق إلى الوقاع ، لأنه ليس يدرى صورة الوقاع ، ولا يعرف صورة النساء ، فكذلك فى نفس الآدى مناسبة مع العالم الأعلى ، واللذات التى وعد بها فى سدرة المنتهى ، والفراديس العلا إلا أنه لم يتخيل من هذه الأمور إلا الصفات والأسهاء ، كالذى سمع لفظ الوقاع واسم النساء ولم يشاهد صورة امرأة قط ، ولا صورة رجل ، ولا صورة نفسه فى المرآة ليعرف بالمقايسة فالسماع يحرك منه الشوق . والجهل المفرط ، والاشتغال بالدنيا قد أنساه نفسه، وأنساه ربه وأنساه مستقره الذى إليه حنينه واشتياقه بالطبع ، فيتقاضاه قلبه أمرا ليس يدري ماهو فيدهش و يتحير و يضطرب ، و يكون كالختنق الذى لا يعرف طريق الخلاص

فهذا وأمثاله من الأحــوال التي لايدرك تمام حقائقها . ولاعكن المتصف بها أن يعبر عنها ، فقد ظهر انقسام الوجد إلى مايكن إظهاره ، وإلى مالايكن إظهاره

واعلم أيضا أن الوجد ينقسم إلى هاجم ، وإلى متكلف ويسمى التواجد ، وهذا التواجد المتكلف ، فمنه مذموم ، وهو الذى يقصد به الرياء ، وإظهار الأحوال الشريفة مع الإفلاس منها ، ومنه ما هو محمود ، وهو التوصل إلى استدعاء الأحوال الشريفة واكتسابها واجتلابها بالحيلة ، فإن للكسب مدخلا في جلب الأحوال الشريفة

ولذلك أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) من لم يحضره البكاء فى قراءة القرءان أن يتباكى و يتحازن ، فإن هذه الأحوال قد تتكلف مباديها ، ثم تتحقق أواخرها ، وكيف لا يكون التكلف سببا فى أن يصير المتكلف فى الآخرة طبعا ، وكل من يتعلم القرءات أولا يحفظه تكلفا ، و يقرؤه تكلفا مع تمام التأمل ، وإحضار الذهن ، ثم يصير ذلك دبدنا للسان مطرداً ، حتى يجرى به لسانه فى الصلاة وغيرها وهو فافل ، فيقرأ تمام السورة و تثوب نفسه إليه بعد انتهائه إلى آخرها ، و يعلم أنه قرأها فى حال غفلته، وكذلك الكاتب يكتب فى الابتداء بجهدشديد ، ثم تنمرن على الكتابة بده ، فيصير الكتب له طبعا، فيكتب أوراقا كشيرة ، وهو مستغرق القلب فكر آخر ، فجميع ما تحتمله النفس والجوارح

<sup>(</sup>١) حديث البكا. عند قرا.ة القرءان فان لم تكوا فتباكوا: تقدم في تلاوة القرءان في الباب الثامي ؛

من الصفات ، لا سبيل إلى اكتسابه إلا بالتكلف والتصنع أولا ، ثم يصير بالمادة طبعا وهو المراد بقول بعضهم . العادة طبيعة خامسة ، فكذلك الأحوال الشريفة لا ينبغى أن يتكلف اجتلابها بالساع وغيره ، فلقد شوهد فى يقع اليأس منها عند فقدها ، بل ينبغى أن يتكلف اجتلابها بالساع وغيره ، فلقد شوهد فى المادات من اشتهى أن يعشق شخصا ولم يكن يعشقه ، فلم يزل يردد ذكره على نفسه ويديم النظر إليه ، ويقرر على نفسه الأوصاف المحبوبة ، والأخلاق المحمودة فيه حتى عشقه ورسيخ ذلك فى قلبه رسوخا خرج عن حد اختياره فاشتهى بعد ذلك الخلاص منه فلم يتخلص ، فكذلك حب الله تعالى والشوق إلى لقائه ، والحوف من سخطه ، وغير ذلك من الأحوال الشريفة ، إذا فقدها الإنسان فينبغى أن يتكلف اجتلابها بمجالسة الموصو فينبها ومشاهدة أحوالهم، وتحسين صفاتهم فى النفس ، وبالجلوس معهم فى الساع ، وبالدعاء والتضرع ومشاهدة أحوالهم، وأن يرزقه تلك الحالة بأن ييسر له أسبابها ، ومن أسبابها الساع ، وبالسق من حيث لايدرى ، ويدل على إمكان تحصيل الحب وغيره من الأحوال بالأساب ، قول رسول الله عليه وسلم (۱) فى دعائه « اللهم ارز في حُبّك وَحُبّ مَنْ أَحَبّك وَقد فزع عليه السلام إلى الدعاء في طلب الحب

فهذا بيان انقسام الوجد إلى مكاشفات ، وإلى أحوال ، وانقسامه إلى ما عكن الإفصاح عنه ، وإلى مالا عكن ، وانقسامه إلى المتكلف ، وإلى المطبوع

فإن قلت : فما بال هؤلاء لا يظهر وجدهم عند سماع القرءان ، وهو كلام الله ، و يظهر عند الفناء ، وهو كلام الله ، و يظهر عند الفناء ، وهو كلام الشعراء ، فلو كإن ذلك حقا من لطف الله تعالى ، ولم يكن باطلامن غرور الشيطان ، لكان القرءان أولى به من الغناء

فنقول :الوجدالحقهوماينشأمن فرط حب الله تعالى:وصدق إرادته ،والشوق إلى لقائه وذلك يهيج بسماع القرءان حب الخلق وعشق المخلوق

<sup>(</sup>١) حديث اللهم ارزنني حبك وحب من أحبك ــالحديث: تقدم في الدعوات

ويدل على ذلك قوله تمالى (ألا بدكر الله تطمين القُلوب () وقوله تهالى (مَثَانِيَ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُهُمْ قُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللهِ (مَثَانِيَ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ اللّذِينَ يَخْشُونَ رَبَّهُمْ ثُمُ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللهِ () وكل ما يوجد عقيب السماع بسبب السماع في النفس فهو وجد ، فالطمأ نينة والاقشعرار والخشية ولين القلب ، كل ذلك وجد ، وقد قال الله تعالى (إِنَّا اللهُ مِنْونَ اللهِ يَا اللهُ مِنْونَ اللهِ يَا اللهُ مِنْ اللهُ وَلَيْ اللهُ وَلَا اللهُ وَلِينَ القلب ، كل ذلك وجد ، وقد قال الله تعالى (إِنَّا اللهُ مِنْونَ اللهِ مِنْ اللهُ وَلِينَ القلب ، كل ذلك وجد ، وقد قال الله تعالى (إِنَّا اللهُ مِنْونَ اللهِ مَنْ اللهُ وَلِينَ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ وَلِينَ اللهُ عَلَى مَنْ قبيل اللهُ واللهُ مِنْ خَشْيَةِ اللهِ () وإن لم يمكن من قبيل المُكاشفات والتنبيهات ، ولهذا قال صلى الله عليه وسلم () الكاشفات، ولكن قديصير سببا للمكاشفات والتنبيهات ، ولهذا قال صلى الله عليه وسلم ( أَيَّنُوا القُرْءَانَ بِأَصْوا اللهُ السلامُ » وقال لأبي موسى الأشعرى ( ) « لقَدْ أُوتِي مِزْمَارًا مِنْ مَرَامِيرَ آلَى دَاوُدَ عَلَيْهِ السَّلامُ »

وأما الحكابات الدالة على أن أرباب القاوب ظهر عليهم الوجد عند سماع القروان فكثيرة فقوله صلى الله عليه وسلم (1) « شَيَّبَنِي هُودُ وَأَخَوَاتُهَا » خبر عن الوجد ، فإن الشيب يحصل من الحزن والحوف ، وذلك وجد ، وروى أن ابن مسعود رضي الله عنه ، قرأ على رسول الله صلى الله عليه وسلم (۵) سورة النساء فلما انهى إلى قوله تعالى ( فَكَيْفَ إِذَا جِئنا مِنْ كُلِّ مَلَى الله وسلم فَي مَوْلاء شَهِيدًا (۵) قال: «حَسْبُكَ » وكانت عيناه تذرفان بالدموع وفي رواية أنه عليه السلام قرأ هذه الآية، أو قرى عنده (۱) ( إِنَّ لَذَيْناً أَنْكَالاً وَجَعِماً وَطَعاماً ذَاعُمَّة وَعَذَا با أَلِيَّا أَنْ الله عَلَى الله عَلَى الله والله الله عليه وسلم وفي رواية أنه صلى الله عليه وسلم (۱) قرأ ( إِنَّ لَدَيْناً أَنْكَالاً وَجَعِماً وَطَعاماً ذَاعُمَّة وَعَذَا با أَلِيَّا لَهُ عَلَى الله عَلَى الله عليه وسلم وفي رواية أنه صلى الله عليه وسلم (۱) قرأ ( إِنْ تُعَدِّبُهُمْ فَإِنْهُمْ عِبَادُكَ (۱) فَهِمَ وَالْهَا أَلَهُ عَلَى الله عليه وسلم (۱) فَكَدَّا أَلُهُ الله عَلَى الله عليه وسلم وفي رواية أنه صلى الله عليه وسلم (۱) في قرأ ( إِنْ تُعَدِّبُهُمْ فَإِنْهُمْ عَبَادُكَ (۱) فَلَا الله عليه وسلم (۱) فَلْكُونُ الله عليه وسلم (۱) في الله عليه والله الله والله الله والله الله عليه والله الله عليه والله والله الله والله الله عليه والله الله والله الله والله الله والله وا

<sup>(</sup> ٢ ) حديث زينوا القرآن بأصوانكم: تقدم في تلاوة القرءان

<sup>(</sup>٣) حديث لقد أونى مزمارا من مزامير آلداود : قاله لأبرموسي تقدم فيه

<sup>(</sup> ٤ ) حديث شيبتني هو د وأخواتها : الترمذي من حديث أبي جعيفة وله وللحاكم من حديث ابن عباس عوم على شرط البخاري

<sup>(</sup> ٥ ) حديث ان ابن مسعود قرأ عليه فلما انتهى إلى قوله ( فكيف اذا جثنا من كل أمة بشهيد وجئنا بك على هؤلا. شهيدا ) قال حسبك ـ الحديث : متفق عليه من حديثه

<sup>(</sup> ٦ ) حديث أنه قرىء عنده ( إن لدينا أنكالا وحجها وطعاماذا غصة وعدّابا أليا ) فصمق: ابن عدى في السكامل والبهبق في الشعب من طريقه من حديث أبي حرب بن أبي الاسود مرسلا

<sup>(</sup>٧) حديث أنه قرأ ( إن تعنبهم فأنهم عبادك ) فيكي : مسلم من حديث عبد الله بن عمره

<sup>(</sup>۱) الرعد : ۸۲ (۲) الزمر: ۲۳ (۲۰) الأنفال: ۲ (۱) الخسر : ۲۱ (۱۰) النساء : ۱۶ (۲۰ الزمل:۲۰۱۲) ۲۳ (۲۰ الزمل

<sup>11</sup>A: autil (Y)

وكان عليه السلام (١) إذا مربا ية رحمة دعاو استبشر ، والاستبشار وجد ، وقد أثنى الله تعالى علىأهل الوجد بالقرءان، فقال تعالى ﴿ وَ إِذَا سَمِمُوا مَا أُنْزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى أَعْيُنَهُمْ تَفيضُ مِنَ الدَّمْعِ مِمَّاعَرَ فُوا مِنَ ٱلْحُقُّ (') وروى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم ('' كان يصلى ولصدره أزنز كأزنز المرجل

وآما مانقل من الوجد بالقرءان عن الصحابه رضي الله عنهم ، والتابعين فكثير ، فنهم من صعق ، ومنهم من بكي ، ومنهم من غشي عليه ، ومنهم من مات في غشيته ، ورويأن زرارة بن أبي أوفى ، وكانمن التابعين، كان يؤم الناس بالرقة، فقر أ ﴿ فَإِذَا نَقُرَ فِي النَّاقُور (٢٠) فصْعق ومات في محرامه رحمه الله

وصمع عمر رضي الله عنه رجلا يقرأ ( إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَا قِعْ مَا لَهُ مِنْ دَا فِعِ (٣) فصاح صيحة وخر مغشيا عليه ، فحمل إلى بيته فلم يزل مريضا في بيته شهرا، وأبوجر يرمن التابعين قرِأً عليه صالح المرى ، فشهق ومات.وسمعُ الشافعيرحمهاللهقار ثايقرأ ( هَذَا يَوْمُ لَا يَنْطِفُونَ ﴿ وَلَا يُؤْذَنُّ لَهُمْ فَيَعْتَذِرُونَ ( ) فغشى عليه ، وسمع على بن الفضيل قار ثايقر أ ( يَو مَ يَقُومُ النَّاسُ الرَبُّ أَلْمَا لَمِنَ (٥٠) فسقط مغشيا عليه ، فقال الفضيل : شكر الله لك ، ماقد علمه منك وكذلك نقل عن جماعة منهم وكذلك الصوفية ، فقد كان الشبلي في مسجده ليلة من رمضان وهو يصلى خلف إمام له فقرأ الإمام (وَلَثَنْ شَنْنَا لَنَذْهَبَنَّ بِالَّذِي أُوْحَيْنَا إِلَيْكَ (٢٠) فزعق الشبلي زعقة ظن الناس أنه قد طارت روحه ، واحمر وجهه ، وارتمدت فرائصه،وكان يقوم عثل هذا يخاطب الأحباب يردد ذلك مرارا . وقال الجنيد : دخات على سري السقطى ، فرأيت بين يديه رجلا قد غشي عليه ، فقال لي هذا رجل قد سمع آية من القرءان فنشي عليه فقلت اقرؤا عليه تلك الآية بسنها ، فقرنت فأفاق ، فقال : من أن قلت هدا ؟ فقلت : رأيت يعقوب عليه السلام كان عماه من أجل مخلوق ، فبمخلوق أبصر ، ولو كان عماه من أجل الحق ما أبضر بمخلوق ، فاستحسن ذلك ويشير إلى ماقاله الجنيد قول الشاعر :

وكأس شربت على لذة وأخرى تداويت منها بها

 <sup>(</sup>١) حدیث کان إذا مر بآیة رحمة دعا واستبشر: تقام فی تلاوة القر ،ان دون قوله واستشر
 (٢) حدیث آنه کان یصلی ولصدر ، أزیز کأزیز الرجل: أبو داود والنسائی والترمذی فی الشائل من

حديث عبدالله بن الشخير وقد تقدم [] المائدة : ٨٩<sup>(٦)</sup> المدثر : ٨ <sup>(٣)</sup> الطور : ٧ <sup>(٤)</sup> المرسلات : ٣٥ ؛ ٣٦ <sup>(٥)</sup> التطفيف : ٦ <sup>(٢)</sup> الاسراء : ٨٦٠

وقال بعض الصوفية : كنت أقرآ ليلة هذه الآية (كُلُّ نَفْسِ ذَائِقَةَ ٱلْمَوْتِ (١٠) فجملت أرددها، فإذا هاتف يهتف بى ، كم تردد هذه الآية ، فقد قتلت أربعة من الجن مارفعوا رءوسهم إلى السماء منذ خلقوا

وقال أبو على المفازلي للشبلي ، رعا تطرق سمعي آنة من كتاب الله تعالى ، فتجذبني إلى الإعراض عن الدنيا ، ثم أرجع إلى أحوالى ، وإلى الناس فلا أبقى على ذلك، فقال ماطرق سمعك من القرءان فاجتذبك مه إليه ، فذلك عطف منه عليك ، ولطف منه بك، وإذاردك إلى نفسك ، فهو شفقة منه عليك ، فإنه لا يصلح لك إلاالتبرى من الحول والقوة في التوجه إليه وسمع رجل من أهل التصوف قارنا يقرأ (يَاأَيُّهُمَا النَّفْسُ ٱلْمُطْمَئْنَةُ ارْجِمِي إِلَى رَبُّكِ رَاضِيَةٌ مَرْ ضِيَةٌ (٢٠) فاستعادها من القارىء ، وقال كم أقدول لها ارجعي ، وليست ترجع وتواجد، وزعق زعقة فخرجت روحه وسمع بكر بن معاذ قارئا يقرأ (وَأُنْدِرْهُمْ يَوْمَ ٱلآزَ فَةِ ('') الآية فاضطرب، ثم صاح ارحم من أنذرته، ولم بقبل إليك بعدالإنذار بطاعتك شم غشي عليه ، وكان إبراهيم بن أده رحمه الله ، إذا سمع أحدا يقرأ ( إذَا السَّمَا و انْشَقَّت (١٠) اضطر بتأوصاله حتى كان يرتمد، وعن محمدبن صبيح ، قالكانرجل ينتسل في الفرات فربه رجل على الشاطيء يقر أ (وَامْتَازُ االْيَوْمَ أَيُّهَاأُ لُجْرِ مُونَ (٥٠) فلم يزل الرجل يضطرب حتى غرق ومات وذكر أن سلمان الفارسي أبصر شابا يقرأ ، فأتى على آية فاقشعر جلده، فأحبه سلمان و فقدم فسأل عنه ، فقيل له إنه مريض ، فأتاه يعوده ، فإذا هو في الموت ، فقال ياعبذ الله أرأيت تلك القشعريرة التي كانت بي، فإنها أتنني في أحسن صورة ، فأخبر تني أن الله قد غفر لي بها كل ذنب وبالجلة لايخلو صاحب القلب عن وجد عند سماع القرءان، فإن كان القرءان لايؤثرفيه أصلا ، فمثله كمثل الذي ينعق بما لايسمع إلا دعاء ونداء ، صم بكم عمي فهم لايعقلون ، بل صاحب القلب تؤثر فيه الكلمة من الحكمة يسمعها ، قال جعفر الخلدى : دخل رجلمن أهل خراسان على الجنيد وعنده جماعة ، فقال للجنيد متى يستوى عند العبد حامده وذالمه فقال بعض الشيوخ: إذا دخل البهارستان وقيد بقيدين ، فقال الجنيد: ليسمذا من شأنك ثم أقبل على الرجل ، وقال إذا تحقق أنه مخلوق فشهق الرجل شهقة ومات

<sup>(</sup>۱) آل عمر ان: ١٨٥ (٢) الفجر: ٢٧ ، ٢٨ (٢) غافر: ١٨ (٤) الانشقاق: ١ (٥) يس: ٥٩

فإن قلت : فإن كان سماع القرءان مفيداً للوجد ، فما بالهم يجتمعون على سماع الفناء من القوالين دون القارئين ، فكان ينبغى أن يكون اجتماعهم وتواجدهم فى حلق القراء لاحلق المغنين ، وكان ينبغى أن يطلب عند كل اجتماع فى كل دعوة قارىء لافو ال ، فإن كلام الله تعالى أفضل من الفناء لامحالة .

فاعلم أن الفناء أشد تهييجا للوجد من القرءان من سبعة أوجه

الوجه الأول: أن جميع آيات القرءان لاتناسب حال المستمع ولاتصلح لفهمه وتنزيله على ما هو ملابس له ، فن استولى عليه حزن أو شوق أو ندم ، فن أين يناسب حاله قوله تمالى: ( يُوصِيكُمُ اللهُ فِي أَوْلَادِكُمْ للِذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ الْأَنْثِيَانِ ('') وقوله تمالى :(وَالَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ٣٠) وكذلك جميع الآيات التي فيها بيان أحكام الميراث ، والطــلاق والحدود، وغيرها، وإنما المحرك لما في القلب ما يناسبه، والأبيات إنما يضعها الشعراء إعرابا بها عن أحوال القلب، فلا يحتاج في فهم الحال منها إلى تكلف، نعم من يستولى عليه حالة فالبة قاهرة لم تبق فيه منسما لغيرها ، ومعه تيقظ وذكاء ثانب يتفطن به المعانى البعيدة من الألفاظ ، فقد يخرج وجده على كل مسموع ، كمن يخطر له عند ذكر قوله تعالى ( يُوصِيكُمُ اللهُ فِي أُولاَدِكُمْ ) حالة الموت المحوج إلى الوصية ، وأن كل إنسان لابدأن يخلف ماله وولده، وهما محبوباه من الدنيا نيترك أحد المحبو بين للثاني ويهجرها جميما ، فيغلب عليه الخوف والجزع ، أو يسمع ذكر الله في قوله ( يُوصِيكُمُ اللهُ فِي أَوْ لَادِكُمْ ) فيدهش عجر د الامنم بما قبله وبعده ، أو يخطر له رحمة الله على عباده وشفقته ، بأن تولى قسم مواريشهم بنفسه نظر لهم في حيساتهم وموتهم ، فيقول : إذا نظر لأولادنا بعد موتنا فلا نشك بأنه ينظر لنا ، فيهيج منه حال الرجاء ويورثه ذلك ، استبشاراً وسروراً ، أو يخطر له من قوله تعالى: (اللَّذَّكُرِ مِثْلُ حَظُّ ٱلْأَنْمَيْنِ) تفضيل الذكر بكونه رجلا على الأنثى ، وأن الفضل فى الآخرة لرجال لاتلهيهم تجارة ولا يبع عن ذكر الله ، وأن من ألهاه غير الله تعالى عن الله تعالى فهو من الإناث لامن الرجال تحقيقًا ، فيخشى أن يحجب أو يؤخر في نعيم الآخرة كما أخرت الأنثى في أموال الدنيا ، فأمثال هذا قد يحرك الوجد ولكن لمن فيه وصفان : (۱) النساء : ۱۱ (۲) النور : ٤

أحدهما : حالة غالبة مستغرقة قاهرة ، والآخر : تفطن بليغ وتيقظ بالنحكامل ،التنبيه بالأمور القريبة على المعانى البعيدة ، وذلك مما يعز فلأجل ذلك يفزع إلى الغناء الذي هو ألفاظ مناسبة للأحوال ، حتى يتسارع هيجانها ، وروى أن أبا الحسين النورى كان مع جاءة في دعوى فِرى بينهم مسألة في العلم، وأبو الحسين ساكت ثم رفع رأسه، وأنشده ،

> رب ورقاء هتوف في الضحي ذات شجو صدحت في فأن ذكرت إلفاً ودهراً صالحا وبكت حزنا فهاجت حزني فبكائى رعا أرتها وبكاها رعا أرقيني ولقد أشكو فما أفهمها ولقد تشكو فما تفهمني

> تمير أنى بالجوي أعرفها وهي أيضا بالجوى تعرفني

قال فما بتى أحد من القوم إلا قام وتواجد، ولم يحصل لهم هذا الوجد من العلم الذي خاضوا فيه ، وإن كان العلم جدًا وحقا

الوجه الثاني: أن القرءان محفوظ للا كثرين ، ومتكرر على الأسماع والقلوب ، وكلا ممع أولا عظم أثره في القلوب وفي الكرة الثانية يضعف أثره، وفي الثالثة يكاد يسقط أثره ، ولو كلف صاحب الوجدالفالب أن يحضر وجده على بيت واحدعلى الدوام، في مرات متقاربة في الزمان ، في يوم أو أسبوع لم يمكنه ذلك ، ولو أبدل ببيت آخر لتجدد له أثر في قلبه ، وإن كان معربا عن عين ذلك المني ، ولكن كون النظم واللفظ غريبا بالإضافة إلى الأول بحرك النفس ، و إن كان المعنى واحداً وليس يقدر القارىء علىأن يقرأ قرءانا غريبا في كل وقت ، ودعوة ، فإن القرءاذ محصور لا يمكن الزيادة عليه ، وكله محفوظ متكرر وإلى ماذكرناه أشار الصديق رضي الله عنه ، حيث رأى الأعراب يقدمون فيسمعون القرءان ويبكون ، فقال : كنا كما كنتم ، ولكن قست قلوبنا ، ولا تظنن أن قلب الصديق رضى الله عنه كان أتسى من قلوب الأجلاف من العرب ، وأنه كان أخلى عن حد الله تعالى وحب كلامه من قلوبهم ، ولكن التكرار على قلبه اقتضى المرون عليه ، وتلة التأثر به ، لما حصل له من الأنس بكثرة استماعه ، إذ عال في العادات أن يسمع السامع آية لم يسممها قبل فيبكي، ثم يدوم على بكائه عليها عشرين سنة ثم يرددها ويبكي ولا يفارق الأول الآخر إلا في كونه غربيا جديدا ، ولكل جديد لذة ، ولكل طارى وصدمة ، ومع كل مألوف أنس ينافض الصدمة ، ولذاه عمر رضي الله عنه أن يمنع الناس من كثرة الطواف ، وقال قد خشيت أن يتهاون الناس بهذا البيت ، أى يأنسوا به ، ومن قدم حاجا فرأى البيت أو لا يحس من ذلك فى بكى وزعق وربماغشى عليه إذ وقع عليه بصره وقد يقيم عكة شهرا ، ولا يحس من ذلك فى نفسه بأثر ، فإذ الله في يقدر على الأبيات الغربية في كل وقت، ولا يقدر في كل وفت على آية غربية الوجة الثالث : أن لوزن الكلام بذوق الشعر تأثيرا فى النفس ، فليس الصوت الموزون الطيت كالصوت الطيب الذى ليس عوزون ، وإنما يوجد الوزن فى الشعر دون الآيات ولو زحف المنى البيت الذى ينشده ، أو لحن فيه ، أو مال عن حد تلك الطريقة فى اللحن الصطرب قلب المستمع ، وبطل وجده وسماعه ، و نفر طبعه لعدم المناسبة ، وإذا نفر الطبع اضطرب القلب و تشوش ، فالوزن إذاً مؤثر ، فإذلك طاب الشعر

الوجه الرابع: أن الشعر الموزون مختلف تأثيره في النفس بالألحان التي تسمى الطرق والدستانات، وإنما اختلاف تلك الطرق عد المقصور وقصر المدود، والوقف في أثناء الكمات، والقطع والوصل في بعضها، وهذا التصرف جائز في الشعر، ولا يجوز في القرءان إلا التلاوة كاثر ل، فقصر مومده والوقف والوصل والقطع فيه على خلاف ما تقتضيه التلاوة حرام أومكروه، وإذار تل القرءان كاثر لسقط عنه الأثر الذي سببه وزن الألحان وهو سبب مستقل بالتأثير، وإن لم يكن مفهوما كما في الأوتار والمزمار والشاهين وسائر الأصوات التي لا تفهم الوجه الخامس: أن الألحان الموزونة تعضد وتؤكد بإيقاعات وأصوات أخر موزونة قري، وإنما يقوى عجموع هذه الأسباب ولكل واحد منها حظ في الناثير، وواجب غري، وإنما يقوى عجموع هذه الأسباب ولكل واحد منها حظ في الناثير، وواجب أن يصان القرءان عن مثل هذه القرائن، لأن صورتها عند عامة الخلق صورة اللو واللمب والقرءان جد كله عند كافة الخلق، فلا يجوز أن يُحزج بالحق المحض ماهو لهو عند المامة وصورته صورة اللو عند الخاصة، وإن كانوا لا ينظرون إليها من حيث إنها لهو، بل ينبغي ومورته طهارة، ولا يقدر على الوفاء بحق حرمة القرءان في كلس ساكن، ولا في حال الجنابة ولا عن طهارة، ولا يقدر على الوفاء بحق حرمة القرءان في كل حال، إلا المراقبون لأحوالم،

فيعدل إلى الغناء الذي لا يستحق هذه المراقبة والمراعاة ، ولذلك لا بجوز الضرب

بالدف مع قراءة القرءان ليلة العرس، وقد أمن رسول الله صلى الله عليه وسلم، " بضرب الدف في العِرس، فقال « أَظْهِرُ و النِّكَاحَ وَلَوْ بَضَرْبِ الْنِرْ بَال ، أو بلفظ هذامعناه وذلك جيائز مع الشعر دون القرءان ، ولذلك لما دخل رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢٠ يبت الربيع ينت معوذ ، وعندها جزار يغنين ، فسمع إحداهن تقول : وفينا نبي يملم ما في غــد ، على وجه الغناء ، فقال صلى الله عليه وسلم « دَعِي هَذَا وَقُولِي مَا كُنْتِ تَقُو لِينَ ، وهذه شهادة بالنبوة ، فزجرها عنها وردها إلى النباء الذي هو لهو ، لأنهذاجد محض ، فلا يقرن بصورة اللمو ، فإذا يتعذر بسببه تقوية الأسباب التي مها يصير السماع محر كاللقلب فو اجب في الاحترام المدول إلى الغناء عن القرءان ، كما وجب على تلك الجارية المدول عنشهادة النبوة إلى الغناء الوجه السادس: أن المغنى قد يغني ببيت لايوافق حال السامع فيكرهه، وينهاه عنه ويستدعى غيره ، فليس كل كلام موافقا لكل حال ، فلو اجتمعوا في الدعوات على القارى، فريمًا يقرأ آية لاتوافق حالهم ، إذ القرءان شفاء للناس كلهم على اختلاف الأحوال ، فآيات الرحمة شفاء الخائف ، وآيات العذاب شفاء المغرور الآمن ، وتفصيل ذلك مما يطول ، فإذا لايؤمن أن لايوافق المقروء الحال ، وتكرهه النفس ، فيتعرض به لخطر كراهة كلام الله. تعالى من حيث لا يجد سبيلا إلى دفعه ، فالاحتراز عن خطر ذلك حزم بالغ وحتم واجب إذ لا يجد الخلاص عنه إلا بتنزيله على وفق خاله ، ولا يجوز تنزيل كلام الله تعالى إلا على ماأراد الله تعالى ، وأما قول الشاعر فيجوز تنزيله على غير مراده ، ففيه خطر الكراهة .أوخطر التأويل الخطأ ، لموافقة الحال فيجب توقير كلام الله وصيانته عن ذلك ، هذا ما ينقدح لى في علل انصراف الشيوخ إلى سماع الغناء عن سماع القرءان

وههنا وجه سابع ذكره أبو نصر السراج الطوسى فى الاعتدّار عن ذلك ، فقال: القر. ان كلام الله وصفة من صفاته ، وهو حق لا تطبقه البشرية ، لأنه غير مخاوق. فلا تطبقه الصفات المخلوقة ، و لو كشف للقلوب ذرة من معناه وهيبته لتصدعت ودهشت و تحيرت، و الألحان

<sup>(</sup> ١ ) حديث الأمر بضرب الدف في العرس : تقدم في النكاح

<sup>(</sup> ٢ ) حديث دخل رسول الله صلى الله عليه وسلم بيت الربيع بنت معوذوعندها جوارينتين \_ الحديث الحديث البخارى من حديثها وقد تقدم في النبكاح

الطيبة مناسبة للطباع ، ونسبتها نسبة الحظوظ لا نسبة الحقوق ، والشعر نسبته نسبة الحظوظ فإذا علقت الألحان والأصوات بما في الأبيات من الإشارات واللطائف شاكل بعضها بعضا ، كان أقرب إلى الحظوظ وأخف على القلوب ، لمشاكلة المخلوق المخلوق ، فما دامت البشرية باقية ، ونحن بصفاتنا وحظوظنا نتنع بالنفات الشجية، والأصوات الطيبة ، فانبساطنا لمشاهدة بقاء هذه الحظوظ إلى القصائد أولى من انبساطنا إلى كلام الله تعالى ، الذى هو صفته وكلامه ، الذى منه بدأ وإليه بعود ، هذا حاصل المقصود من كلامه واعتذاره

وقد حكي عن أبى الحسن الدرّاج أنه قال: قصدت يوسف بن الحسين الرازى من بغداد للزيارة والسلام عليه ، فلما دخلت الريّ كنت أسأل عنه ، فكل من سألته عنه قال أيش تعمل بذلك الزنديق ؟ فضيقوا صدرى حتى عزمت على الانصراف ، ثم قلت فى نفسى قد جبت هذا الطريق كله فلا أقل من أن أراه ، فلم أزل أسأل عنه حتى دخلت عليه فى مسجد وهو قاعد فى الحراب ، وبين يديه رجل وبيده مصحف وهو يقرأ ، فإذله هو شيخ بهى ، حسن الوجه واللحية ، فسلمت عليه ، فأقبل علي وقال : من أبن أقبلت ؟ فقلت : من بغداد فقال : وما الذى جاء بك ؟ فقلت : قصدتك للسلام عليك ، فقال : لوأن في بعض هذه البلدان قال لك إنسان أقم عندنا حتى نشترى لك دارا أو جارية أكان يقدك ذلك عن المجى ، ؟ فقلت ، ما امتحنى الله بشى ، منذلك ، ولو امتحنى ماكنت أدرى كيف أكون ، ثم قال لى أتحسن أن تقول شيئا ؟ فقلت نعم . فقال : هات فانشأت أقول

رأيتك تبني دائمًا في قطيعتى ولوكنت ذاحز ملهدمت ماتبني كأفي بكم والليت أفضل قولكم ألا لينناكنا إذ الليت لاينني

قال: فأطبق المصحف، ولم يزل يبكى حتى ابتلت لحيته وأبتل ثوبه حتى رحمته من كثرة بكائه، ثم قال يابئ تلوم أهل الري يقولون: يوسف زنديق، هذا أنا من صلاة الفداة أقرأ في المصحف لم تقطر من عيني قطرة، وقد قامت القيامة على لهذين البيتين، فإذا القلوب وإن كانت محترفة في حب الله تمالى، فإن البيت الفريب يهيج منها مالا تهييج نلاو فالقر وان وذلك لوزن الشعر ومنا كانه للطباع، ولكونه مشا كلا للطبع انتدر البشر على نظم وذلك لوزن الشعر ومنا كانه للطباع، ولكونه مشا كلا للطبع انتدر البشر على نظم الشعر، وأما القروان فنظمه خارج عن أساليب الكلام ومنهاجه، وهولذلك معجز لا يدخل في قوة البشر، لعدم مشا كانه لطبعه

وروي أن إسرافيل أستاذ ذى النون المصرى ، دخل عليه رجل فرآه وهو ينكت في الأرض بأصبعه ويترنم ببيت ، فقال : هل تحسن أن تترنم بشيء ؟ فقال : لا قال : فأنت بلا قلب ، إشارة إلى أن من له قلب ، وعرف طباعه ، علم أنه تحركه الأبيات والنفات تحريكا لا يصادف في غيرها ، فيتكلف طريق التحريك إما بصوت نفسه أو بغيرة.

وقد ذكر نا حكم المقام الأول فى فهم المسموع وتنزيله ، وحكم المقام الثانى فى الوجد الذى يصادف فى القاب ، فلنذكر الآن أثر الوجد أعنى ما يترشح منه إلى الظاهر من صعقة وبكاء ، وحركة ، وتمزيق ثوب وغيره فنقول :

المقام الثالث مرابساع

نذكر فيه آداب السماع ظاهراوباطنا، وما يحمد من آثار الوجد وما يذم، فأما الآداب فهي خمس جل الأول: مراعاة الزمان والمكان والإخوان، وعلى الجنيد السماع بحتاج إلى ثلاقة أشياء وإلا فلا تسمع ، الزمان ، والمكان، والإخوان، ومعناه أن الاشتغال به في وقت حضور طعام أوخصام ، أو صلاة ، وصارف من الصوارف مع اصطراب القلب لا فائدة فيه ، فهذا معنى أمراعاة الزمان ، فيراعى حالة فراغ القلب له ، وأما المكان : فقد يكون شارعا مطروقا، أو موضعا كريه الصورة ، أوفيه سبب يشغل القلب في جتنب ذلك ، وأما الإخوان : فسبها فه إذا حضر غير الجنس من منكر السماع متزهد الظاهر مفلس من لطاف القلوب كان مستنقلافي الجلس واشتغل القلب به ، وكذلك إذا حضر متكبر من أهل الدنيا يحتمل إلى مراقبته وإلى مراقاته والى مشور شات ، فترك السماع عند فقد هذه الشروط أولى ، فني هذه الشروط نظر المستمع مشور شات ، فترك السماع عند فقد هذه الشروط أولى ، فني هذه الشروط نظر المستمع الأدب الثانى: هو نظر الحاضرين أن الشيخ إذا كان حوامر يدون بضرم السماع فلا ينبنى أن يسمع في حضوره ، فإن سمع فليشغلهم بشغل آخر ، والمريد الذي يستضر بالسماع أحدثلاثة أقلهم درجة هو الذي لم يدرك من الطريق إلا الأعمال الظاهرة، ولم يكن لهذوق السماع فاشتغال عالا يمنيه ، فإنه ليس من أهل اللو فيلهو ، ولا من أهل الذوق فينيم بذوق السماع ، فليشتغل بذكر أو خدمة ، وإلا فهو تضييع لزمانه فيتنم بذوق السماع ، فليشتغل بذكر أو خدمة ، وإلا فهو تضييع لزمانه فيتنم بذوق السماع ، فليشتغل بذكر أو خدمة ، وإلا فهو تضييع لزمانه

الثانى : هو الذى له ذوق السماع ، ولكن فيه بقية من الحظوظ والالتفات إلى الشهوات والصفات البشرية ، ولم ينكسر بعد انكسارا تؤمن غوائله ، فربما يهيج السماع منه داعية اللهو والشهوة ، فيقطع عليه طريقه ، ويصده عن الاستكال

الثالث: أن يكون قد انكسرت شهوته ، وأمنت غائلته، وانفتحت بصيرته، واستولى على قلبه حب الله تعالى ، ولكنه لم يحكم ظاهر العلم ، ولم يعرف أسماء الله تعالى وصفاته وما يجوز عليه وما يستحيل ، فإذا فتح له باب السماع نزل المسموع في حق الله تعالى على ما يجوز وما لا يجوز ، فيكون ضرره من تلك الخواطر التي هي كفر أعظم من نفع السماع قال سهل رحمه الله : كل وجد لا يشهد له الكتاب والسنة فهو باطل، فلا يصمح السماع لمثل هذا ، ولا لمن قلبه بعد ماوث بحب الدنيا ، وحب الحمدة والثناء ، ولا لمن يسمع لأجل التلذذ والاستطابة بالطبع ، فيصير ذلك عادة له ، ويشغله ذلك عن عباداته ، ومراعاة قلبه وينقطع عليه طريقه ، فالسماع من لة قدم يجب حفظ الضعفاء عنه

قال الجنيد: رأيت إبليس في النوم، فقلت له هل تظفر من أصحابنا بشيء؟ قال: نعم في وقتين، وقت السماع، ووقت النظر، فإني أدخل عليهم به، فقال بعض الشيوخ لو رأيته أنالقلت لهما محقائه، من سمع منه إذا سمع، ونظر إليه إذا نظر، كيف تظفر به ؟ فقال الجنيد: صدقت الأدب الثالث: أن يكون مصغيا إلى ما يقول القيائل، حاضر القلب، قليل الالتفات إلى الجوانب، متحرزا عن النظر إلى وجوه المستمعين وما يظهر عليهم من أحوال الوجد مشتغلا بنفسه ومراعاة قلبه، ومراقبة ما يفتح الله تمالى له من رحمته في سره، متحفظا عن حركة تشوش على أصحابه فلوبهم، بل يكون ساكن الظاهر هادى الأطراف، متحفظا عن التنحنح والتثاؤب، ويجلس مطرقا رأسه، كجلوسه في فكر مستغرق لقلبه، متماسكا عن التصفيق والرقص، وسائر الحركات على وجه التصنع والتكلف والمراآة، ساكتاعن عن التصفيق والرقص، وسائر الحركات على وجه التصنع والتكلف والمراآة، ساكتاعن عن التصفيق والرقص، وسائر الحركات على وجه التصنع والتكلف والمراآة، ساكتاعن غير ملوم، ومهما رجع إليه الاختيار فليمد إلى هدوئه وسكونه، ولا ينبغي أن يستديمه حياء غير ملوم، ومهما رجع إليه الاختيار فليمد إلى هدوئه وسكونه، ولا ينبغي أن يقال هو قاسى من أن يقال انقطع وجده على القرب، ولا أن بتواجد خوفا من أن يقال هو قاسى القلب عديم الصفاء والرقة ه

حكي أن شابا كان يصحب الجنيد، فكان إذا سمع شيئا من الذكريز عق، فقال له الجنيديو ما إن فعلت ذلك مرة أخرى لم تصحبنى، فكان بعد ذلك يضبط نفسه حتى يقطر من كل شعرة منه قطرة ماء ولا يزعق، فحكي أنه اختنق يوما لشدة ضبطه لنفسه، فشهق شهقة فانشق قلبه و تلفت نفسه وروي أن موسى عليه السلام قص فى بنى اسرائيل فزق واحد منهم ثوبه أو قيصه فأوحى الله تعالى إلى موسى عليه السلام، قل له من قلبك ولا عزق ثوبك ، قال أبو القاسم النصر اباذى لأبى عمروبن عبيد ، أنا أقول إذا اجتمع القوم فيكون معهم قوال يقول خير المم من أن يغتابوا ، فقال أبو عمرو الرياء فى السماع ، وهو أن ترى من نفسك حالاليست فيك شر من أن تغتاب ثلاثين سنة ، أو نحو ذلك

فإن قلت: الأفضل هو الذي لا يحركه السماع ولا يؤثر في ظاهره، أو الذي يظهر عليه فاعم ; أن عدم الظهور تارة يكون لضمف الوارد من الوجد فهو نقصان، وتارة يكون مع قوق الوجد في الباطن ، ولكن لا يظهر لكال القوة على ضبطا لجوارح ، فهو كال ، وتارة يكون لكون حال الوجد ملازما ومصاحبا في الأحوال كلها ، فلا ينبين السماع مزيد تأثير وهو غاية الكال ، فإن صاحب الوجد في غالب الأحوال لا يدوم وجده ، فن هو في وجد دائم فهو المرابط للحق والملازم لمين الشهود، فهذا لا تنيره طوارق الأحوال، ولا يبعد أن تكون الإشارة بقول الصديق رضي الله عنه ، كنا كاكنم ثم قست قلوبنا ، معناه قو بت قلوبنا واستدت فصارت تطيق ملازمة الوجد في كل الأحوال ، فنحر في سماع معانى القرءان على الدوام ، فلا يكون القرءان جديدا في حقنا غارنا علينا حتى نتأثر به ، فإذاً قوة الوجد تحرك ، وقوة المقل والتماسك تضبط الظاهر ، وقد يغلب أحدهما الآخر إما لشدة قو ته ، وإما لضمف ما يقابله ، و يكون التقصان والكال بحسب ذلك ، فلا تظنن أن الذي يضطرب بنفسه على الأرض أتم وجدا من النماكن باضطراه ، بل رب ساكن أتموجدا من المضطرب ، فقد كان الجنيد يتحرك في السماع في بدايته ثم صار لا يتحرك ، فقبل له في دلك فقال (وَتَرَى أَجْبَالَ تَحْسَبُها جَامِدة وَهِ هي تَكُمُ مَرَّ السَّعَابِ صُنْع الله الذي أن القلب مضطرب عائل في اللكوت والجوارح متأدبة في الظاهر ساكنة في المنادة إلى أن القلب مضطرب جائل في الملكوت والجوارح متأدبة في الظاهر ساكنة

<sup>(</sup>۱) النمل: ۸۸

وقال أبو الحسن محمد بن أحمد وكان بالبصرة ، صحبت سهل بن عبد الله ستين سنة ، فا رأيته تغير عند شيء كان يسمعه من الذكر أو القرءان ، فلما كان في آخر عمره قرأرجل بين يديه (فَالْيَوْمَ لَا يُوْخَذُ مِنْكُمْ فِدْيَةٌ (١) الآية ، فرأيته قد ارتعد وكاد يسقط ، فلما عاد إلى حاله سألته عن ذلك ، فقال نعم ياحبيبي قد ضعفنا ، وكذلك سمع مرة قوله تعالى (المُلكُ يُوْمَعْذَا لَمْقَ لِرَّ عَلَيْ وَالله ابن سالم وكان من أصابه ، فقال قد ضعفت فقيل له ، فإن كان هذا من الضعف فا قوة الحال ، فقال : أن لا يرد عليه وارد إلا وهو يلتقيه بقوة حاله ، فلا تغيره الواردات وإن كانت قوية ، وسبب القدرة على ضبط الظاهر مع وجود الوجد استواء الأحوال علازمة الشهود ، كا حكي عن سهل رحمه الله تعالى أنه قال : حالتي الوجد استواء الأحوال علازمة الشهود ، كا حكي عن سهل رحمه الله تعالى أنه قال : حالتي فكذلك يكون قبل الساع و بعده ، إذ يكون وجده داعًا ، وعطشه متصلا وشر به مستمرا فكذلك يكون قبل الساع و بعده ، إذ يكون وجده داعًا ، وعطشه متصلا وشر به مستمرا فسكتوا ، فقال ارجموا إلى ما كنتم فيه ، فلو جمعت ملاهى الدنيا في أذ قي ما شغل هي ولا شني بعض ما وقال الجنيدر حمه الله تمالى لا يضر نقصان الوجد وقال الجنيدر حمه الله تمالى لا يضر الساع في زيادته ، كا روى أن محشاد الدينورى أشرف على جماعة فيهم قوال فسكتوا ، فقال الم عروشل الم أتم من فضل الوجد وقال الجنيدر حمه الله تمالى لا يضر السماع في زيادته ، كا روى أن محشاد الدينورى أشرف على جماعة فيهم قوال فسكتوا ، فقال الم عصر الماع في زيادته ، كا مضر السماع في خامة فيهم فوال الم عروقال الم عروقال الم عرفضل الم عرفضل الم عرفضل الم عصر فضل الم عصر فالم في خطر السماع في خامة في مضر السماع في إن عضر السماع في خامة في مصر السماع في خامة في مصر السماء في المعلم و مصر مد و مصر السماء في مصر السماء في مصر السماء و مصر السماء في مصر السماء في مصر السماء في مصر السماء و مصر السماء في مصر السماء ف

فاعلم: أنمن هؤلاء من ترك الساع في كبره ، وكان لا يحضر إلا نادرا لمساعدة أخمن الإخوان ، وإدخالا للسرور على قلبه ورعا حضر ليعرف القوم كال قوته ، فيعلمون أنه ليس الكال بالوجد الظاهر ، فيتعلمون منه ضبط الظاهر عن التكلف ، وإن لم يقدروا على الاقتداء به في صبرورته طبعا لهم ، وإن اتفق حضورهم مع غيراً بناء جنسهم ، فيكونون معهم بأبدانهم نائين عهم بقلوبهم وبواطنهم ، كا يحلسون من غير سماع مع غير جنسهم ، بأسباب عارضة تقتضى الجلوس معهم ، وبعضهم نقل عنه ترك السماع ، ويظن أنه كان سبب تركه استغناءه عن السماع عا ذكرناه ، وبعضهم كان من الزهاد ولم يكن له حظ روحاني في السماع ، ولا كان من أهل اللهو ، فتركه لئلا يكون مشغولا بما لا يعنيه ، وبعضهم تركه لفقد الإخوان قبل : لبعضهم لم لا تسمع ؟ فقال : ممن ومع من ؟

(١) الحديد: ١٥ (٢) الفرقان: ٢٦

الأدب الرابع : أن لا يقوم ولا يرفع صوته بالبكاء وهو يقدر على صنط نفسه ، ولكن الرقص أو تباكى فهو مباح إذا لم يقصد به المراآة ، لأن التباكى استجلاب المحزن والرقص سبب فى نحريك السرور والنشاط ، فكل سرور مباح فيجوز تحريكه ولوكان ذلك حراما لما نظرت عائشة رضى الله عما إلى الحبشة مع رسول الله صلى الله عليه وسلم () وهم يزفنون هذا لفظ عائشة رضى الله عما في بعض الروايات ، وقد روي عن جماعة من الصحابة رضى الله عمم ، أنهم حجلوا لما ورد عليهم سرور أوجب ذلك ، وذلك فى قصة ابنة حمرة () لما اختصم فيها على بن أبى طالب ، وأخوه جعفر ، وزيد بن حارثة رضى الله عمم ، فتشاحوا فى ترييما ، فقال صلى الله عليه وسلم لم لى « أنت منى وأنا منك » فجل على ، وقال لجمفر « أشت خُلق وخُلق » فجل وراء حجل على ، وقال لزيد « أنت أخُونًا وَمَو لاَنَا » فجل وفي رواية أنه قال لما نشة رضى الله عليه السلام « هي خَلِفْرَ » لأن خالها تحته ، والخالة والدة وفي رواية أنه قال لما نشة رضى الله عنها « أنحيين أن تنظري إلى زُفْنِ المنبشة ، والزفن والحجل وفي رواية أنه قال لما نشة رضى الله عنها « أنحيين أن تنظري إلى زُفْنِ المنبشة ، والزفن والحجل هو الرقص ، وذلك يكون لفرح أوشوق ، في كمه حكم مهيجه إن كان فرحه محمودا والرقص يزيده ويؤكده فهو محمود ، وإن كان مباحا فهو مباح ، وإن كان مذموما فهو مذموم يزيده ويؤكده فهو محمود ، وإن كان مباحا فهو مباح ، وإن كان مذموما فهو مذموم

نم لايليق اعتياد ذلك عناصب الأكابر وأهل القدوة ، لأنه في الأكثر يكون عن لهو ولعب وماله صورة اللعب واللهو في أعين الناس فينبغي أن يجتنبه المقتدى به، لئلا يصغر في أعين الناس فيترك الافتداء به ، وأما عزيق الثياب فلا رخصة فيه إلا عندخروج الأمر عن الاختيار ، ولا يبعد أن يغلب الوجد بحيث عزق ثوبه ، وهو لايدرى لغلبة سكر الوجد عليه ، أو يدرى ولكن يكون كالمضطر الذي لا يقدر على ضبط نفسه ، وتكون صورته صورته صورة المكره ، إذ يكون له في الحركة أ وانتمزيق متنفس ، فيضطر إليه اضطرار المريض إلى الأنين ، ولو كلف الصبر عنه لم يقدر عليه ، مع أنه فعل اختيارى فليس كل فعل حصوله بالإرادة يقدر الإنسان على تركه ، فالتنفس فعل يحصل بالإرادة ، ولو كلف الإنسان أن يمسك النفس ساعة لاضطرمن باطنه إلى أن مختار التنفس ، فكذلك الزعقة وتمزيق

<sup>(</sup>١) حديث نظر عائشة إلى رقص الحبشة مع رسول القصلي الله عليه وسلم وهم يزفنون: تقدم في الباب قبله

<sup>(</sup>٢) حديث اختصم على وجعفر وزيدبن حارثه فى ابنة حمزة فقال لعلى أنت منى وأنا منك فحجل وقال الله المنت المجعفر أشبهت خلقى وخلق فجل وقال لزيد أنت أخونا ومولانا فحجل ـ الحديث : أبوداود من حديث على باسناد حسن وهو عند البخارى دون فحجل

الثياب، قديكون كذلك فهذا لا يوصف بالتحريم ، فقدذ كرعند السرى حديث الوجد الحاد النالب، فقال نع بضرب وجه بالسيف وهو لا يدرى، فروجع فيه، واستبعداً نينتهى إلى هذا الحد فأصر عليه ولم يرجع، ومعناه أنه في بعض الأحوال قد ينتهى إلى هذا الحدفي بعض الأشخاص فإن قلت : فما تقول في تمزيق الصوفية الثياب الجديدة بعد سكون الوجد والفراغ من السماع ، فإنهم يمزقونها قطعا صغارا ويفرقونها على القوم ، ويسمونها الخرقة

فاعلم أن ذلك مباح إذا قطع قطعا مربعة تصلح لترقيع الثياب والسجادات ، فإن الكرباس عزق حتى يخاط منه القميص ، ولايكون ذلك تضييعا لأنه عزيق لفرض ، وكذلك ترقيع الثياب لاعكن إلا بالقطع الصغار ، وذلك مقصود ، والتفرقة على الجيع ليعم ذلك الحير مقصود مباح ، ولكل مالك أن يقطع كرباسه مائة قطعة ، و يعطيها لمائة مسكين ، ولكن ينبغى أن تكون القطع بحيث يمكن أن ينتفع بها في الرقاع ، وإنما منعنا في السماع التمزيق المفسد للثوب الذي يهلك بعضه ، بحيث لا يبقى منتفعا به فهو تضييع محض لا يجوز بالاختيار

الأدب الحامس: موافقة القوم فى القيام إذا قام واحدمنهم فى وجد صادق من غيريا ، وتكلف ، أو قام اختيار من غير إظهار وجدو قامت له الجماعة . فلا بدمن الموافقة فذلك من آداب الصحبة ، وكذلك إن جرت عادة ط ثفة بتنحيه العمامة على موافقة صاحب الوجد إذا سقطت عمامته ، أو خلع الثياب إذا سقط عنه ثو به التمزيق ، فالموافقة فى هذه الأه و رمن حسن الصحبة والعشرة ، إذ الخ لفة موحشة ولكن غوم رسم ، ولابد من (۱) خالفة الناس بأخلاقهم ، كاور دفى الحبر ، لاسيا إذا كانت أخلاقا فيها حسن العشرة والمجاملة و تطييب القلب بالمساعدة ، وقول القائل إن ذلك بدعة لم يكن فى الصحابة فيها حسن المشرة والمجاملة و تطييب القلب بالمساعدة ، وإنما المحذور ارتكاب بدعة تراغم سنة فيلس كل ما يحم بإباحته من هذا ، والقيام عند الدخول للداخل لم يكن من عادة العرب مل كان الصحابة رضي الله عنه من هذا ، والقيام عند الدخول للداخل لم يكن من عادة العرب بل كان الصحابة رضي الله عنه ، ولكن إذا لم يثب فيه من عام فلا ترى به بأسا فى البلاد التي جرت المادة فيها بإكرام الداخل بالقيام ، فإن المقصود منه الاحترام والإكرام ، و تطبيب القلب به فيها بإكرام الداخل بالقيام ، فإن المقصود منه الاحترام والإكرام ، و تطبيب القلب به فيها بإكرام الداخل بالقيام ، فإن المقصود منه الاحترام والإكرام ، و تطبيب القلب به

<sup>(</sup> ١ ) حديث غالفة الناس بأخلاقهم : الحاكم من حديث أبى ذر خالقو الناس بأخلاقهم ــ الحديث : قال صحيح على شرط الشيخين

<sup>(</sup> ٢ ) حديث كانوا لايفومون لرسول الله عليه وسلم في بعض الأحوال : كارواه أنس تقدم في آداب الصحبة

وكذلك سائراً نواع المساعدات إذا قصد بها تطييب القلب واصطلح عليها جماعة فلا بأس بمساعدتهم عليها ، بل الأحسن المساعدة إلا فيا ورد فيه نهي لا يقبل التأويل ، ومن الأدب أن لا يقوم للرقص مع القوم إن كان يستثقل رقصه ، ولا يشوش عليهم أحوالهم ، إذ الرقص من غير إظهار التواجد مباح ، والمتواجد هو الذي ياوح للجمع منه أثر التكلف ، ومن يقوم عن صدق لا تستثقله الطباع ، فقلوب الحاضرين إذا كانوا من أرباب القلوب محك للصدق والتكاف، سئل بعضهم عن الوجد الصحيح ، فقال ، صحته قبول قلوب الحاضرين له إذا كانوا أشكالا غير أضداد فإن قلت : فما بال الطباع تنفر عن الرقص ، ويسبق إلى الأوهام أنه باطل ولهو و مخالف فإن قلت : فما بال الطباع تنفر عن الرقص ، ويسبق إلى الأوهام أنه باطل ولهو و مخالف

فإن قلت : فما بال الطباع تنفر عن الرقص ، ويسبق إلى الأوهام أنهباطلولهموومخالف للدين ، فلا يراه ذو جد في الدين إلا وينكره

فاعلم: أن الجدلايزيد على جدرسول الله صلى الله عليه وسلم، وقدرأى الحبشة يزفنون في المسجد وما أنكره، لما كان في وقت لائق به وهو السدومن شخص لائق به وها لحبشة ، نفرة الطباع عنه لأنه يُرى غالبامقر و نابالله و واللعب، والله و واللعب مباح، ولكن للموام من الزنوج والحبشة ومن أشبهم ، وهو مكروه لذوى المناصب لأنه لا يليق بهم ، وما كره لكونه غير لائق بمنصب ذى المنصب ، فلا يجوز أن يوصف بالتحريم ، فمن سأل فقيرا شيئا فأعطاه رغيفا كان ذلك طاعة مستحسنة ، ولوسأل ملكافأ عطاه رغيفا أو رغيفين لكان ذلك منكر اعندالناس كافة ومكتوبا في تواريخ الأخبار من جملة مساويه ، ويمير به أعقا بهو أشياعه ومع هذا فلا يجوز أن يقال ما فعله حرام ، لأنه من حيث إنه أعطى خبز اللفقير حسن ، ومن حيث إنه بالإضافة إلى منصبه كالمنع بالإضافة إلى الفقير مستقبح ، فكذلك الرقص وما يجرى بجراه من المباحات ، ومباحات العوام ميئات الأبرار ، وحسنات الأبرار سيئات المقريين ولكن هذا من حيث الالتفات إلى المناصب وأما إذا نظر إليه في نفسه وجب الحكم بأنه هو في نفسه لا تحريم فيه والله أعلم

فقد خرج من جملة التفصيل السابق: أن السماع قد يكون حراما محضا ، وقد يكون مباحا، وقد يكون مباحا، وقد يكون مباحا، وقد يكون مكر وها، وقد يكون مستحبا، أما الحرام. فهولاً كثر الناس من الشبان، ومن خلبت علد به الدنيا، عالم تنفر لذالساع منهم إلا ماهو الغالب على فلوجهم من الصفات المذمومة وأسا المكرود؛ فهو لمن لا ينزله على صورة المخلوقين، ولكنه يتخذه عادة له في أكثر الأوقات الحليب وأما المباح فهو لمن لاحظ له منه إلا التلذ ذبالصوت الحسن، وأما المستحب فهو لمن غلب عليه حب الله تمالى ولم يحرك المهاع منه إلا الصفات المحموده والحمد لله وحده وصلى الله على محمد وآله كا

## فهرست الجزء السادس

| لصفحة         | 1                                      | لصفحة ا | 1                                    |
|---------------|----------------------------------------|---------|--------------------------------------|
|               | جملة آداب المعاشرة                     | ļ       | الباب الثالث: في حق المسلم والرحم    |
| 1.4.          | جقوق الجوار<br>حقوق الجوار             | 1 1/1   | والجوار والمال وكيفية معاشرتهم       |
| 1.71          | مجمل حق الجار                          | ٩٨٨     | حقوق المسلم                          |
| 1.18          | حقوق الأقارب والرحم                    | 9119    | حب الخير للمسلمين                    |
| 1.17          | حقوق الوالدين والولد                   | 9,89    | عدم ايذاء المسلمين                   |
| 1.7X<br>777.1 | البر بالوالدين                         | 99.     | صفات المسلم والمؤمن والمهاجر         |
|               | حقوق المملوك                           |         | عقاب من يؤذى السلم في الأخرة         |
| 1.77          | الرحمة بالمملوك                        | 99.     | ثواب اماطة الاذي عن طريق المسلمين    |
| 1.55          | من وصاياه صلى الله عليه وسلم           | 991     | التواضع للمسلمين                     |
| 1.44<br>1.48  | معاملة السلف لمملوكهم                  | 991     | عدم سماع النميمة                     |
|               | العفو عن المقدرة                       | 991     | عدم جواز هجر المسلم                  |
| 1.50<br>1.50  | أمثلة العفو عن القدرة                  | 1 331   | العفو عن الاساءة                     |
|               | طبقات أهل الجنة                        | 998     | الاحسان الى المسلمين                 |
| 1.40          | رحمة الاسلام بالبخادم                  | 998     | الاستئذان قبل الدخول                 |
| 1.57          | أنسانيته صلى الله عليه وسلم            | 998     | مخاطبة الناس علي قدر عقولهم          |
| 1.47          | مجمل حق الملوك                         | 998     | توقير الشيوخ ورحمة الأطفال ا         |
| 1.41          | 25 6 0                                 | 998     | طلاقة الوجه                          |
|               | 21 · 11 · 4 · 12                       | 990     | من وصاياه صلى الله عليه وسلم         |
|               | كتاب آداب العزلة                       | 990     | الوفاء بالوعد                        |
| 1.47          |                                        | 997     | صُّفاتُ المُّنَّافق                  |
|               | الباب الأول: في المذاهب والأقاويل      | 997     | الانصاف من النفس                     |
| 1.7%          | وحجج الفريقين                          | 997     | حسن الجوار                           |
| 1.47          | سماحة الاسلام في ابداء الآراء          | 117     | انزال الناس منازلهم                  |
| 1.49          | المرجحون للعزلة وأقاويلهم              | 998     | اصلاح ذات البين                      |
|               | حجج المائلين الى المخالطة ووجه         | 199     | ستر العورات                          |
| 1.8.          | ضعفها                                  | 1       | اتقاء مواضع التهم                    |
| 13.1          | المرجحون للمخالطة وآراؤهم              | , , , , | الشفاعة للمسلمين والسعى في قضاء      |
| 1.87          | الآمام الغزالي واعتداله                | 1       | حاجاتهم                              |
| 1.88          | استطراد                                | 18      | ابتداء المسلمين بالسلام والمصافحة    |
| 1.88          | حجج المائلين الى تفضيل العزلة          | 14      | تقبيل اليد                           |
| 1.88          | عود الى مناقشة الآراء                  | 1       | الأنحناء عند السلام وغيره من العادات |
| 1.88          | استطراد                                | 1.1.    | صيانة أعراض المسلمين والدفاع عنها    |
|               | الباب الثاني: في فوائد العزلة وغوائلها | 1.11    | تشميت العاطس                         |
| 1.87          | وكشف الحق في فضلها                     | 1.14    | تحمل الأشرار واتقاؤهم                |
| 1.84          | الفائدة الأولى :                       | 1.15    | اجتناب الأغنياء والاختلاط بالساكين   |
| 1.87          | التفرغ لعبادة الله ومناجاته            | 1-18    | الأحسان الى يتامى السلمين            |
| 1.84          | ما يرآه المختلى                        |         | النصح للمسلم وادخال السرور على       |
| 1.0.          | الفائدة الثانية :                      | 1.18    | قلبه                                 |
| 1.0.          | البعد عن المعاصي                       | 1.17    | قلبّه<br>عیادة مرضی المسلمین وآدابه  |
| 1.0.          | الفيبة                                 | 1-14    | تشييع ألجنائز                        |
| 1.0.          | الامر بالمعروف والنهى عن المنكر        | 1-19    | زيارة القبور                         |
| 1.01          | الرياء                                 | 1.4.    | آداب المعزى                          |
| 7005          | بعض أجوبة اليقظين                      | 1.4.    | آداب تشييع الجنازة                   |
|               | ·                                      |         | • •                                  |

| الصفحة             |                                                           | لصفحة        | 1                                                           |
|--------------------|-----------------------------------------------------------|--------------|-------------------------------------------------------------|
| ۱٠٨٣               | السبفر للعبادة                                            | 1.07         | تعاون المسلمين                                              |
| 1.48               | السفر لزيارة الأولياء                                     | 1.04         | مسارقة الطبع                                                |
| 34.1               | السعر هربا من الفتنة                                      | 1.00         | رأى في الزلات البسيطة                                       |
| 1.10               | اقوال السُّلُف في السيفر خوف الفتنة                       | 1.07         | الفائدة الثالثة :                                           |
| 1.47               | السفر هربا من العدوى أو الغلاء                            | 1.07         | الخلاص من الفتن والخصومات                                   |
| 1 - 1              | أيهما أفضل السفر أم الاقامة                               | 1.04         | متى تصح آلعزوبة                                             |
| 1-11               | وصف حالة المسآفرأ                                         | 1.01         | الكف عن قتال المسلمين                                       |
| 1.19               | متصوفة عصر الغزالي                                        | 1.09         | الفائدة الرابعة:                                            |
| 1.89               | سفر المتصوفة وما يعطى لهم                                 | 1.09         | الخلاص من شر الناس                                          |
| 1.9.               | ورع المتصوفة                                              | 1.7.         | محاسن العزلة                                                |
| 1.11               | الفصل الثاني: في آداب المسافر                             | 1.71         | الفائدة الخامسة :                                           |
| 1.91               | من أول نهوضه الى آخر رجوعه                                | 1            | بعد المعتزل عن طمع الناس فيه                                |
| 1.91               | اعطاء الحقوق لأهلها                                       | 1.71         | وطمعه فيهم                                                  |
| 1.91               | اختيار الرفيق                                             |              | الفائدة السادسة :                                           |
| 1.95               | تأمير أحد الرفاق                                          | 1.77<br>1.77 | الخلاص من مشاهدة الثقلاء والحمقي                            |
| 1.95               | توديع الأهل والأصدقاء                                     |              |                                                             |
| 1.98               | صلاة الاستخارة قبل السفر                                  | 1.75         | آفات العزلة وفوائد الخالطة                                  |
| 1.98               | ا الدعاء عند الخروج من الدار<br>الله كريم الخروج من الدار | 1.75         | الفائمة الأولى :<br>القباء الأداء                           |
| 1 • 9 0<br>1 • 9 7 | التبكير عند الخروج من المنزل<br>الاستراحة عند اشتداد الحر | 1.75         | التعليم والتعلم                                             |
| 1 • • •            | -                                                         | 1.77         | ِ الفائدة الثانية :<br>************************************ |
|                    | الاحتياط بالنهار والتحفظ بالليل                           | 1.77         | النفع والانتفاع                                             |
| 1.97               | عند النوم<br>الرفق بالدابة                                | 1.77         | الفائدة الثالثة :                                           |
| 1 • 9Y<br>1 • 9A   | الرفق بالدابه السافر اللسافر                              | 1.77         | التأديب والتأدب                                             |
| 1.11               | العربرم النبي يستنطبها المسافر الداب الرجوع من السنفر     | 1.77         | الفائدة الرابعة :                                           |
| 11                 | مجمل الآداب الباطنة                                       | 1.77         | الاستئناس والايناس                                          |
| 1144               | البا بالثاني: فيما لابد للمسافر من                        | 1.79         | الفائدة الخامسة :                                           |
|                    | تعلمه من رخص السفر وأدلة                                  | 1.79         | نيل الثواب وانالته                                          |
| 11.1               | القبلة والأوقات                                           | 1.7.         | الفائدة السادسة :                                           |
| 11-7               | القسم الأول: العلم برخص السفر                             | 1.7.         | التواضع                                                     |
| 11.7               | رخص السف                                                  | 1.45         | الفائدة السابعة :                                           |
| 11.4               | رخص السفر<br>المسع على الخفين                             | 1.77         | التجارب                                                     |
| 11.4               | شروط المسمح على الخفين                                    | 1.77         | التحدير من الكبر                                            |
| 11.8               | التيمم                                                    | 1.78         | رأى الشافعي زضي الله عنه في العزلة                          |
| 11.0               | القصرٰ في الصلاة وشروطه                                   | 1.40         | <b>آداب العزلة</b>                                          |
| 11.0               | بم ينتهى السفر                                            |              | i 11 , 157 , 1 "C                                           |
| 11.7               | مقدار التطويل                                             |              | كتاب آداب السفر                                             |
| 11.7               | الجمع بين الصلاتين                                        | 1.77         |                                                             |
| 11.7               | التنقل راكبا                                              |              | البسساب الأول: في الآداب من أول                             |
| 11.4               | التنقل ماشيا                                              |              | النهوض الى آخر الرجوع وفى نية                               |
| 11.3               | القطر للصائم المساقر.                                     | 1.4.         | السفر وفائدته                                               |
|                    | بعض فتاوى للامام الغزالي خاصــة                           |              | الفصيل الأول: في فوائد السيفر                               |
| 11.1               | بالسـفر                                                   | 11.4.        | وفضله ونيته                                                 |
|                    | القسم الثاني: ما يتجدد من الوظيفة                         | 1.41         | السفر للتعلم                                                |
| 111.               | لسبب السفر                                                | 1.41         | السفر ليعلم المسافر أخلاق نفسمه                             |
| 111.               | an a a a . a . a . a . a                                  | 7.4.1        | ألسفر للمطالعة في آيات الله                                 |
|                    |                                                           |              | • = •                                                       |

| الصفحة      | ı                                                             | الصفحة  |                                                             |
|-------------|---------------------------------------------------------------|---------|-------------------------------------------------------------|
| 1180        | حرمة السماع لمن تغلبه الشبهوة                                 | 1110    | فتوى الفقية الفاسق لا يعتمد عليها                           |
| 1187        | إحكم السبماع للعوام                                           | 1110    | معرفة أوقات الصلاة                                          |
| 1187        | حكم الشطرنج                                                   | 1117    | الظهر والعصر                                                |
| 1187        | إرآى الشافعي في الغناء                                        | 1117    | المغرب                                                      |
|             | بيان حجج القائلين بتحريم السماع                               | 1117    | العشياء                                                     |
| <b>A311</b> | والجوآب عنها                                                  | 1117    | الصبح                                                       |
| 1104        | الباب الثاني: في آثار السماع وآدابه                           | حىد     | كتاب آداب السيماع والو                                      |
| 1104        | اللقام الأول: في الفهم                                        | 1119    |                                                             |
| 1104        | تطبيق ما يسمع على معاملته مع الله                             | , , , , | الباب الأول: في ذكر اختلاف العلماء                          |
|             | اختيادف الفهم باختيلاف أحوال                                  |         | في اباحة السماع وكشف الحق                                   |
| 1107        | المستمع                                                       |         | فيه وبيان أقاويل العلماء والمتصوفة                          |
| 1104        | درجة الصديقين في الوجد                                        | 1171    | فئ تحليله وتحريمه                                           |
|             | اللقام الثاني : بعد الفهم والتنزيل                            | 1171    | آراء العلماء في السيماع                                     |
| 117.        | والوجد                                                        | 1148    | بيان الدليلٌ على اباحةٌ السماع                              |
| 117.        | أقوال الصوفية في الوجد                                        | 3711    | سماع الصوت الطيب                                            |
| 1171        | اقوال الحكماء في الوجد                                        | 1117    | سماع الصوت الطيب الموزون                                    |
| 1177        | تحديد معني الوجد                                              | 1177    | دواعى الحرام محرمة                                          |
| 1178        | أسباب الكشيف                                                  | 1177    | التشبه بالمبتدعة                                            |
| 1170        | أثر العلم في الوجد                                            | 1171    | سماع الموزون والمفهوم                                       |
| 1177        | ائر الحال في الوجد                                            | 1171    | الحداء للجمال                                               |
| 1177        | أركان الشوق                                                   | 1144    | أثر الحداء في الجمال                                        |
| 1177        | ا اقسمام الوجد                                                | 1177.   | دواعي الغناء                                                |
| 1177        | اكتساب الخير من مجالسة اهله<br>تواجد الصوفية عند قراءة القرآن | 1177.   | غناء الحجيج                                                 |
| 1171        | تهييج الوجد بالقرآن وبالفناء                                  | 1144    | غناء الغزاة                                                 |
|             |                                                               | 1178    | رجزيات الشبجعان                                             |
| 1177        | المقام الثالث: السماع                                         | 1148    | أصوات النياحة                                               |
| 1177        | آداب السماع<br>مراعاة الزمان والكان والاخوان                  | 1140    | السيماع في وقت السرور تأكيدا له                             |
| 1100        | مراعاة راحة السماع                                            | 1179    | سماع المحيين اله                                            |
| 117%        | •                                                             | 1184    | العوارض المحرمة للسماع                                      |
| 1144        | حسن الاصفاء<br>الر السماع في الاكابر                          | 1188    | السماع من المرأة                                            |
| 11/1        | الر السنماع في الربايق<br>رافع الصوت والبكاء                  | 1157    | تحريم النظر الى وجه المراة ســـواء<br>خيفت الفتنة أو لم تخف |
| 1181        | رائع الطوت والبداء<br>تحرز الرؤساء عن اللهو                   | 1188    | حيفت العنية أو ثم تحف<br>السيماع من آلة القسيقة             |
| 1121        | الوجد الصادق معترف به                                         | 3311.   | مسماع الأشعار الفاحشية                                      |
|             | , <b>y</b> - 2.12, <b>y</b> .                                 | 11100   |                                                             |

#### لجنت نشالشت في الأسبي لامية



الجزءالسابع

مضاف إليه تخريج الحافظ العراق كناب الأمرا لمعروف والنهي والهنكر

#### ممناب الأمر المعروف والنهع إلهنكر

وهو الكتاب التاسع من ربع العادات الثانى من كتاب إحياء علوم الدين

## بسسم المدالرحمن الرحيم

الحمد أنه الذي لا تستفتح الكتب إلا محمده ، ولا تستمنح النم إلا بواسطة كرمه ورفده والصلاة على سيد الأبنياء محمد رسوله وعبده ، وعلى آله الطيبين وأصابه الطاهرين من بعده أما بعد: فإنالأمر بالمروف والهي عن المنكر هو القطب الأعظم في الدين، وهو المهم الذي ابتحت الله له النبيين أجمين ، ولو طوى بساطه وأهمل علمه وعمله ، لتعطلت النبوة ، واصمحات الديانة ، ومحت الفترة ، وفشت الضلالة ، وشاعت الجهالة ، واستسرى الفساد ، واتسع الحرق وخربت البلاد ، وهلك العباد ، ولم يشعروا بالهلاث إلا يوم التناد ، وقد كان الذي خفنا أن يكون ، فإنا لله وإنا إليه راجعون ، إذ قد اندرس من هذا القطب عمله وعلمه والمحق بالكلية حقيقته ورسمه ، فاستولت على القلوب مداهنة الحلق ، واعمت عنهام اقبة الحالق ، واسترسل الناس في اتباع الموى والشهوات استرسال البهائم ، وعن على بساط الأرض مؤمن صادق لا تأخذه في الله لومة لائم ، فن سمى في تلافي هذه الفترة ، وسدهذه الثلمة . إما متكفلا بعملها ، أو متقلداً لتنفيذها ، عدداً لهذه السنة الدائرة ناهضا بأعبائها ومتشعراً في إحياء سنة أفضى الزمان إلى إما تتهاء ومستبداً بقرية تتضاء ل درجات القرب دون ذروتها ، وها نحن نشرح علمه في أربعة أبواب : بقرية تتضاء ل درجات القرب دون ذروتها ، وها نحن نشرح علمه في أربعة أبواب :

الباب الأول: في وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وفضيلته الباب الشاني: في أركانه وشروطه

الباب الثالث: في عجاريه وبيان المنكرات المألوفة في العادات الباب الرابع: في أمر الأمراء والسلاطين بالمعروف ونهيهم عن المنكر

### الباب الأول

فى وجوب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر وفضيلته والملمَّة في إهماله وإضاعتَه

ويدل على ذلك بعد إجماع الأمة عليه، وإشارات العقول السليمة إليه الآيات، والأخبار، والآثار أما الآيات: فقوله تعالى ﴿ وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى أَغَلْبُر وَيَأْمُرُونَ بِالْمَرُوف وَ يَنْهُونَ عَنِ ٱلْمُنْكُرِ وَأُولِنَاكَ مُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ (١) فِي الآية بيان الإيجاب، فإن توله تعالى (وَلْتَكُنْ) أمر وظاهر الأمر الإبجاب، وفيها بيان أن الفلاح منوط به، إذ حصر وقال ﴿ وَأُولَٰئِكَ مُهُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ﴾ وفيها بيان أنه فرض كفاية لافرض عين ، وأنه إذا قام بهأمة سقط الفرض عن الآخرين، إذ لم يقل كو نوا كلكم آمرين بالمعروف، بل قال: ( وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةً ) فَإِذًا مِهَا قَامُ بِهُ وَاحِدُ أُو جَمَاعَةً سَقَطَ الْحَرِجُ عَنِ الْآخِرِينِ ، وَاخْتُصَالْفَلَاحِ بِالقَائْمَيْنِ بِهِ المباشرين ، وإن تقاعد عنه الخلق أجمعون عم الحرج كافة القادرين عليه لامحالة ، وقال تمالى ( لَيْسُوا سَوَايِمِنْ أَهْلِ أَلْكِتَابِ أُمَّةٌ قَامَةٌ يَتْلُونَ آيَاتِ الله آناء اللَّيْلُ وَهُ يَسْجُدُونَ. يُؤْمنُونَ بِاللهِ وَبِالْيَوْمِ أَلَا خِر وَيَأْمُرُونَ بِالْمَرُوفِوَيَنْهُوْنَ عَن ٱلْمُنْكُرِ وَيُسَارِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَاتِ وَأُولَٰئِكَ مِنَ الصَّالِحِينَ (٢) فلم يشهد لهم بالصلاح بمجرد الإِيمان بالله واليوم الآخر ، حتى أضاف إليه الأمر بالمعروفوالنهي عن المنكر، وقال تعالى ﴿ وَأَنْلُوْمِنُونَ وَأَنْلُوْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِياء بَعْض يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَن الْمُنْكَرِوَ يُقِيمُونَ الصَّلاَةَ (٢) فقد نعت المؤمنين بَأَنْهِم يَأْمَرُونَ بِالمَعْرُوفُ وينهونَ عَنَ المُنكرِ ، فالذي هجر الأمر بالمعروفُوالنهيءنِالمنكر خارج عن هؤلاء المؤمنين المنعو تين في هـذه الآنة وقال تعالى : ( لُمنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُدَ وَعِيسَى ابن مَرْيَمَ ذَلِكَ عِمَا عَصَوْا وَكَأَنُوا يَعْتَدُونَ .كأنُوا لاَ يَتَنَاهُو ْنَ عَنْ مُنكر فَعَاوُهُ لَبْنُسَ مَا كَأْنُوا يَفْعَاوُنَ (١) وهذا غاية النشديد إذ علل استحقاقهم للَّعنة بتركهم النهى عن المنكر ،وقال عن وجل (كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرَجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَوْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنْكَرِ (نُ) وهـذا يدل عَلى فضيلة الأمر بالمعروف (۱) آل عمران: ١٠٤ (٢) آل عمران: ١١٣ ، ١١٤ (٣) التوبة: ٢٦(١) المائدة ٢٨: ٢٨ ، ٢٩ (٥) آل عمران: ١١٠

والنهى عن المنكر ، إذ بين أنهم كانوا به خير أمة أخرجت للناس ، وقال تعالى ( فَلَمَّا نَسُوا مَاذُ كُرُوا بِهِ أَنْجَيْنَا الَّذِينَ يَنْهُونَ عَنِ السُّوءِ وَأَخَذْنَا الَّذِينَ ظَامَوا بِعَذَابِ بَثِيسٍ بِمَا كَأَنُوا يَفْسَقُونَ (١) فبين أنهم استفادوا النجاة بالنهبي عن السوء، ويدل ذلك على الوجوب أيضا وقال تعالى: (الَّذِينَ إِنْ مَكَّنَاهُم فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلاَةَ وَآ تَوُ الزَّكَاةَ وَأَمَرُوا بِالْمَعْرُوف وبَهُوْ اعَنِ اللَّهُ كُر (٢) فقر نذلك بالصلاة والزكاة في نعت الصالحين والمؤمنين ، وقال تعالى ( وَ نَمَاوَ ثُوا عَلَى الْدِ وَالْتَقُوى وَلا تَمَاوَنُوا عَلَى الْإِثْمِ وَالْمُدُوّان (٢٠) وهو أمر جزم ، ومعنى التعاون الحث عليه، وتسهيل طرق الخير، وسد سبل الشر، والعدوان بحسب الإمكان وقال تعالى : ( لَوْلاَ يَنْهَا مُهُ الرَّ بَّانَيُّونَ وَأُلْأَحْبَارُ عَنْ فَوْلِهِمُ ٱلْإِثْمَ وَأَكْلِهِمُ السُّحْتَ لَبَنْسَ مَا كَانُوا يَصْنَعُونَ () فبين أنهم أثموا بترك النهى ، وقال تعالى ( فَلَوْ لَا كَانَ مِنَ ٱلْقُرُونِ مِنْ تَبْلِكُمْ أُولُو بَقِيَّةٍ يَنْهَوْنَ عَن ٱلْفَسَادِ فِٱلْأَرْضِ (٥) الآية فبين أنه أهلك جميمهم إلاقليلا منهم كانوا ينهون عن الفساد، وقال تعالى ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ بِالْقِسطِ شُهَدًا؛ لله وَ لَوْ عَلَى أَنْفُسكُم أَو ٱلْوَالِدَيْنَ وَٱلْأَقْرَ بِينَ (٦) وذلك هو الأمر بالمعروف للوالدين والأقربين، وقال تعالى ( لاَ خَيْرَ في كَثيرِ منْ نَجُورًا هُمْ إِلاَّ مَنْ أَمَرَ بِصَـدَقَةَ أَوْ مَعْرُوف أَوْ إِصْلَاحٍ بَيْنَ النَّاسِ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَٰلِكَ ابْنِهَاءَ مَرْضَاةِ اللهِ فَسَوْفَ نُؤْنِيهِ أَجْرًا عَظمًا (٧) وقال تعالى ( وَإِنْ طَأَ يُفَتَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ انْتَتَالُوا فَأُصْلِحُوا بَيْمُما ( ) الآية ، والإصلاح نهي عن البغي ، وإعادة إلى الطاعة ، فإن لم يفعل فقد أمر الله تعالى بقتاله ، فقال ( فَقَاتَلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِي إِلَى أَمْر اللهِ (١) وذلك هو النهى عن المنكر

وَأَمَاالأَخْبَارُ: فَنَهَامَارُويَ عَنَ أَبِي بَكُرِ الصَّدِيقِ رَضِي الله عَنْهُ أَنْهَالُ فَخَطَبَةَ خَطَبُها ('') أيها النَّاسُ إِنَّكُمْ تَقْرَءُونُ هَذَهُ الآية وتؤوّلُونَهَا عَلَى خَلاف تأويلها ( يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا عَلَيْكُمْ أَنْفُسِكُمْ لاَ بَضُرَّكُمْ مَنْ صَلَّ إِذَا اهْتَدَ يُهُمْ ('')

<sup>(</sup>١) حديث أى بكر أيهاالناس انكرتفر مون هذه الآية وتؤولونها على خلاف تأويلها ياأيها اللهِ بن آمنو اعليكم أنفكم الحديث: أصحاب السنن وتقدم في العزلة

<sup>(</sup>۱) الأعراف: ١٦٥ (<sup>۲)</sup> الحج: ٤١ (<sup>۲)</sup> المائدة: ٢ (١) المائدة: ٣٦ (٥) هود: ١١٦ (١) النساء: ١٣٥

<sup>(</sup>٧) النساء: ١٠٤ (٨) الحجرات: ٩ (١٠) المائدة: ٥٠٠

وإنى سممت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : « ما مِنْ قَوْمٍ عَمِلُوا بِالْمَاصِي وَفِيهِمْ مَنْ يَعْدُو أَنْ يَعْدَو أَنْ يَعْدُو أَنْ يَعْدُو أَنْ يَعْدُو فَا أَنْ يَعْدُو وَيَعْ أَنْ يَعْدُو وَا يَعْدَالِ وَلَا يَضُو لَمْ الله عليه وسلم (ا) عَن تفسير قوله تعالى (لا يَضُرُ ثُمْ مَنْ صَلَّ إِذَا اهْتَدَ يْتُم (ا) فقال : « يَا أَبْتَعْلَمْ اللّهُ إِنَّا لَمُؤْتَرَ مَنْ صَلَّ إِذَا اهْتَدَ يُتُم أَنْ مَنْ وَرَائِكُم فَتِنَا كَقِطَعِ اللّهُ إِنَّا لَمُظْلِم لِلْمُتَعَسِّكَ فِيها عِيثُلِ بِنَفْسِكَ وَدَعْ عَنْكَ الْعُوامُ إِنَّ مِنْ وَرَائِكُم فَتِنَا كَقِطَعِ اللّهُ إِنَّا لَمُظْلِم لِلْمُتَعَسِّكَ فِيها عِيثُلِ بِنَفْسِكَ وَدَعْ عَنْكَ الْعُوامُ إِنَّ مِنْ وَرَائِكُم فَتِنَا كَقِطَعِ اللّهُ إِنَّا لَمُظْلِم لِلْمُتَعَسِّكَ فِيها عِيثُل بِنَفْسِكَ وَدَعْ عَنْكَ الْعُوامُ الله ؟ قال : « لاَ بَلْ مِنْكُم " مَعْدُونَ عَلَيْهِ أَجْرُ خَسْيِنَ مِنْكُم " مَعْدُونَ عَلَيْهِ أَعْوانًا وَلا يَحِدُونَ عَلَيْهِ أَعْوانًا ؟ وَلا يَحِدُونَ عَلَيْهِ أَعْوانًا ؟ وَلا يَحِدُونَ عَلَيْهِ أَعْوانًا وَلا يَحِدُونَ عَلَيْهِ أَعْوانًا ؟ وَلا يَحِدُونَ عَلَيْهِ أَعْوانًا ؟ وَلَا يَحِدُونَ عَلَيْهِ أَعْوانًا ؟ وَلَا يَحِدُونَ عَلَيْهِ أَعْوانًا ؟ وَلا يَحِدُونَ عَلَيْهِ أَعْوانًا ؟ وَلَا وَلا عَلَا وَلا عَلَى اللّهُ عَلَاهُ اللّهُ عَلَيْهِ أَعْوانًا وَلا عَلَيْهِ أَعْوانًا وَلا عَلَيْهُ أَعْوانًا وَلا عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ أَعْوانًا وَلَا عَلَاهُ عَلَى اللّهُ وَلَا عَلَيْهُ اللّهُ عَلَاهُ اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُونَ عَلَيْهُ أَنْ وَلا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا اللّهُ الْعَلَا اللّهُ اللّهُولُولُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وسئل ابن مسعود رضي الله عنه عن تفسير هذه الآية فقال: إن هذا ليس زمانها، إنها اليوم مقبولة، ولكن قد أوشك أن يأتي زمانها، تأمرون بالمعروف فيصنع بكم كذاوكذا وتقولوت فلا يقبل منه ، فينئذ عليكم أنفسكم لايضركم من صل إذا اهتديم وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم (" لا تأمرن بالمغروف ولتنهون عن المنكر أو ليسلطن الله عكيكم شراركم ثم يَدْعُو خِيَارُكُم فلا يُسْتَجَابُ لَهُم ، معناه تسقط مهابهم من أعين الأشرار فلا يخافونهم

وقال صلى الله عليه وسلم (٢٠ ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ اللهَ يَقُولُ لَتَأْمُرُنَ بِالْمَوْرُوفِ وَلَتَنْهَوْنَ أَتَّا مُرُنَّ بِالْمَوْرُوفِ وَلَتَنْهَوْنَ أَنْ اللَّهَ يَشُولُ لَتَأْمُرُنَّ بِالْمَوْرُوفِ وَلَتَنْهَوْنَ أَكُن اللَّهَ يَقُولُ لَتَأَمُرُنَّ بِالْمَوْرُوفِ وَلَتَنْهَوْنَ أَنْ اللَّهَ يَقُولُ لَتَأَمُونُ لَا يَشْعَرُونَ فَلَا يَشْتَجَابُ لَكُمْ ،

<sup>(</sup>١) حديث أبى ثعلبة أنه سأل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن تفسير قوله تعالى ( لايضركم من ضل إذا اهتديتم ) ــ الحديث : أبو داود والترمذي وحسنه وابن ملبه

<sup>(</sup>٣) حديث لتأمرن بالمعروف ولتنهون عن المنكر أونيسلطن الله عليكم شراركم تم يدعو خيار كم فلا يستجاب لهم البرار من حديث عمر بن الخطاب والطبراى فى الأوسط من حديث أبى هريرة وكلاها ضعيف والترمذى من حديث حذيفة نحوه الاأنه قال أوليو شكن الله يبعث عليكم عقابا منه ثم تدعو به فلايستجيب لكم قال هذا حديث حسن

<sup>(</sup>٣) حديث يأيها الناس ان الله سبحانه يقول لتأمرن بالمعروف ولتنهون عن المنكرقبلأن تدعوفلا يستجاب لسكم : أحمد والبيهق من حديث عائشة بلفظ مروا وانهواوهو عند ابن ماجه دون عزوه إلى كلام الله تعالى وفي اسناده لين

<sup>(</sup>١) المائدة : ١٠٠٠

وروى أبو أمامة الباهلي عَن النبي صلى الله عليه وسلم (٦) أنه قال: «كَيْفَ أَنْهُمْ إِذَا طَغَى يِسَاوُ كُمْ وَفَسَقَ شُبَّانُكُمْ وَتَرَكُمُ جَهَادَكُمْ » قالوا وإن ذلك لكائن يارسول الله؟ قال « تَمْ وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ وَأَشَدُ مِنْهُ سَيَكُونُ » قالوا وما أشد منه يارسول الله؟ قال «كَيْفَ أَنْهُمْ وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ وَأَشَدُ مِنْهُ سَيَكُونُ » قالوا وما أشد منه يارسول الله؟ قال «كَيْفَ أَنْهُمْ إِذَا كُمْ تَأْمُرُوا بِمَعْرُوفٍ وَكُمْ تَنْهُوا عَنْ مُنْكَرٍ » قالوا وكائن ذلك يارسول الله؟ قال:

<sup>(</sup>۱) حديث ما أعمال البر عند الجهاد فى سبيل الله إلاكنفثة فى بحر لجى : ورواه أبو منصور الديلمى فى مسند الفردوس مقتصرا على الشطر الاول من حديث جابر باسناد ضعيف وأما الشطر الاخير فرواه على بن معبذ فى كتاب الطاعة والمعصية من رواية يحي بن عطاء مرسلاأو معضلاو لاادرى من يحيى بن عطاء

<sup>(</sup> ٢ ) حديث ان الله تعالى ليسأل العبد ما منعك إذ رأيث المنكر أن تنكره \_ الحديث : ابن ماجه وقد تقدم

<sup>(</sup>٣) حديث إياكم والجلوس على الطرقات \_ الحديث: متفق عليه من حديث أبي سعيد

<sup>(</sup> ٤ ) حديث كل كلام ابن آدم عليه لاله إلا أمرا بالمعروف ــ الحديث : تقدم في ألعلم

<sup>(</sup> o ) حديث إن الله لا يعذب الحاصة بذنوب العامة حتى برواالمنكر سـ الحديث : أحمد من حديث عدى المناعميرة وفيه من لم يسم والطبراي من حديث أخيه العرس بن عميرة وفيه من لم أعرفه

<sup>(</sup>٣) حديث أبى أمامة كيف بكم إذا طفى نساؤكم وفسق شبابكم وتركتم جهادكم قالوا وان ذلك كائن بإرسول الله قال نم والذى نفسى بيده وأشد منه سيكون قالوا وما أشد منه ؟ قال كيف أنثم إذا لم تأمروا بالمعروف ولم تنهوا عن المنكر ــ الحديث : ابن أبى الدنيا باسناد ضعيف دون

« نَمَمُ وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ وَأَشَدُ مِنْهُ سَيَكُونُ ، قالوا وما أشد منه ؟ قال ه كَيْفَ أَنْمُ إِذَا مُرَّ مُمُ وَفَا ، قالوا وكائن ذلك بارسول الله ؟!قال ه نَمَ وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ وَأَشَدُ مِنْهُ سَيَكُونُ ، قالوا وما أشد منه ؟ قال ه كَيْفَ أَنْمُ إِذَا أَمَرُ مُمُ وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ وَأَشَدُ مِنْهُ سَيَكُونُ ، قالوا وما أشد منه ؟ قال ه كَيْفَ أَنْمُ إِذَا أَمَرُ مُمُ وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ وَأَشَدُ مِنْهُ سَيَكُونُ ، قالوا وكائن ذلك بارسول الله ؟! قال « نَمَ وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ وَأَشَدُ مَنْهُ سَيَكُونُ ، يقُولُ اللهُ تَعَالَى بِي حَلَفْتُ لَأَيْبِحَنَّ لَهُمْ فِينَة يَصِيرُ ٱلْحَلِم فَهَا حَيْوانَ ، وعن عكرمة عن ابن عباس رضي الله عنهما قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ( " « لا تَقْفَنَ عِنْدُ رَجُلِ بُضَرَبُ مَظْلُوما فَإِنَّ اللَّهَ تَنْزِلُ عَلَى مَنْ حَضَرَهُ وَلَمْ يَدْفَعُ عَنْهُ ، وَلا تَقْفَنَّ عِنْدَ رَجُلِ بُضَرَبُ مَظْلُوما فَإِنَّ اللَّهَ تَنْزِلُ عَلَى مَنْ حَضَرَهُ وَلَمْ يَدْفَعُ عَنْهُ ، وَلا تَقْفَنَّ عِنْدَ رَجُلِ بُضَرَبُ مَظْلُوما فَإِنَّ اللَّهَ تَنْزِلُ عَلَى مَنْ حَضَرَهُ وَلَمْ يَدْفَعُ عَنْهُ ، وَلا تَقْفَنَ عِنْدَ رَجُلِ بُضَرَبُ مَظْلُوما فَإِنَّ اللّهُ عَلَى لامْ وعَشَرَهُ وَلَمْ يَدْفَعُ عَنْهُ ، قال وقال رسول الله عليه وسلم ( " " « لا يَنْبَنِي لامْ وعه شهد مُقاماً فيه حَقَ إِلاَ تَكَلَمُ بِه فَإِنَّهُ لَنْ فَي مُنْ حُضَرَهُ وَلَمْ يَدِهُ وَلَنْ يُحْرَمَهُ وَلَوْ هُو لَهُ هُو لَهُ . »

وهذا الحديث بدل على أنه لا يجوز دخول دور الظلمة والفسقة ، ولا حضور المواضع التى يشاهد المنكر فيها ، ولا يقدر على تغييره ، فإنه قال اللمنة تنزل على من حضر ، ولا يجوز له مشاهدة المنكر من غير حاجة اعتذار بأنه عاجز ، ولهدذا اختار جماعة من السلف العزلة لمشاهدتهم المنكرات فى الأسواق ، والأعياد ، والمجامع ، وعجزه عن التغيير ، وهذا يقتضى لزوم الحمجر للخلق ، ولهذا قال عمر بن عبد العزيز رحمه الله : ماساح السواح وخلوا دوره وأولاده ، إلا بمثل ما نزل بنا ، حين رأوا الشرقد ظهر ، والخير قد اندرس ، ورأوا أنه لايقبل ومن تمكلم ، ورأوا الفتن ولم يأمنوا أن تعتريهم : وأن ينزل العذاب بأولئك القوم فلا يسلمون منه من تمكلم ، ورأوا الفتن ولم يأمنوا أن تعتريهم : وأن ينزل العذاب بأولئك القوم فلا يسلمون منه

قوله كيف بكم إذا أمرتم بالمنكر ونهيتم عن المعروف ورواه أبو يعلى من حديث أبي هريرة مقتصرًا على الاسئلة الثلاثة الأول وأجوبتها دون الأخيرين وإسناده ضعيف.

<sup>(</sup> ۱ ) حديث عكرمة عن ابن عباس لاتقفن عند رجل يقتل مظلوما فان اللمنة تنزل على من حضره حمين لم يدفعوا عنه : الطبراني بسند ضعيف والبيهتي في شعب الايمان بسند حسن

<sup>(</sup> ۲ ) حديث لاينبغى لامرى، شهد مقاما فيه حق إلا تكلم به فانه لن يقدم أجله ولمن يحرمه رزقا هو له البيهق فى الشعب من حديث ابن عباس بسند الحسديث الذى قبله وروى الترمذى وحسنه وابن ماجه من حديث أبى سعيد لايمنعن رجلا هيبة الناس أن يقول الحق إذا علمه

فرأوا أن مجاورة السَّباع وأكل البقول خيو مرن مجاورة هؤلاء في نعيمهم ، ثم قرأ ( فَفَرِ وَا إِلَّى اللَّهِ إِنَّى لَكُمْ مِنْهُ نَذَير مُبينُ (١) قال ففر قوم فلولا ما جعل الله جل تساؤه في النبورة من السر ، لقلنا ما هم بأفضل من هؤلاء ، فيما بلغنا أن الملائكة عليهم السلام تتلقاهم وتصاغهم ،والسحاب والسباع تمر بأحده فيناديها فتجيبه ،ويسأ لهاأين أمرت فنخبره ،وليس بني وقال أبو هريرة رضي الله عنه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم(١)« مَنْ حَضَرَ مَعْصِيَّةً فَكُرِهُمَا فَكُأَنَّهُ عَالَ عَنْهَا وَمَنْ عَالَ عَنْهَا فَأْحَبُّهَا فَكَأَنَّهُ حَضَرَها ، ومعنى الحديث أن يحضر لحاجة ، أو يتفق جريان ذلك بين يدمه ، فأما الحضور قصدا فمنوع بدليل الحديث الأول وقال ابن مسعود رضى الله عنه : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢) « مَا بَعَثَ اللهُ عَنَّ وَجَلَّ نَبِيًّا إِلَّا وَلَهُ حَوَّارِيُّ فَيَمْ كُنُ النَّبِيُّ بَيْنَ أَظْهُرْ هِمْ مَا شَاءَ اللهُ نَعَالَى يَعْمَلُ فِيهِمْ بكتَّابِ اللهِ وَ بِأَمْرِهِ حَتَّى إِذَا قَبَضَ اللهُ نَبِيَّهُ مَكَثَ ٱلْحُوارِ ثُونَ يَمْمَلُونَ بكتَابِ اللهِ وَ بأمرْهِ وَبِسُنَّةِ نَبِيِّهِمْ فَإِذَا انْقَرَّضُواكَانَ مِن بَعْدِهِمْ قَوْمٌ يَرْكَبُونَ رُءُوسَا لْمَنَابِرِ يَقُولُونَ مَا يَعْرِفُونَ ۖ وَيَعْمَلُونَ مَا يُنْكِرُونَ ۚ فَإِذَا رَأْ يَتُمْ ۚ ذَٰلِكَ خَقَ ۚ عَلَى كُلِّ مُؤْمِنِ جِهَادُهُمْ بِيدِهِ فَإِنْ كُمْ يُسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَيِقَلْبِهِ وَلَيْسَ وَرَاءَ ذَٰلِكَ إِسْلاَمْ ، وقال ابن مسمود رضى الله عنه : كان أهل قرية يعملون بالمعاصى ، وكان فيهم أربعــة نفر ينكرون مايمملون ، فقام أحدهم فقال إنكم تعملون كذا وكذا ، فجعل ينهاهم ويخبرهم بقبيح مايصنعون ، فِعلوا يردون عليه ، ولا يرعوون عن أعمالهم ، فسبهم فسبوه، وقاتلهم فغلبوه فاعتزل ، ثم قال : اللم إني قد نهيتهم فلم يطيعوني ، وسببتهم فسبوني ، وقاتلتهم فغلبوني ثم ذهب، ثم قام الآخر فنهاهم فلم يطيعوه فسبهم فسبوه فاعتزل، ثم قال اللمم إنى قــد نهيتهم فلم يطيعوني ، وسببتهم فسبوني ، ولو قاتلتهم لغُلبوني ، ثم ذهب ، ثم قام الثالث فنهاهم فلم يطيعوه فاعتزل ، ثم قال اللم إنى قد نهيتهم فلم يطيعوني ، ولو سببتهم لسبوني

<sup>( 1 )</sup> حديث أبى هربرة من حضر معصية فكرهها فكأنه غاب عنها ومن غابعنهافأحبها فكأنه حضرها رواه ابن عدي وفيه يحي بن أبي سليان قال البخاري منكر الحديث

<sup>(</sup> ٢ ) حديث ابن مسعود مابعث الله عز وجل نبيا إلا وله حواري ــ الحديث: روى مسلم نحوه

<sup>(</sup>١) الداريات: ٥٠٠

ولو قاتلتهم لغلبوني شمذهب، شمقام الرابع فقال اللم إني لوميتهم لعصوني، ولوسبيتهم لسبوني ولوقاتلتهم لعلبوني، ثم ذهب، قال ابن مسعو درضي الله عنه كان الرابع أدناهم منزلة ، وقليل فيكم مثله وقال ابن عباس رضي الله عنهما قيل يا رسول (١٠) أنهلك القرية وفيها الصالحون قال: « نَعَمْ » قيل بم يارسول الله ؟ قال د بتَهَاوُ نِهِمْ وَسُكُوتِهِمْ عَلَى مَعَاصِي اللهِ تَعَالَى ، وقال جابر إبن عبد الله قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) و أوْحَى اللهُ تَبَارَكَ وَتَمَالَى إِلَى مَلَكِ مِنَ اللَّا يُكَية أَن اقْلِبُ مَدِينَةً كَذَا وَكَذَا عَلَى أَهْلِهَا ، فقال يارب إن فيهم عبدك فلانا لم يعصك طرفة عين قال اقلبها عليه وعليهم ، فإن وجهه لم يتمعر في ساعة قط ، وقالت عائشة رضي الله عنها قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢) « عُذِّبَ أَهْلَ قَرْيَةٍ فيهَا ثَمَانيَةُ عَشَرَ أَلْفًا عَمَلُهُمْ عَمَلُ ٱلْأَبْبِياءِ ﴾ قالوا يارسولاالله كيف؟ قال «لَمْ يَكُونُوا يَغْضَبُونَ يَلْهِ وَلَا يَأْمُرُونَ بِالْمُمْرُوفِ وَلَا يَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكُرِ » وعن عروة عن أبيه قال قال موسى صلى الله عليه وسلم ، يا رب أى عبادك أحب إليك قال الذي يتسرع إلى هواي كما يتسرع النسر إلى هواه ، والذي بكلف بعبادي الصالحين كايكلف الصي بالثدى، والذى يغضب إذا أتيت عارى كايغضب النمر لنفسه، فإن النمر إذا غضب لنفسه لم يبال، قل الناسأم كثروا، وهذا يدل على فضيلة الحسبةمع شدة الخوف وقال أبو ذر النفاري قال أبو بكر الصديق رضي الله عنه ، يارسول الله (؟) هل منجهاد غير فتال المشركين ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم نعمياأً با بكر « إِنَّ لِلهِ تَعَالَى مُجَاهِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَفْضَلُ مِنَ الشُّهَدَاءِ أَحْيَانِهِ مَرْزُوتِينَ يَشْهُونَ عَلَىالْأَرْضِ يُبَاهِى اللهُ بِهمْ مَلاَئِكَةً

<sup>(</sup> ۱ ) حديث ابن عباس قيل يارسول الله أتهلك القرية وفيها الصالحون ؟ قال نعم قيل بم يارسول الله قال بتهاونهم وسكوتهم عن معاصى الله : البزار والطبرانى بسند ضعيف

<sup>(</sup> ٢ ) حديث جار أو حى الله إلى ملك من الملائكة أن اقلب مدينة كذا وكذا على أهلها قال فقال يارب إن فيهم عبدك فلانا \_ الحديث: الطرابي في الأوسط واليهة في الشعب وضعفه وقال المحفوظ من قول مالك بن دينار

<sup>(</sup>٣) حديث عائشة عذب أهل قرية فيها نمائية عشر ألفا عملهم عمل الأنبياء لم أقف عليه مرفوعا وروى ابن أبى الدنيا وأبو الشيخ عن ابراهم بن عمر الصنعانى أوحى الله الى يوشع بن نوت أبى مهلك من قومك أربعين ألفا من خيارهم وستين ألفا من شرارهم قال ياربهؤلا الاشرار في الله الأخبار قال اتهم لم يغضبوا لغضي فكانوا يؤا كلومهم ويشار بونهم

<sup>(</sup> ٤ ) حديث أبى ذر قال أبو بكر يارسول الله هل من جهاد غير قتال الشركين قال نعم يا أبا بكر ان لله تعالى عباهدين في الأرض افضل من الشهداء فذكر الحديث: وفيه فقال هم الآمرون بالمعروف والناهون عن المنكر ـ الحديث بطوله لم أقف له على أصل وهو منكر

اللها عَوْرُنَ مِنْ لَكُمُ الْجُنَّةُ كَمَا مَزَيْنَتُ أَمْ سَلَمَةً لِرَسُولِ اللهِ صلى الله عليه وسلم . فقال أبو بكر رضي الله عنه بارسول الله ومن هُمْ قال « ألا مر ون بالله رُوفِ وَالنّاهُونَ عَنِ أَلنْكُرِ وَاللهُ عِنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَا عَلْمُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْمُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَ

وقال أبوعبيدة بن الجراح رضي الله عنه : فلت بارسول الله (١٠ أي الشهداء أكرم على الله عزوجل قال « رُجُلُ قام إِلَى وَالْ جَائِر فَامَرَهُ بِالْمَرُوفِ وَنَهَاهُ عَنِ الْمُنْكَرِ فَقَتَلَهُ فَإِنْ كَمْ يَقْتُلُهُ فَإِنْ الْمَرُوفِ وَنَهَاهُ عَنِ الْمُنْكَرِ فَقَتَلَهُ فَإِنْ كَمْ يَقْتُلُهُ فَإِنْ الله قال الحسن البصرى رحمه الله قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢٠ ﴿ أَفْضَلُ شُهدَاء أُمَّتِي رَجُلُ قَامَ إِلَى إِمَامِ جَائِرٍ فَأَمَرَهُ بِالْمَرُوفِ وَنَهاهُ عَنِ الله عليه وسلم (٢٠ ﴿ فَضَلُ شُهدَاء أُمَّتِي رَجُلُ مَنْ فَي الجُنَّةِ بَيْنَ حَمْرَة وَجَعْفَر » وقال عمر بن الخطاب رضي الله عنه سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢٠) يقول « بنْسَ القومُ قومُ لاَ يَا مُرُن بِالْمَوْوفِ وَلا يَنْهُون عَنِ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ وَقَالَ عَنْ اللهُ عَنْ وَقَالَ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَنَ عَنِ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ وَقَالَ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَنَ عَنِ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ وَقَالَ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ وَالْمَالُونُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ وَلا يَنْهُونَ عَنِ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ وَالْهُ وَالْمَالُونُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) حديث أبى عبيدة قلت يارسول الله أى الشهداء أكرم على الله قالرجل قام الى والجائر فأمره بالمعروف وتهاه عن المنكر فقتله ــ الحديث: البزار مقتصرا على هذا دون قوله فان لم يقتله إلى آخره وهذه الزيادة منكرة وفيه أبو الحسن غير مشهور لا يعرف

<sup>(</sup> ٧) حديث الحسن البصرى مرسلا أفضل شهداء أمتى رجل قام الى امام جاثر فأمره بالمعروف ونهاه عن المنسكر ققتله على ذلك فذلك الشهيد منزلته فى الجنة بين حمزة وجعفر: لمأره من حديث الحسن وللحاكم فى المستدرك وصححاسناده من حديث جابر سيد الشهداء حمزة بن عبد المطلب ورجل قام الى امام جائر فأمره ونهاه فقتله

<sup>(</sup>٣) حديث عمر بنس القوم قوم لايأمرون بالقسط وبنس القوم قوملاياً مرون بالمعروف ولا ينهون عن المنكر: رواه أبو الشيع ابن حبان من حديث جابر بسند ضعيف وأما حديث عمر فأشار اليه أبو منصور الدياسي بقوله و وفي الباب ورواه على بن معد في كتاب الطاعة والمعسية من حديث الحسن مرسلا

أما الأثارفقد قال أبو الدرداء رضي الله عنه : لتأمرن بالمعروف، ولتنهن عن المنكر، أو ليسلطن الله عليكم سلطانا ظالما، لا يجل كبيركم، ولا يرحم صغيركم، ويدعو عليه خياركم فلايستجاب لهم و تنتصرون فلا تنصرون، وتستغفرون فلا ينفر لكم ،

وسئل حذيفة رضي الله عنه عن ميت الأحياء فقال: الذي لا ينكر المنكر بيده ولا بلسانه ، ولا بقلبه ، وقال مالك بن دينار: كان حبر من أحبار بني اسرائيل بفشي الرجال والنساء منزله . يمظهم ويذكرهم بأيام الله عز وجل ، فرأى بعض بنيه يوما وقد غمز بعض النساء ، فقال مهلا يا بني مهلا ، وسقط من سريره فانقطع "مخاعه ، وأسقط امرأته ، وقتل بنوه في الجيش ، فأوحى الله تعالى إلى نبي زمانه : أن أخبر فلانا الحبر ، أني لاأخرج من صلبك صديقا أبدا ، أما كان من غضبك لى إلاأن قلت مهلا يابي مهلا

وقال حذيفة : يأتى على الناس زمان لأن تكون فيهم جيفة حماراً حب إليهم من مؤمن يأمرهم وينهاه ، وأوحى الله تعالى إلى يوشع بن نون عليه السلام إنى مهلك من قومك أربعين ألفا من خياره ، وستين ألفا من شراره ، فقال يارب هؤلاء الأشرار ، فابال الأخيار، قال إنهم لم يغضبوا لغضى ، وواكلوهم ، وشار بوهم ، وقال بلال بن سعد : إن المعصية إذا أخفيت لم تضر إلا صاحبها ، فإذا أعلنت ولم تغير أضرت بالعامة

وقال كعب الأحبار ، لأبى مسلم الخولانى كيف منزلتك من قومك؟ قال حسنة ، قال كعب إن التوراة لتقول غيرذلك ، قال وما تقول ؟ قال تقول إن الرجل إذا أمر بالمروف ، ونهى عن المنكر ، ساءت منزلته عند قومه ، فقال صدقت التوارة وكذب أبو مسلم ، وكان عبد الله ابن عمر رضى الله عنهما يأتى العال ، ثم قمد عنهم ، فقيل له لواً تيتهم فلعلهم بجدون في أنفسهم ، فقال أرهب أن تكلمت أن يروا أن الذى بى غير الذى بى ، وإن سكت رهبت أن آئم ، وهذا يدل على أنمن عجز عن الأمر بالمعروف فعليه أن يبعد عن ذلك الموضع ، ويستتر عنه حتى لا بجرى بمشهد منه وقال على بن أبى طالب رضى الله عنه أول ما تغلبون عليه من الجهاد بأيديكم ، ثم وقال على بن أبى طالب رضى الله عنه أول ما تغلبون عليه من الجهاد ، الجهاد بأيديكم ، ثم الجهاد بأسنتكم ، ثم الجهاد بقلوبكم ، فإذا لم يعرف القلب المعروف ، ولم ينكر المنكر ، نكس فيمل أعلاه أسفله ، وقال سهل بن عبد الله رحمه الله : أيما عبد عمل في شيء من دينه بهاأمر به في المناه ، وقال سهل بن عبد الله رحمه الله : أيما عبد عمل في شيء من دينه بهاأمر به

أو نهى عنه ، وتعلق به عند فساد الأمور وتنكرها ، وتشوش الزمان ، فهو ممن قد قام لله في زمانه بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، معناه أنه إذا لم يقدر إلا على نفسه فقام بها وأنكر أحوال الغير بقلبه ، فقد جاء بما هو الغاية في حقه ، وقيل للفضيل ألا تأمروتنهى فقال إن قوما أمروا ونهوا ، فكفروا ، وذلك أنهم لم يصبروا على ماأصيبوا ، وقيل للثورى ألا تأمر بالمعروف وتنهي عن المنكر ، فقال إذا انبثق البحر فمن يقدر أن يسكره

فقد ظهر بهذه الأدلة أن الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر واجب، وأن فرضه لا يسقط مع القدرة إلا بقيام قائم به فلنذكر الآن شروطه وشروط وجو به

### الباب الثالف

#### فى أركان الأمر بالمعروف وشروطه

اعلم أن الأركان في الحسبة التي هي عبارة شاملة للأمر بالمعروف والنهي عن المنكر أربعة ؛ المحتسب ؛ والمحتسب عليه ؛ والمحتسب فيه ، ونفس الاحتساب، فهذه أربعة أركان ولكل واحد منها شروط

# الركن الأول المحتسب

وله شروط ، وهو أن يكون مكلفا ، مسلما ، قادرا ، فيخرج منه المجنون ، والصبى والكافر ، والعاجز ، ويدخل فيه الفاسق ، والرقيق ، والمرأة ،

فلنذكر وجه اشتراط ما اشترطناه ، ووجه إطراح ما أطرحناه

أما الشرطالأول: وهو التكليف ، فلا يخنى وجه اشتراطه ، فإن غير المكاف لا يلزمه أمر ، وماذكر ناه أردنا به شرط الوجوب ، فأما إسكان الفعل وجوازه فلا يستدعى إلاالعقل حتى أن الصبى المراهق للبلوغ المميز ، وإن لم يكن مكلفا فله إنكار المنكر ، وله أن يريق الخر ، ويكسر الملاهى ، وإذا فعل ذلك نال به ثوابا ، ولم يكن لأحد منعه من حيث إنه ليس عكلف ، فإن هدة قربة وهو من أهلها كالصلاة ، والإمامة ، وسائر القربات

وليس حكمه حكم الولايات ، حتى يشترط فيه التكليف ، ولذلك أثبتناه للعبد وآحاد الرعية فيم : في المنع بالفعل ، وإطال المنكر نوع ولاية وسلطنة ، ولكنها تستفاد بمجرد الإيمان ، كقتل المشرك وإبطال أسبابه ، وسلب أسلحته ، فإن للصبي أن يفعل ذلك حيث لا يستضر به ، فالمنع من الفسق كالمنع من الكفر

وأَما الشرط الثانى: وهو الإِيمانُ، فلايخنى وجهاشتراطه ، لأن هذا نصرة للدين. فكيف يكون من أهله من هو جاحد لأصل الدين وعدو له

وأما الشرط الثالث: وهو العدالة، فقد اعتبرها قوم ، وقالوا ليس للفاسق أن يحتسب وريما استدلوا فيه بالنكير الوارد على من يأسر عا لايفعله مثل قوله تعالى: (أَتَأَمُّرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَتَنْسَوْنَ أَنْفُسَكُمْ (')) وقوله تعالى (كُبُرَمَقْتًا عِنْدَاللهِ أَنْ تَقُولُوا ما لا تَفْعَلُونَ (') النَّه عالى وما وي عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ('' أنه قال « مَرَرْتُ لَيْلَةَ أُسْرِي بِي بِقَوْمٍ وَعَارِضَ مِنْ نَارِ فَقُلْتُ مَنْ أَنْهُمْ فَقَالُوا كُنَا نَامُرُ بِاللهِ وَلا نَا تِيهِ وَسَلمَ وَنَنْهَى عَن الله عليه وسلم وي أن الله تعالى و أو حى إلى عيسى صلى الله عليه وسلم وتنهمي عن الشّر و نَا أَنْهُمْ وَالله عليه وسلم عظ نفسك، فإن اتعظت فعظ الناس، وإلا فاستحى منى

وربما استدلوا من طريق القياس بأن هداية الغير فرع للاهتداء، وكذلك تقويم الغير فرع للاهتداء، وكذلك تقويم الغير فرع للاستقامة . والإصلاح زكاة عن نصاب الصلاح ، فمن ليس بصالح فى نفسه، فكيف يصلح غيره، ومتى يستقيم الظل والعود أعوج ، وكل ماذكروه خيالات

و إغاالحق أن للفاسق أن يحتسب، وبرها به هو أن نقول: هل يشترط في الاحتساب أن يكون متعاطيه معصوما عن المعاصى كلها، فإن شرط ذلك فهو خرق للاجماع مهم حسم لباب الاحتساب إذ لا عصمة بلصحابة فصلا عمن دونهم ، والأنبياء عليهم السلام قد اختلف في عصمتهم عن الخطايا و القرءان العزيز دال على نسبة آدم عليه السلام إلى المعصية ، وكذا جماعة من الأنبياء ولهذا قال سعيد بن جبير: إن لم يأمر بالمعروف ولم ينه عن المنكر إلامن لا يكون فيه شيء

<sup>(</sup>١) حديث مروت ليلة أسرى بى بقوم تقرض شفاههم بمقاريض من نار \_ الحديث : تقدم فى العلم،

<sup>(</sup>١) القرة: ٤٤ (٢) الصف: ٣

لم يأمر أحد بشيء ، فأعجب مالكا ذلك من سعيد بن جبير ، وإن زعموا أن ذلك لا يشترط عن الصفائر ، حتى يجوز للابس الحرير أن عنع من الزنا وشرب الخر ، فنقول : وهل لشارب الحر أن يغزو الكفار ، ويحتسب عليهم بالمنع من الكفر فإن قالوا: لا، خرقوا الإجاع ، إذ جنود المسلمين لم تزل مشتملة على البر والفاجر ، وشارب الخر ، وظالم الأيتام ولم عنعوا من الغزو لا في عصر رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا بعده، فإن قالوانم فنقول: شارب الخر هل له المنع من القتل أم لافاين قالوا: لا، قلنا . فما الفرق بينه وبين لا بس الحرير؟ إذ جاز له المنع من الحر ، والقتل كبرة بالنسبة إلى الشرب ، كالشرب بالنسبة إلى لبس الحرير؟ فلا فرق ، وإن قالوا نعم وفصلوا الأمر فيه ، بأن كل مقدم على شيء فلا عنع عن مثله ولا عما دونه ، وإنما عنع عما فوقه ، فهذا تحكم ، فإنه كا لا يبعد أن عنع الشارب من الزنا والقتل في أين يبعد أن يعنع علمانه وخدمه من الشراب ، ويقول يجب على "الانهاء ، والنهى ، فن أين يبعد أن يشرب و عنع غلمانه و خدمه من الشراب ، ويقول يجب على "الانهاء ، والنهى ، فن أين يبعد أن من المصيان بأحدها أن أعصى الله تعالى بالثانى ، وإذا كان النهى واجبا على فن أين يسقطوجو به بإقداى ، إذ يستحيل أن يقال يجب النهى عن شرب الخرعيه مالم يشرب ، فإذا شرب سقط عنه النهى ان بقد النهى عن شرب الخرعيه مالم يشرب ، فإذا شرب سقط عنه النهى

فإن قيل: فيلزم على هذا أن يقول القائل الواجب على الوضوء، والصلاة، فأنا أتوضأ وإن لم أصل، وأتسحر وإن لم أصم، لأن المستحب لى السحور والصوم جميعا، ولكن يقال أحدها مرتب على الآخر، فكذلك تقويم النير مرتب على تقويمه نفسه، فليبدأ بنفسه ثم بمن يعول

والجواب أن التسحر يراد للصوم ، ولولا الصوم لما كان التسحر مستحباً ، وما يراد لغيره لا ينفك عن ذلك الغير ، وإصلاح الغير لا يراد لاصلاح النفس ، ولا صلاح النفس لإصلاح الغير ، فالقول بترتب أحدها على الآخر تحكم ، وأما الوضوء والصلاة فهو لازم فلا جرم أن من توضأ ولم يصل ، كان مؤديا أمر الوضوء ، وكان عقابه أقل من عقاب من ترك الوضوء والصلاة جيما ، فليكن من ترك النهى والانتهاء أكثر عقابا ممن نهي ولم ينته كيف، والوضوء شرط لا يراد لنفسه ، بل للصلاة فلا حكم له دون الصلاة ، وأما الحسبة فليست شرطا في الانتهاء والانتهاء فلا مشامة بينها

فإن قيل: فيلزم على هذا أن يقال إذا زنى الرجل بامرأة وهى مكرهة مستورة الوجه فكشفت وجهها باختيارها، فأخذ الرجل يحتسب فى أثناء الزنا، ويقول أنت مكرهة فى الزنا، ومختارة فى كشف الوجه لنير محرم، وها أنا غير محرم لك فاسترى وجهك، فهذا احتساب شنيع يستنكره قلب كل عاقل، ويستشنعه كل طبع سليم

فالجواب: أن الحق قد يكون شنيما ، وأن الباطل قد يكون مستحسنا بالطباع ، والمتبع الدليل دون نفرة الأوهام والخيالات، فإنا نقول: قوله لها في تلك الحالة لاتكشفي وجهك واجب ، أو مباح ، أو حرام ، فإن قلتم إنه واجب فهو الغرض ، لأن الكشف معصية والنهي عن المعصية حق ، وإن قلتم إنه مباح ، فإذا له أن يقول ما هو مباح ، فما معني قول كيس للفاسق الحسبة ، وإذ قلتم إنه حرام ، فنقول كان هذا واجبا فن أين حرم بإقدامه على الزنا ، ومن الغريب أن يصير الواجب حراما بسبب ارتكاب حرام آخر

وأما نفرة الطباع عنه واستنكارها له فهو لسبين

أحدها: أنه ترك الأم واشتنل بما هومهم ، وكا أن الطباع تنفر عن ترك المهم إلى مالا يمنى ، فتنفر عن ترك الأم ، والاشتنال بالمهم ، كاتنفر عمن يتحرج عن تناول طعام مغصوب وهو مواظب على الربا ، وكما تنفر عمن يتصاون عن الغيبة ويشهد بالزور . لأن الشهادة بالزور الحفي أخش ، وأبشد من الغيبة التي هي إخبار عن كأن يصدق فيه الخبر ، وهذا الاستبعاد في النفوس لا يدل على أن ترك الغيبة ليس بواجب ، وأنه لو اغتاب أو أكل لقمة من حرام أن د بذلك عقو بته ، فكذلك ضرره في الآخرة من معصبته أكثر من ضرره من معصية غيره، فاشتناله عن الأقل بالأكثر مستنكر في الطبع ، من حيث إنه ترك الأكثر لا من حيث إنه أتى بالأقل ، فمن غصب فرسه ، ولجام فرسه ، فاشتنل بطلب اللجام ، وترك الفرس ، نفرت عنه الطباع ، ويرى مسيئا ، إذ قد صدر منه طلب اللجام ، وهو غير منكر ، ولكن المنكر مرك لطلب الغرس بطلب اللجام ، وهو غير منكر ، ولكن المنكر مرك لطلب الغرس بطلب اللجام ، فاشتد الإنكار عليه لتركه الأه عادونه ، فكذلك حسبة من حيث إنها حسبة مستنكرة الفاسق تستبعد من هذا الوجه ، وهذا لايدل على أن حسبته من حيث إنها حسبة مستنكرة الفاسق تستبعد من هذا الوجه ، وهذا لايدل على أن حسبته من حيث إنها حسبة مستنكرة الفاسق تستبعد من هذا الوجه ، وهذا لايدل على أن حسبته من حيث إنها حسبة مستنكرة الفاسق تستبعد من هذا الوجه ، وهذا لايدل على أن حسبته من حيث إنها حسبة مستنكرة الفاسق تستبعد من هذا الوجه ، وهذا لايدل على أن حسبته من حيث إنها حسبة مستنكرة الفاسق تستبعد من هذا الوجه ، وهذا لايدل على أن حسبته من حيث إنها حسبة مستنكرة الفاسق تستبعد من هذا الوجه ، وهذا لايدل على أن حسبته من حيث إنها حسبة مستنكرة الفاسق تستبعد من هذا الوجه ، وهذا لايدل على أن حسبته من حيث إنها حسبة مستنكرة المناه عليه للرك الأنه المناه المناه عن ويوني المناه عن ويوني المناه عن المناه عن ويوني الوعظ ، وتارة بالقهر ، ولاينجع وعظمين لا يتعطر المناه عن ويوني المناه عليه المناه عن ويوني المناه عليه المناه عن ويوني المناه عليه المناه عن ويوني المناه عن المناه عنه المناه عنه المناه عن المناه عن المناه عن المناه عن المناه عن المناه عنه المناه عن ال

ونحن نقول: من علم أن قوله لا يقبل في الحسبة لعلم الناس بفسقه ، فليس عليه الحسبة بالوعظ إذ لافائدة في وعظه ، فالفسق يؤثر في إسقاط فائدة كلامه، ثم إذا سقط فائدة كلامه سقط و جوب الكلام، فأما إذا كانت الحسبة بالمنع، فالمراد منه القهر، وعام القهر: أن يكون بالفعل والحجة جميعا وإذا كان فاسقا فإن قهر بالفعل فقد قهر بالحجة ، إذ يتوجه عليه أن يقال له فأنت لم تقدم عليه فتنفر الطباع عن قهره بالفعل مع كونه مقهورا بالحجة ، وذلك لا يخرج الفعل عن كونه حقا كا أن من يذب الظالم عن آحاد المسلمين ، ويهمل أباه وهو مظاوم معهم ، تنفر الطباع عنه ولا يخرج دفعه عن المسلم عن كونه حقا ، فخرج من هذا أن الفاسق ليس عليه الحسبة بالوعظ على من يعرف فسقه ، لأنه لا يتعظ ، وإذا لم يكن عليه ذلك وعلم أنه يفضى إلى بلوعظ على من يعرف فسقه ، لأنه لا يتعظ ، وإذا لم يكن عليه ذلك وعلم أنه يفضى إلى تطويل اللسان في عرضه بالإنكار ، فنقول ليس له ذلك أيضا ، فرجع الكلام إلى أن أحد نوعى الاحتساب وهو الوعظ قد بطل بالفسق ، وصارت العدالة مشروطة فيه

وأما الحسبة القهرية فلا يشترط فيها ذلك ، فلا حرج على الفاسق في إراقة الخوروكسر الملاهي وغيرها إذا قدر ، وهذا غاية الإنصاف والكشف في المسألة

وأما الآيات التى استدلوا بها فهو إنكار عليهم ، من حيث تركهم المعروف لا من حيث أمرهم ، ولكن أمرهم دل على قوة علمهم ، وعقاب العالم أشد ، لأنه لا عذر له مع قوة علمه وقوله تمالى ( لِمَ تَقُولُونَ مَالاً تَفْعَلُونَ ('') المراد به الوعد الكاذب ، وقوله عز وجل ووتنسون أنفسكم ('') إنكار من حيث إنهم نسوا أنفسهم ، لا من حيث إنهم أمرواغيرهم ولكن ذكر أمر النير استدلالا به على علمهم وتأكيد اللحجة عليهم ، وقوله : ياابن مريم عظ نفسك الحديث ، هو في الحسبة بالوعظ ، وقد سلمنا أن وعظ الفاسق ساقط الجدوي عند من يعرف فسقه ، ثم قوله فاستحى مني لا يدل على تحريم وعظ النير ، بل معناه استحى مني فلا تترك الأهم وتشتغل بالمهم ، كما يقال احفظ أباك ثم جارك وإلا فاستحى

فإن قيل : فليجز للكافر الذي أن يحتسب على المسلم إذا رآه يزنى ، لأن قوله لا تزن حق في نفسه ، فحال أن يكون حراما عليه ، بل ينبغي أن يكون مباحا أو واجبا

<sup>(</sup>١) القرة: ٤٤ (٢) الصف: ٣

قلنا: الكافر إن منع المسلم بفعله فهو تسلط عليه ، فيمنع من حيث إنه تسلط (وَما جَعَلَ اللهُ لِلْكَافِرِينَ عَلَى المُوْ مِنِينِ سَبِيلاً) وأما مجرد قوله . لا تزن فليس بمحرم عليه من حيث إنه إظهار دالة الاحتكام على المسلم ، وفيه إذلال للمحتكم عليه ، والفاسق يستحق الإذلال ، ولكن لا من الكافر الذي هو أولى بالذل منه ، عبدا وجه منعنا إباه من الحسبة ، وإلا فلسنا نقول إن الكافر يعافب بسبب قوله لا تزن من حيث إنه نهى ، بل نقول إنه إذا لم يقل لا تزن يعاقب عليه ، إن رأ يناخطاب الكافر بفروع الدن ، وفيه نظر استوفيناه في الفقهيات ولا يليق بفرضنا الآن

الشرط الرابع: كونه مأذونا من جهة الإمام والوالى ، فقد شرط قوم هذا الشرط ولم يثبتوا للآحاد من الرعية الحسبة ، وهذا الاشتراط فاسد ، فإن الآيات والأخبارالتي أوردناها تدل على أن كل من رأى منكر ا فسكت عليه عصى ، إذ بجب نهيمه أينما رآه ، وكيفا رآه على العموم ، فالتخصيص بشرط التفويض من الإمام تحكم لا أصل له

والعجب أن الروافض زادوا على هذا فقالوا: لا يجوز الأمر بالمعروف ما لم يحرب الإمام المعصوم وهو الامام الحق عنده ، وهؤلاء أخس رتبة من أن يكلموا ، بل جوابهم أن يقال لهم ، إذا جاؤا إلى القضاء طالبين لحقوقهم في دمائهم وأموالهم ، إن نصر تكم أمر بالمعروف واستخراج حقوقكم من أيدى من ظامكم نهى عن المنكر ، وطلبكم لحقكم من جلة المعروف وما هذا زمان النهى عن الظلم ، وطلب الحقوق ، لأن الامام الحق بعدُ لم يخرج

فإن قيل فى الأمر بالمعروف إثبات سلطنة ، وولاية ، واحتكام على المحكوم عليه ولذلك لم يثبت للحكافر على المسلم مع كونه حقاً ، فينبغى أن لا يثبت لآحادالرعية إلا بتفويض من الولى وصاحب الأمر .

فنقول: أماالكافر فمنوع لمافيه من السلطنة وعن الاحتكام، والكافر ذليل، فلا يستحق أن ينال عن التحكم على المسلم، وأما آحاد المسلمين فيستحقون هذا العز بالدين والمعرفة، وما فيه من عن السلطنة، والاحتكام لا يحوج إلى تفويض، كعز التعليم والتعريف، إذ لاخلاف في أن تعريف التحريم والإيجاب لمن هو جاهل ومقدم على المنكر بجهله لا يحتاج إلى إذن الوالى وفيه عن الإرشاد وعلى المعرف ذل التجهيل، وذلك يكفى فيه مجرد الدبن وكذلك النهى.

وشرح القول في هذا أن الحسبة لها خمس مراتب كما سيأتي ، أولها التعريف ، والثاني الوعظ بالكلام اللطيف ، والثالث: السب والتعنيف ، ولست أعنى بالسب الفحش ، بل أن يقول يا جاهبل يا أحمق آلا تخاف الله ، وما يجرى هذا المجرى ، والرابع : المنع بالقهر بطريق المباشرة ، ككسر الملاهى ، وإراقة الحر ، واختطاف الثوب الحرير من لابسه واستلاب الثوب للفصوب منه ورده على صاحبه ، والحامس : التخويف والتهديد بالضرب ومباشرة الضرب له ، حتى يمنع عما هو عليه ن كلواظب على الغيبة والقذف ، فإن سلب ومباشرة الضرب له ، عتى يمنع عما هو عليه ن كلواظب على الغيبة والقذف ، فإن سلب ومباشرة الفرب له ، ولحن يحمل على اختيار السكوت بالضرب ، وهذا قد يحوج إلى استعانة وجع أعوان من الجانبين ، و يجر ذلك إلى قتال ، وسائر المراتب لا يخنى وجه استغنائها عن إذن الإمام الا المرتبة الخامسة ، فإن فيها نظر اسيأتي

<sup>(</sup>١) حديث أفضل الجهاد كلعة حق عندامام جائر: أبو داو دو الترمذي وحسنه و ابن ماجه من حديث أبي سعيد الخدري

<sup>(</sup>۲) حدیث ان مروان خطب قبل الصلاة فی العید \_ الحدیث : وفیه حدیث أبی سعید مرفوعا من رای منسکر \_ الحدیث : رواه مسلم

وَذَلِكَ أَضْمَفُ الإِيمَانِ » فلقد كانوا فهموا من هـنه العمومات دخول السلاطين تحتهـا، و فكيف يحتاج إلى إذنهم .

وروى أن المهدى لما قدم مكمَّ لبث بها ما شاء الله ، فلما أخذ في الطواف نحي الناسعن البيت ، فو ثب عبد الله بن مرزوق فلببه بردائه ثم هزه ، وقال له انظر ماتصنع ؟منجملك بهذا البيت أحق ممن أناه من البُعد حتى إذا صار عنده حلت بينه وبينه ، وقد قال الله تعالى (سَوَاةِ الْمَاكِفُ فِيهِ وَالْبَادِ (١٠) من جمل لك هذا ، فنظر في وجهه وكان يعرفه لأنه من مواليهم ، فقال أعبد الله بن مرزوق ، قال : نعم ، فأخذ فجيء له إلى بنداد ، فكره أن يماقبه عقوية يشنع بها عليه في العامة ، فجمله في اصطبل الدواب ليسوس الدواب ، وضموا إليه فرسا عضوضا سيء الخلق ، ليعقره الفرس، فلين الله تعالى له الفرس ، قال ثم صيروه إلى بيت وأغلق عليه ، وأخذ المهدى المفتاح عنده ، فإذا هو قد خرج بعد ثلاث إلى البستان يأكل البقل فأوذن به المهدى ، فقال له من أخرجك ؟ فقال الذي حبسني ، فضج المهدى وصاح ، وقال ما تخاف أن أقتلك ، فرفع عبد الله إليه رأسه يضحك وهو يقول : لوكنت تملك حياة أوموتا ، فمازال محبوسا حتى مات المهدى، ثم خلواعنه فرجع إلى مكة ، قال وكان قد جعل على نفسه نذرا، إن خلصه الله من أيدهم أن ينحر مائة بدنة ، فكان يعمل فى ذلك حتى تحرها وروى عن حيان بن عبد الله قال: تـنزه هرون الرشيد بالدوين ، ومعه رجل من بني هاشم ، وهو سلمان بن أبي جعفر ، فقال له هرون : قــد كانت لك جارية تغني فتحسن فِئنا بها ، قال فجاءت فغنت ، فلم يحمد غنامها ، فقال لها ماشأنك ؟ فقالت ليس هذاعودي فقال للخادم جئنا بمودها ، قال فجاء بالمود فوافق شيخا يلقط النوى ، فقال الطريق ياشيخ فرفع الشيخ رأسه ، فرأى المود فأخذه من الخادم فضرب به الأرض، فأخذه الخادموذهب مِهُ إلى صاحب الربع ، فقال احتفظ بهذا فإنه طلبة أسير المؤمنين ، فقال له صاحب الربع ليس بينداد أعبد من هذا ، فكيف يكون طلبة أمير المؤمنين ، فقال له اسمع مأ فول لك ثم دخل على هروز فقال إنى مررت على شيخ يلقط النوى فقلت له الطريق ، فرفع رأسه فرأى المود فأخذه فضرب به الأرض فكسره ، فاستشاط هرون وغضب واحرت عيناه

<sup>(</sup>١) الحج: ٢٥

فقال له سلمان بن أبي جعفر : ماهـذا الغضب ياأمير المؤمنين ؟ إبعث إلى صاحب الربع يضرب عنقه ، ويرم به في الدجلة ، فقال : لا ، ولكن نبعث إليه و نناظره أولا ، فجاء الرسول فقال أجب أمير المؤمنين ، فقال : نعم ، قال اركب قال : لا ، فجاء يمشى حتى و قف على باب القصر، فقيل لهرون قد جاء الشيخ فقال للندماء : أي شيء ترون نرفع ماقدامنا من المنكر حتى يدخل هذا الشيخ ، أو نقوم إلى مجلس آخر ليس فيه منكر ، فقالوا له نقوم إلى عبلس آخر ليس فيه منكر أصلح ، فقاموا إلى عبلس ليس فيه منكر ، ثم أمر بالشيخ فأدخل وفي كمه الكيس الذي فيه النوى ، فقال له الخادم أخرج هذا من كمك ، وادخل على أمير المؤمنين ، فقال من هذا عشائى الليلة ، قال نحن نعشيك، قال لاحاجة لى في عشائكم فقال هرون للخادم أي شيء تريد منه ، قال في كمه نوى ، قلت له اطرحه وادخل على أمير المؤمنين، فقال دعه لايطرحه قال فدخل وسلم وجلس، فقال له هرون ياشيخ ماحملك على ماصنعت ، قال وأي شيء صنعت ؟ وجعل هرون يستحي أن يقول كسرت عودي ، فلما أكثر عليه ، قال إني سممت أباك ، وأجدادك ، يقرءون هذه الآية على المنسبر ( إِنَّ اللَّهُ مَا مُرُ بِالْمَدُلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِبْنَاء ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَى عَن الْفَحْشَاء وَالْلَهْ كُر وَالْبَغي (١٠) وأنا رأيت منكرا فنيرته ، فقال فنسيره فو الله ماقال إلا هـذا ، فلما خرج أعطى الخليفة رجلا بدرة ، وقال اتبع الشيخ فإن رأيت. يقول ، قلت لأمير المؤمنين وقال لى فلا تعطه شيئًا، وإن رأيته لا يكليم أحدا فاعطه البدرة، فلما خرج من القصر إذا هو بنواة في الأرض قد غاصت فجمل بمالجها ولم يكلم أحدا ، فقال له يقول لك أمير المؤمنين خذهــذه البدرة فقال قل لأمير المؤمنين يردها من حيث أخدها ، ويروى أنه أقبل بعد فراغه من كلامه على النواة التي يمالج قلعها من الأرض، وهو يقول

أرى الدنيا لمن هى فى بديه هموماً كلا كثرت لديه تهين المكرمين لها بصغر وتكرم كلمن ها نت عليه إذا استغنيت عن شى و فده ما أنت عتاج إليه

(۱) النحل : ۹۰

وعن سفيان الثوري رحمه الله ، قال حيج المهدى في سنة سنت وستين ومائة ، فرآيته يرى جمرة العقبة ، والناس بخبطون بمينا وشمالا بالسياط ، فوقفت فقلت باحسن الؤجه ، حيد ثنا أيمن عن وائل، عن قدامة بن عبدالله الكلابي ، قال رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم (١٠) يرمى الجمرة يوم النحر ، على جمل ، لاضرب ، ولا طرد ، ولا جلد ، ولا إليك إليك ، وهاأنت كخبط الناس بين يديك عينا وشمالا ، فقال لرجل من هذا ؟ قال سفيان الثورى ، فقال باسفيان لوكان المنصور ما احتملك على هذا ، فقال لو أخبرك المنصور عالق ، لقصرت عما أنت فيه قال فقيل له إنه قال لك يا حسن الوجه ، ولم يقل لك يا أمير المؤمنين ، فقال اطلبوه فطلب سفيان فاختني وقد روي عن المأمون أنه بلغه أن رجلا محتسباً يمشي في الناس يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر ، ولم يكن مأمورا من عنده بذلك ، فأمر بأن يدخل عليه ، فلما صار بين يديه قال له إنه بلنني أنك رأيت نفسك أهلا للامر بالمروف ، والبي عن المنكر من غيرأن نأمرك ، وكان المأمون جالسا على كرسي ينظر في كتاب ، أو قصة فأغفله ، فؤقم منه، فصار تحت قدمه من حيث لم يشعر به ، فقال له المحتسب ارفع قدمك عن أسماه الله تعالى ، ثم قل ماشئت ، فلم يفهم المأمون مراده ، فقال ماذا تقول حتى أعاده ثلاثًا فلم يفهم ، فقال أما رفعت أو أذنت لى حتى أرفع : فنظر المأمون تحت قدمه ، فرأى الكتاب فأخده وقبله وخجل ثم عاد ، وقال لم تأمر بالمروف ؟ وقد جمل الله ذلك إلينا أهل البيت ، ونحن الذن قَالَ الله تَعَالَى فَيهِم ﴿ الَّذِينَ إِنْ مَكَّنَّاهُمْ ۚ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلاَةَ وَآتَوُا الرَّكَاةَ وَأَمَرُوا بِالْمُعْرُوف وَمَهُوا عَن أَلْمُنْكُر (١) فقال صدقت بِالمير المؤمنين ، أنت كا وصفت نفسك من السلطان، والتمكن غير أناأعوانك، وأولياؤك فيه، ولا ينكر ذلك إلا من جبل كتاب الله تمالى وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، قال الله تعالى ( وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أُولياءُ يَهْضَ يَأْمُرُونَ بِالْعَرُوفِ''') الآيةُ وقال رسولِ الله صلى الله عليه وسلم ''' « الْمُؤْمنُ لْأَمْوُ مِن كَأَلْبِنْيَان يَشُدُ بَعْضُهُ بَعْضاً » وقد مكنت في الأرض، وهذا كتاب الله وسنة رسوله

<sup>(</sup>۱) حديث قدامة بن عبد الله رأبترسول الله صلى الله عليه وسلم يرمي الجرةيوم النحرهلى جمل الاضرب ولا طرد ولا جلد ولا اليك ولا اليك: الترمذي وقال حسن صحيح والنسائي وابن ما جه وأما قوله في أوله ان الثورى قال حج الهدى سنة ست وستين فليس بصحيح فان الثورى توفى سنة احدى وستين (۲) حديث المؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضا: متفق عليه من حديث أبي موسى وقد تقدم في

الباب الثالث من آداب الصحبة

<sup>(</sup>۱) الحج: ١ ٤ (٢) التوبة: ٢١

فإن انقدت لهما شكرت لمن أعانك لحرمتهما ، وإن استكبرت عنهما ولم تنقد لما لزمك منهما فإن الذي إليه أمرك ، وبيده عنك وذلك ، قد شرط أنه لا يضيع أجر من أحسن عملا ، فقل الآن ما شئت ، فأعجب المأمون بكلامه ، وسر به ، وقال مثلك يجوز له أن يأمر بالمعروف فامض على ما كنت عليه بأمرنا ، وعن رأينا ، فاستمر الرجل على ذلك

فني سياق هذه الحكايات بيان الدليل على الاستفناء عن الإِذن

فإن قيل: أفتثبت ولاية الحسبة للولد على الوالد، والعبد على المولى، والزوجة على الزوج والتلميذ على الأستاذ، والرعية على الوالى مطلقا، كما يثبت للوالد على الولد، والسيد على العبد والزوج على الزوجة، والأستاذ على التلميذ، والسلطان على الرعية، أو بينهما فرق

فاعلم أن الذى براه أنه يثبت أصل الولاية ، ولكن بينهما فرق في التفصيل ، ولنفرض ذلك في الولد مع الوالد ، فنقول قد رتبنا للحسبة خس مراتب ، وللولد الحسبة بالرتبتين الأوليين ، وها التعريف ، ثم الوعظ والنصح باللطف ، وليس له الحسبة بالسب والتعنيف والمهديد ، ولا بمباشرة الضرب ، وها الرتبتان الأخريان ، وهل له الحسبة بالرتبة الثالثة حيث تؤدى إلى أذى الوالد وسخطه ، هذا فيه نظر ، وهو بأن يكسر مثلا عوده ، وبريق خمره وبحل الخيوط عن ثيابه المنسوجة من الحرير ، ويرد إلى الملاك ما يحده في بيته من المال الحرام ، الذي غصبه أو سرقه .أو أخذه إدرار رزق من ضريبة المسلمين ،إذا كان صاحبه معينا ويبطل الصور المنقوشة على حيطائه ، والمنقورة في خشب بيته ، ويكسر أواني الذهب والفضة ، فإن فعله في هذه الأمور ليس يتعلق بذات الأب بخلاف الضرب والسب ، ولكن الوالديناذي به ويسخط بسببه ، إلا أن فعل الولدحق ، وسخط الأب منشؤه حبه الباطل وللحرام ، والأظهر في القياس أنه يثبت للولد ذلك بل يلزمه أن يفعل ذلك ، ولا يبعد أن ينظر فيه إلى قبيح المنكر ، وإلى مقدار الأذى والسخط فإن كان المنكر قريبا ، والسخط عليه قريبا كإراقة خر من لا يشتد غضبه ، فذلك ظاهر وإن كان المنكر قريبا ، والسخط شديدا كما لو كثير ، فهذا مما كثير ، فهذا مما كانت له آنية من بلور أو زجاج على صورة حيوان ، وفي كسرها خسران مال كثير ، فهذا مما كانت له آنية من بلور أو زجاج على صورة حيوان ، وفي كسرها خسران مال كثير ، فهذا مما يشتد فيه الغضب ° وليس تجرئ هذه المعصية عبرى الخروغيره ، فهذا كله عبال النظى يشتد فيه الغضب ° وليس تجرئ هذه المعصية عبرى الخروغيره ، فهذا كله عبال النظى يشتد فيه الغضب ° وليس تجرئ هذه المعصية عبرى الخروغيره ، فهذا كله عبال النظى يشتد فيه الغضو المناس المروزة حيوان كان المنكرة ويا كله عبال النظى يشتد في المورة حيوان كان المنكرة ويا كله عبال النظى يشتد في المناس المناس كنير ، فهذا كله عبال النظى يشتد في المناس كنير ، فهذا كله عبال النظى المستورة على صورة حيوان كان المنكرة ويا ، والمناس كناس كنير ، فهذا كاله ويا كله عبرى الخرورة ويا كله عبر ويا كله المناس كله عبر المناس كله ويا كله عبر المناس كله ويا كله عبر المناس كله عبر المناس كله عبر المناس كله ويا كله عبر المناس كله المناس كله عبر المناس كله عبر المناس ك

فإن قبل: ومن أين قلتم ليس له الحسبة بالتعنيف والضرب والإرهاق إلى ترك الباطل، والأمرُ بالمعروف في السكتاب والسنة ورد عاما من غير تخصيص، وأما النهي عن التأفيف والإيذاء فقد ورد وهو خاص فما لا يتعلق بارتسكاب المنكرات

فنقول :قدوردفى حق الأب على الخصوص ما يجب الاستئناء من المموم ، إذلاخلاف (۱) في أن الجلاد ليس له أن يقتل أباه في الزناحدا ، ولا له أن يباشر إقامة الحدعليه بل لا يباشر قتل أيه الكافر ، بل لوقطع يده لم يلزمه قصاص ، ولم يكن له أن يؤذيه في مقابلته وقد ورد في ذلك أخبار وثبت بعضها بالإجاع ، فإذا لم يجز له إيدلؤه بيقوبة هي حق على جناية سابقة ، فلا يجوزله إيذاؤه بعقوبة هي منع عن جناية مستقبلة متوقعة ، بل أولى وهذا الترتيب أيضا ينبني أن يجرى في العبد والزوجة ، مع السيد والزوج ، فها قريبان من الولد في لزوم الحق وإن كان ملك البين آكد من ملك النكاح ، ولكن في الحبر (۱) أنه لوجاز السجود لمخلوق لأمر تالمرأة أن تسجد لزوجها ، وهذا يدل على تأكيد الحق أيضا وأما الرعية مع السلطان فالأمر فيها أشد من الولد فليس لها معه إلا التعريف والنصح فأما الرتبة الثالثة: ففيها نظر من حيث إن الهجوم على أخذا لأموال من خزاته وردها إلى الملاك وعلى تحليل الحيوط من ثيا ما الحرير ، وكسر آنية الخور في يبته يكاد يفضي إلى خرف هيبته ، وإسقاط وعلى تحليل الحيوم عليه ، وهذا يدل على تأكر ، فقد تعارض فيه أيضا عدوران ، والأمر فيه موكول إلى اجتهاد منشؤ هالنظر في تفاحش المنكر ، ومقدار ما يسقط من حسمته تسمي المحوم عليه ، وذك مما لا يمكن صبطه ، وأما التاسي عن السكوت على المنكر ، ومقدار ما يسقط من حسمته تسمي المحوم عليه ، وذلك مما لا يمكن صبطه ، وأما التاميذ والأسر فيا ينها أخف لأن المحترم هو تسمي المنجوم عليه ، وذلك مما لا يعن من المله ، وأما التأمية وجب علمه الذى تعلمه منه المنان تعلمه منه المنان تعلمه منه المنان تعلمه منه المنان تعلمه من عين الدين ، ولاحر مة لعالما لما يعمل بعلمه ، فله أن يما مله عوجب علمه الذى تعلمه منه مناك الدين ، ولاحر مة لعالم لا يعمل بعلمه ، فله أن يما ما له عوجب علمه الذى تعلمه مناك المنان عن من الدين ، ولاحر مة لعالم لا يعمل بعلمه ، فله أن يما مله عوجب علمه الذى تعلمه من عن الدين ، ولاحر مة لعالم المله عوجب علمه الذى تعلمه من عن المن عن عن السكوت على المنان عن من عن الدين ، ولاحر مة لعالم المنان على المنان المنان على المنان على المنان على المنان المنان على المنان على المنان على المنان على المنان المنان على المنان على المنان المنان

<sup>(</sup>١) الأخبار الواردة فى أن الجلاد ليس له أن يجلدأباه فى الزنا ولاأن يباشر اقامة الحد عليه ولا يباشر قتل أبيه الكافر وأنه لوقطع بده لم يلزمه القصاص ثم قال وثبت بعضها بالاجماع . قلت لمأجد فيه إلاحديث لا يقاد الوالدبالولدرواه الترمذي وابن ماجهمن حديث عمر قال الترمذي فيه اضطراب

<sup>( \* )</sup> حديث نوجاز السجود لمخاوق لأمرت المرأة ان تسجد لروجها: تقدم في النكاح ( \* ) حديث النهى عن الانسكار على السلطان جهرة بحيث يؤدى الى خرق هيبته: الحاكم في المستدر للمن حديث عباض بن غنم الأشعرى من كانت عنده نصيحة لذى سلطان قلا يكلمه بها علانية وليأخده بيده فليخل به فان قبلها والاكان قد أدى الذى عليه والذى له: قال محيح الاسناد والترمذي وحسينه من حديث أبى بكرة من أهان سلطان الله في الأرض أهانه الله في الأرض

ورُوي أنه سئل الحسن عن الولدكيف يحتسب على والده ؟ فقال يعظه ما لم يغضب فإن غضب سكت عنــه

الشرط الخامس: كونه قادرا: ولا يخنى أن العاجز ليس عليه حسبة إلابقلبه، إذ كل من أحب الله يكره معاصيه وينكرها ، وقال ابن مسعود رضي الله عنه . جاهدوا الكفار بأيديكم ، فإن لم تستطيموا إلا أن تكفهروا فى وجوههم فافعلوا

وأعلم أنه لايقف سقوط الوجوب على العجز الحسى ، بل يلتحق به مايخاف عليه مكروها يناله ، فذلك في معنى العجز، وكذلك إذا لم يخف مكروها ولكن علم أن إنكاره لا ينفع فليلتفت إلى معنيين، أحدها: عدم إفادة الإنكار امتناعا ، والآخر: خوف مكروه ، ويحصل من اعتبار المعنيين أربعة أحوال

أحدها : أن يجتمع المعنيان ، بأن يعلم أنه لا ينفع كلامه ويضرب إن تكلم فلا تجبعليه الحسبة ، بل ربما بحرم في بعض المواضع ، نعم يلزمه أن لا يحضر مواضع المنكر ويعتزل في يبته حتى لا يشاهد ولا يخرج إلا لحاجة مهمة ، أو واجب ، ولا يلزمه مفارقة تلك البلدة والهجرة إلا إذا كان يرهق إلى الفسلاء ، أو يحمل على مساعدة السلاطين في الظلم والمنكرات فتلزمه الهجرة إن قدر عليها. فإن الإكراه لا يكون عذرا في حق من يقدر على الهرب من الإكراه الحالة الثانية : أن ينتني المعنيان جيما ، بأن يعلم أن المنكر يزول بقوله وفعله ولا يقدرله على مكروه ، فيجب عليه الإنكار وهذه هي القدرة المطلقة

الحالة الثالثة: أن يعلم أنه لا يفيد إن كاره لكنه لا يخاف مكروها ، فلا تجب عليه الحسبة لعدم فائدتها ، ولكن تستحب لإظهار شعار الإسلام ، وتذكير الناس بأمر الدين

الحالة الرابعة: عكس هذه ، وهو أن يعلم أنه يصاب بمكروه ولكن يبطل المنكر بفعله كما يقدر على أن يرمى زجاجة الفاسق بحجر فيكسرها ، ويريق الحمر، أو يضرب العودالذى في يده ضربة مختطفة فيكسره في الحال ، ويتعطل عليه هذا المنكر ، ولكن يعلم أنه يرجع إليه فيضرب رأسه ، فهذا ليسبواجب وليس بحرام ، بل هو مستحب ، ويدل عليه الخبر الذى أوردناه في فضل كلة حق عند إمام جائر ، ولا شك في أن ذلك مظنة الحوف ويدل عليه الحافاء ويدل عليه أيسلمان الداراني رحمه الله تعالى أنه قال: سمعت من بعض الحلفاء

كلاما فأردت أن أنكر عليه ، وعامت أنى أقتل ولم يمنعنى القتل ، ولكن كان في ملاً من الناس فخشيت أن يعترينى التزين المخلق ، فأقتل من غير إخلاص في الفعل . فإن قيل فا معنى قوله تعالى ( وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ ۚ إِلَى التَّهْلُكَةِ (١) )

قلنا: لاخلاف في أن المسلم الواحد، له أن يهجم على صف المكفار ويقاتل، وإن علم أنه يقتل ، وهذا رعا يظن أنه مخالف لموجب الآية ، وليس كذلك ، فقد قال ان عباسرضي الله عنهما ، : ليس المهلكة ذلك ، بل ترك النفقة في طاعة الله تعالى ، أي من لم يفعل ذلك فقد أهلك نفسه ، وقال البراء بن عازب: الهلكة هو أن يذنب الذنب ، ثم يقول لايتاب على " ، وقال أبو عبيدة : هوأن يذنب ثم لا يعمل بعده خيرا حتى يهلك ، وإذا جاز أن يقاتل الكفار حتى يقتل ، جاز أيضا له ذلك في الحسبة ، ولكن لو علم أنه لانكاية لهجومه على الكفار ، كالأعمى يطرح نفسه على الصف ، أو العاجز ، فذلك حرام ، وداخل تحت مموم آية التهلكة ، و إنما جاز له الإِقدام إذا علم أنه يقاتل إلى أن يقتل ، أو علم أنه يكسر قلوب الكفار بمشاهدتهم جراءته ، واعتقادهم في سائر المسلمين قلةالمبالاة،وحبهمالشهادة في سبيل الله ، فتنكسر بذلك شوكتهم ، فكذلك بجوز للمحتسب ، بل يستحب له أن يعرَّض نفسه للضربوالقتل، إذا كان لحسبت تأثير في رفع المنكسر، أو في كسر جاه الفاسق أو في تقوية قلوب أهل الدين ، وأما إن رأى فاسقاً متغلباً ، وعنده سيف ، وبيده قدح ، وعلم. أنه لو أنكر عليه لشرب القدح ، وضرب رقبته ، فهذا مما لاأرى للحسبة فيه وجها ، وهو عين الهلاك، فإن المطلوب أن يؤثر في الدين أثرا ، ويفديه بنفسه ، فأما تعريض النفس للملاك من غير أثر فلا وجه له ، بل ينبغي أن يكون حراما ، وإنما يستحب له الإنكار إذا قدر على إبطال المنكر، أو ظهر لفعله فائدة، وذلك بشرط أن يقتصر المكروه عليه، فإن علم أنه يضرب معه غيره من أصحامه أو أقارمه أورفقائه ، فلا تجوز له الحسبة بل تحرم ، لأنه عجز عندفع المنكر، إلا بأن يفضى ذلك إلى منكر آخر ، وليس ذلك من القدرة في شيء، بل أو علم أنه لو احتسب لبطل ذلك المنكر ، ولكن كان ذلك سببا لمنكر آخر يتعاطاه غير المحتسب عليه ، فلا يحل له الإنكار على الأظهر ، لأن المقصود عدم مناكير الشرع مطلقا

<sup>(</sup>١) القرة: ٩٥

لامن زيد أو صرو، وذلك بأن يكون مثلا مع الإنسان شراب حلال ، نجس بسبب وقوع بجاسة فيه ، وعلم أنه لو أراقه لشرب صاحبه الخر ، أو تشرب أولاده الحر ، لإعوازه الشراب الحلال ، فلا منى لإرافة ذلك ، ويحتمل أن يقال إنه يريق ذلك فيكون هو مبطلا لمنكر ، وأما شرب الحرفهو الملوم فيه ، والمحتسب غير قادر على منمه من ذلك المنكر

وقد ذهب إلى هذا ذاهبون ، وليس ببيد ، فإن هذه مسائل فقهية لا يمكن فيها الحكم إلا بظن ، ولا يبعد أن يفرق بين درجات المنكر المفير ، والمنكر الذي تفضى إليه الحسبة والتغيير ، فإنه إذا كان يذبح شاة لنديره ليأكلها ، وعلم أنه لو منعه من ذلك لذبح إنسانا وأكله فلا معنى لهذه الحسبة . نعم لوكان منعه عن ذبح إنسان ، أو قطع طرفه يحمله على ، أخد ماله فذلك له وجه .

فهذه دقائق واقعة فى محل الاجتهاد ، وعلى المحتسب اتباع اجتهاده فى ذلك كله ،و لهذه الدقائق نقول : العامى ينبغى له أن لايحتسب إلا فى الجليات المعلومة ، كشرب الحمر، والزنا وترك الصلاة ، فأما مايعلم كو نه معصية بالإضافة إلى مايطيف به من الأفعال ، ويفتقر فيه إلى اجتهاد ، فالعامى إن خاض فيه كان مايفسده أكثر مما يصلحه ، وعن هذا يتأكد ظن من لا يثمت ولاية الحسبة إلا بتعميين الوالى ، إذ ربما ينتدب لها من ليس أهلا لها ، لقصور معرفته ، أو قصور ديانته ، فيؤدى ذلك إلى وجوه من الخلل ، ومسيأتى كشف الغطاء عن ذلك إن شاء الله .

فإن قبل : وحيث أطلقتم العلم بأن يصيبه مكروه ، أو أنه لاتفيد حسبته ، فلوكان بدل العلم ظن ، فــا حكمه؟ .

قلنا: الظن الغالب في هذه الأبواب في معنى العلم ، وإغا يظهر الفرق عندتمارض الظن والعلم ، إذ يرجح العلم اليقيني على الظن . ويفرق بين العلم والظن في مواضع أخر ، وهو أنه يسقط وجوب الحسبة عنه حبث علم قطعا أنه لا يفيد ، فإن كان غالب ظنه أنه لا يفيد ولحرك يحتمل أن يفيد ، وهو مع ذلك لا يتوقع مصكروها ، فقد اختلفوا في وجوبه والأظهر وجوبه ، إذ لاضرر فيه ، وجدواه متوقعة ، وعمومات الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، تقتضى الوجوب بكل حال ، و نحن إنما نستثنى عنه بطريق التخصيص ما إذا علم المنكر ، تقتضى الوجوب بكل حال ، و نحن إنما نستثنى عنه بطريق التخصيص ما إذا علم المنكر ، تقتضى الوجوب بكل حال ، و نحن إنما نستثنى عنه بطريق التخصيص ما إذا علم المناس المنا

أنه لافائدة فيه ، أما بالإجماع ، أو بقياس ظاهر ، وهو أن الأمر ليس يراد لمينه بل المأمور فإذا علم اليأس عنه فلافائدة فيه ، فأما إذا لم يكن يأس فينبغي أن لا يسقط الوجوب

فإن قيل: فالمكروه الذى تتوقع إصابته إن لم يكن متيقناً ولا معلوماً بغالب الظن وللمكن كان مشكوكا فيه ، أو كان غالب ظنه أنه لايصاب بمكروه ، ولكن احتمل أن يصاب بمكروه فهذا الاحتمال هل يسقط الوجوب حتى لايجب إلا عند اليقين بأنه لايصيبه مكروه ، أم يجب فى كل حال إلا إذا غلب على ظنه أنه يصاب ممكروه

قلنا: إن غلب على الظن أنه يصاب لم يجب ، وإن غلب أنه لا يصاب وجب ، ومجرد التجويز لا يسقط الوجوب ، فإن ذلك ممكن في كل حسبة ، وإن شك فيه من غير رجحان فهذا محل النظر فيحتمل أن يقال: الأصل الوجوب بحكم العمومات ، وإنما يسقط بمكروه والمكروه هو الذي يظن أو يعلم حنى بكون متوقعا ، وهذا هو الأظهر ، ويحتمل أن يقال إنه إنه إنما يجب عليه إذا علم أنه لاضرر فيه عليه ، أو ظن أنه لاضرر عليه ، والأول أصح نظراً إلى قضية العمومات الموجبة للأمر بالمعروف

فإن قيل: فالتوقع للمكروه يختلف بالجبن والجراءة ، فالجبان الضميف القلب يرى البعيد قريبا ، حتى كا نه يشاهده ويرتاع منه ، والمهور الشجاع يبعد وقوع المكروه به بحكم ماجبل عليه من حسن الأمل ، حتى إنه لا يصدق به إلا بعد وقوعه ، فعلى ماذا التعويل؟

قلنا: التعويل على اعتدال الطبع ، وسلامة العقل والمزاج ، فإن الجبن مرض ، وهو ضعف في القلب ، سببه قصور في القوة و تفريط ، والهور إفراط في القوة و خروج عن الاعتدال بالزيادة ، وكلاهما نقصان ، وإنما الكال في الاعتدال الذي يعبر عنه بالشجاعة وكل واحد من الجبن والهور يصدر تارة عن نقصان العقل ، وتارة عن خلل في المزاج بتفريط أو إفراط ، فإن من اعتدل مزاجه في صفة الجبن والجراءة فقد لا يتفطن لمدارك الشر فيكون سبب جراءته جهله ؛ وقد لا يتفطن لمدارك دفع الشر فيكون سبب جبنه جهله في تخذيله و تحليل قوته في الإقدام بسبب ضعف قلبه ما يفعله الشر القريب فى حق المشراع في تخذيله و تحليل قوته في الإقدام بسبب ضعف قلبه ما يفعله الشر القريب فى حق المشجاع في تخذيله و تحليل قوته في الإقدام بسبب ضعف قلبه ما يفعله الشر القريب فى حق المشجاع

المعتمل الطبع ، فلا التفات إلى الطرفين ، وعلى الجبان أن يتكلف إزالة الجبن إزالة علته وعلته جهل أو ضعف ، ويزول الجهل بالتجربة ، ويزول الضعف بمارسة الفعل الخوف منه تكافا حتى يصير معتادا . إذالمبتدى وفي المناظرة والوعظ مثلا قد يجبن عنه طبعه لضعفه ، فإذامارس واعتاد فارقه الضعف ، فإن صار ذلك ضروريا غير قابل للزوال ، بحكم استيلاء الضعف على القلب ، فحكم ذلك الضعيف يتبع حاله فيعذر كما يعذر المريض في التقاعد عن بعض الواجبات ولذلك قد نقول على رأى لا يجب ركوب البحر لأجل حجة الإسلام على من يغلب عليه الجبن في ركوب البحر ، و يجب على من لا يعظم خوفه منه فكذلك الأمرف وجوب الحسبة فإن قيل : فالمكروه المتوقع ماحده ؟ فإن الإنسان قد يكره كلة ، وقد يكره ضربة وقد يكره طول لسان المحتسب عليه في حقه بالنيبة ، وما من شخص يؤمر بالمعروف إلا ويتوقع منه نوع من الأذى ، وقد يكون منه أن يسعى به إلى سلطان ، أو يقدح فيه في على يضور بقدحه فيه ، فا حد المكروه الذي يسقط الوجوب به

قلنا: هذا أيضا فيه نظر غامض، وصورته منتشرة، ومجاريه كثيرة، ولكنا نجتهد في ضم نشره وحصر أقسامه، فنقول المكروه نقيض المطاوب، ومطالب الخلق في الدنيا ترجع إلى أربعة أمور

أما في النفس: فالعلم

وأما في البدن : فالصُّعة والسلامة

وأما في المـال : فالثروة

وأما في قاوب الناس: فقيام الجاه

فإذاً المطاوب العلم، والصحة، والثروة، والجاه، ومعنى الجاه ملك قلوب الناس، كا أن معنى الثروة ملك الدرام، لأن قلوب الناس وسيلة إلى الأغراض، كما أن ملك الدرام وسيلة إلى بلوغ الأغراض، وسيأتى تحقيق معنى الجاه، وسبب ميل الطبع إليه في ربع المهلكات وكل واحدة من هذه الأربعة يطلبها الإنسان لنفسه، ولأقاربه والمختصين به، ويكره في هذه الأربعة أمران أحدها. زوال ماهو حاصل موجود، والآخر: امتناع ماهو منتظر مفقود، أعنى إندفاع ما يتوقع وجوده، فلا ضرر إلا في فوات حاصل وزواله، أو تعويق منتظر، فإن المنتظر عبارة عن المكن حصوله، والممكن حصوله كا نه حاصل

وفوات إمكانه كأنه فوات حصوله ، فرجع المكروه إلى قسمين، أحدها : خوف امتناع المنتظر وهذا لا ينبغى أن يكون مرخصا في ترك الأمر بالمعروف أصلاولنذكر مثاله في المطالب الأربعة أما العلم : فثاله تركه الحسبة على من يختص بأستاذه، خوفا من أن يقبح حاله عنده في متنع من تعليمه وأما الصحة : فتركه الإنكار على الطبيب الذي يدخل عليه مثلا ، وهو لا بسحرير المخوفا من أن يتأخر عنه فتمتنع بسببه صحته المنتظرة

وأما المال . فتركه الحسبة على السلطان وأصحابه ، وعلى من يواسيه من ماله ، خيفة من أن يقطع إدراره في المستقبل ؛ ويترك مواساته

وأما الجاه: فتركه الحسبة على من يتوقع منه نصرة وجاها في المستقبل ، خيفة من أن لا يحصل له الجاه ، أو خيفة من أن يقبح حاله عند السلطان الذي يتوقع منه ولاية

وهذا كله لايسقط وجوب الحسبة ، لأن هذه زيادات امتنعت، وتسمية امتناع حصول الزيادات ضررا عباز ، وإنما الضرر الحقيق فوات حاصل ، ولايستنى من هذاشى ، إلاما تدعو إليه الحاجة ، ويكون في فوانه محذور يزيد على محذور السكوت على المنكر ، كما إذا كان محتاجا إلى الطبيب لمرض ناجز ، والصحة منتظرة من معالجة الطبيب ، ويعلم أن في تأخره شدة الضنا به وطول المرض ، وقد يفضى إلى الموت ، وأعنى بالعلم الظن الذي يجوز عثلة ترك استمال الماء ، والعدول إلى التيم ، فإذا انتهى إلى هذا الحدلم يبعد أن يرخص في ترك الحسبة وأما في العلم : فثل أن يكون جاهلا عهمات دينه ولم يجد إلا معلما واحدا ، ولا قدرة له على الرحلة إلى غيره ، وعلم أن المحنسب عليه قادر على أن يسد عليه طريق الوصول إليه لكون العالم مطيعا له ، أو مستمعا لقوله ، فإذا الصبر على الجهل بمهمات الدين محذور والسكوت على المنكر محذور ، ولا يبعد أن يرجح أحدها ، ويختلف ذلك بتفاحش المنكر وبشدة الحاجة إلى العلم لتعلقه عهمات الدين

وأما في المال: فكن يعجز عن الكسب والسؤال ، وليسهو قوى النفس في التوكل ولامنفق عليه سوى شخص واحد ، ولو احتسب عليه قطع رزقه ، وافتقر في تحصيله إلى طلب إدرار حرام ، أو مات جوعا ، فهذا أيضا إذا اشتدالاً من فيه لم يبعد أن يرخص له في السكوت

وأما الجاه: فهوأن يؤذيه شرير، ولا يجد سبيلا إلى دفع شره إلا بجاه يكتسبه من سلطان ولا يقدر على التوصل إليه إلا بواسطة شخص يلبس الحرير، أويشرب الحمر ولواحتسب عليه لم يكن واسطة، ووسيلة له ، فيمتنع عليه حصول الجاه، ويدوم بسببه أذى الشرير فهذه الأمور كلها إذا ظهرت وقويت لم يبعد استثناؤها، ولكن الأمر فيها منوط باجتهاد المحتسب، حتى يستفتى فيها قلبه، ويزن أحد المحذورين بالآخر، ويرجح بنظر الدين لا بموجب الموى والطبع، فإن رجح بموجب الدين سمي سكوته مداراة وإن رجح بموجب الموى سمى سكوته مداهة، وهذا أمر باطن لا يطلع عليه إلا بنظر دقيق، ولكن الناقد بصير، فق على كل متدين فيه أن يراقب قلبه، ويعلم أن الله مطلع على باعثه وصارفه إنه الدين أو الموى، وستجد كل نفس ماعملت من سوء أو خير محضرا عند الله ولو فى فلتة خاطر، أو فى فلتة ناظر من غير ظلم وجور، فا الله بظلام للهبيد

وأما القسم الثانى: وهو فوات الحاصل فهو مكروه ومعتبر فى جواز السكوت فى الأمور الأربعة إلا العلم، فإن فواته غير بخوف إلا بتقصير منه، وإلا فلا يقدر أحد على سلب العلم من غيره وإن قدر على سلب الصحة والسلامة والثروة والمال، وهذا أحد أسباب شرف العلم، فإنه يدوم فى الدنيا، ويدوم ثوابه فى الآخرة، فلا انقطاع له أبدالآباد وأما الصحة والسلامة: فقواتهما بالضرب، فكل من علم أنه يضرب ضربا مؤلما يتأذى به فى الحسبة لم تلزمه الحسبة، وإن كان يستحب له ذلك كا سبق، وإذا فهم هذا فى الإيلام بالضرب، فهو فى الجرح والقطع والقتل أظهر

وأما الثروة: فهو بأن يعلم أنه تنهب داره، ويخرب بيته، وتسلب ثيابه، فهذا أيضا يسقط عنه الوجوب، ويبق الاستحباب إذ لابأس بأن يفدي دينه بدنياه، ولكل واحد من الضرب والنهب حد في القلة لايكترث به كالحبة في المال، واللطمة الخفيف ألمها في الضرب، وحد في الكسرة يتعين اعتباره، ووسط يقع في محل الاشتباه والاجتهاد، وعلى المتدين أن يجتهد في ذلك، ويرجح جانب الدين ما أمكن

وأما الجاه: فقواته بأن يضرب ضربًا غير مؤلم ، أو يسب على ملا من الناس، أو يطرح

منديله فى رقبته ويدارُ به فى البلد ، أو بسود وجهه ويطاف به ، وكل ذلك من غيرضرب مؤلم للبدن ، وهو قادح فى الجاه ، ومؤلم للقلب ، وهذا له درجات فالصواب أن يقسم إلى ما يعبر عنه بسقوط المروءة ، كالطواف به فى البلد حاسرا حافيا فهذا يرخص له فى السكوت لأن المروءة مأمور بحفظها فى الشرع ، وهذا مؤلم للقلب ألما يزيد على ألم ضربات متعددة وعلى فوات دريهمات قليلة ، فهذه درجة

الثانية ما يعبر عنه بالجاه المحض وعاو الرتبة .فان الخروج في ثياب فاخرة تجمل، وكذلك الركوب للخيول، فلو علم أنه لو احتسب لسكاف الشي في السوق في ثياب لا يعتاد هو مثلها لو كلف المشي راجلا وعادته الركوب، فهذا من جلة المزايا وليست الواظبة على حفظها محمودة، وحفظ المروءة محمود ، فلا ينبني أن يسقطوجوب الحسبة بمثل هذا القدر، وفي معني هذا مالو خاف أن يتعرض له باللسان، أما في حضرته بالتجهيل والتحميق، والنسبة إلى الرياء والبهتان وأما في عينته بأنواع النيبة فهذا لايسقط الوجوب، إذ ليس فيه إلا زوال فضلات الجاه التي ليس إليها كبير حاجة ولو تركت الحسبة بلوم لائم، أو باغتياب فاسق، أو شتمه وتمنيفه أو سقوط المنزلة عن قلبه وقلب أمثاله، لم يكن للحسبة وجوب أصلا، إذلا تنفك الحسبة وأو سقوط المنزلة عن قلبه وعلم أنه لو أنكر لم يسكت عن المنتاب، ولكن أضافه إليه وأدخله معه في النيبة، فتحرم هذه الحسبة لأنها سبب زيادة المعصية، وإنعم أنه يترك تلك النيبة ويقتصر على غيبته فلا تجب عليه الحسبة لأنها سبب زيادة المعصية في حق المنتاب، ولكن أصافه إليه يستحب له ذلك ليفدى عرض المذكور بعرض نفسه على سبيل الإبتار، وقد دلت العمو مات على تأكد وجوب الحسبة وعظم الحطر في السكوت عنها، فلا يقابله إلا ماعظم في الدين خطره، والمال و النفس والمروءة قد ظهر في الشرع خطرها، فأما مزايا الجاه والحشمة ودرجات التجمل، وطلب ثناء الخلق، فكل ذلك لاخطر له

وأما امتناءه لخوف شيء من هذه المكاره في حق أولاده وأقاربه ، فهو في حقه دونه ، لأن تأذيه بأس نفسه أشد من تأذيه بأس غيره ، ومن وجه الدين هو فوقه ، لأن له أن يسامح في حقوق نفسه ، وليس له المسامحة في حق غيره ، فإذاً ينبغي أن يمتنع ، فإنه إن

كان ما يفوت من حقوقهم يفوت على طريق المصية ، كالضرب والنهب ، فليس له هذه الحسبة ، لأنه دفع منكر يفضى إلى منكر ، وإن كان يفوت لابطريق المصية فهو إيذاء للمسلم أيضا ، وليس له ذلك إلا برضاه ، فإذا كان يؤدى ذلك إلى أذى قومه فليتركه ، وذلك كانزاهد الذى له أقارب أغنياء ، فإنه لايخاف على ماله إن احتسب على السلطان ، ولكنه يقصد أقاربه انتقاما منه بواسطتهم ، فإذا كان يتعدى الأذى من حسبته إلى أقاربه وجيرانه فليتركها ، فإن إيذاء المسلمين محذور ، كما أن السكوت على المنكر محذور ، نم إن كان لا ينالهم أذى في مال أو نقس ، ولكن ينالهم الأذى بالشتم والسب فهذا فيه نظر ، ويختلف الأمر فيه بدرجات المنكرات في تفاحشها ، ودرجات الكلام المحذور في نكايته في القلب ، وقد حه في العرض فإن قبل : فلو قصد الإنسان قطع طرف من نفسه ، وكان لا يمتنع عنه إلا بقتال ، ربما يؤدى إلى قتله ، فهل يقاتل عليه ؟ فإن قلتم يقاتل فهو محال ، لأنه إعلاك نفس خوفا من إهلاك طرف ، وفي إهلاك النفس إهلاك الطرف أيضا

قلنا: يمنعه عنه ، ويقاتله إذ ليس غرصنا حفظ نفسه وطرفه ، بل الغرض حسم سبيل المنكر والمعصية ، وقتله فى الحسبة ليس بمعصية ، وقطع طرف نفسه معصية ، وذلك كدفع الصائل على مال مسلم بما يأتى على قتله ، فإنه جائز لاعلى معنى أنا نفدى درهما من مال مسلم بروح مسلم ، فإن ذلك محال ، ولكن قصده لأخذ مال المسلمين معصية ، وقتله فى الدفع عن المعصية ليس بمعصية ، وإنما المقصود دفع المعاصى

فإن قيل: فلو علمنا أنه لو خــلا بنفسه لقطع طرف نفسه، فينبني آن نقتله في الحــال حسما لباب المصية

قلنا: ذلك لا يعلم يقينا ، ولا يجوز سفك دمه بتوهم معصية ، ولكنا إذا رأيناه في حال مباشرة القطع دفعناه، فإن قاتلناقاتلناه، ولم نبال بما يأتى على روحه، فإذاً لمصية لها ثلاثة أحوال إحداها . أن تكون متصرمة ، فالمقوبة على ماتصرم منها حد أو تعزير ، وهو إلى الولاة لا إلى الآحاد

الثانية : أن تكون المعصية راهنة وصاحبها مباشر لها ، كلبسه الحرير ، وإمسا كهالمود

والخر ، فإبطال هذه المصية واجب بكل مايكن ، مالم تؤد إلى معصية أفحش مثها أو مثلها ، وذلك يثبت للآحاد والرعية

الثالثة أن يكون المنكر متوقعا كالذي يستعد بكنس المجلس وتريبتة ، وجع ألرياً حين لشرب الخر ، وبعد لم يحضر الخر ، فهذا مشكوك فيه ، إذ رعا يموق عنه عائق فلا يثبت للآحاد سلطنة على العازم على الشرب إلا بطريق الوعظ والنصح ، فأما بالتعنيف والضرب فلا يحوز للآحاد ، ولا للسلطان إلا إذا كانت تلك المعصية علمت منه بالفادة المستعرة ، وقد أقدم على السبب المؤدى إليها ولم يبق لحصول المعصية إلاماليس له فيه إلا الانتظار ، وذلك كوقوف الأحداث على أبواب حمامات النساء للنظر إليهن عند الدخول والخروج ، فأنهم وإن لم يضيقوا الطريق لسعته ، فتجوز الحسبة عليهم بإقامتهم من الموضع ومنعهم عن الوقوف والنسب والضرب وكان تحقيق هذا إذا بحث عنه يرجع إلى أن هذا الوقوف الوقوف بالتعنيف والضرب وكان تحقيق هذا إذا بحث عنه يرجع إلى أن هذا الوقوف في نفسه معصية ، وإن كان مقصد العاصى وراءه ، كما أن الخلوة بالأجنبية في نفسها معصية في نفسها معصية عليه معصية ، وانكان مقصد كية المن كان تحقيق عليه المناذ وقوع المعصية عالما ، فاذا هو على التحقيق حببة على معصية راهنة لا على معصية منتظرة

## الركن الثاني للحسبة

#### ما فيه الحسية

وهو كل منكر موجود في الحال ، ظاهر للمحتسب بغيرتجسس ، معلوم كو له منكرا بغير اجتهاد ، فهذه أربعة شروط فلنبحث عنها

الأول: كونه منكرا:

و نعنى به أن يكون محذور الوقوع فى الشرع ، وعدلنا عن لفظ المصية إلى هذا ، لأن المنكر أعم من المعصية ، إذ من رأى صبيا أو مجنو نا يشرب الخر فعليه أن يريق خمره و بمنعه وكذا إن رأى مجنو نا يزى بمجنونة أو بهيمة ، فعليه أن يمنعه منه ، وليس ذلك لتفاحش صورة الفعل ، وظهوره بين الناس ، بل لو صادف هذا المنكر فى خلوة لوجب المنع منه

وهذا لا يسمى معصية فى حق المجنون، إذ معصية لا عاصى بها محال ، فلفظ المنكر أدل عليه وأعم من لفظ المعصية ، وقد أدرجنا فى عموم هذا الصغيرة والكبيرة ، فلا تختص الحسبة بالكبائر ، بل كشف العورة فى الحمام ، والخلوة بالأجنبية ، واتباع النظر للنسوة الأجنبيات ، كل ذلك من الصغائر ، ويجب النهى عنها ، وفى الفرق بين الصغيرة والكبيرة تظر سيأتى فى كتباب التوبة

الشرط الثاني : أن يكون موجودا في الحال

وهو احتراز أيضا عن الحسبة على من فرغ من شرب الخر ، فإن ذلك ليس إلى الآحاد وقد انقرض المنكر ، واحتراز عما سيوجد فى ثانى الحال ، كمن يعلم بقرينة حاله أنه عازم على الشرب فى ليلته ، فلا حسبة عليه إلا بالوعظ ، وإن أنكر عزمه عليه لم يجز وعظه أيضا فإن فيه إساءة ظن بالمسلم ، وربما صدق فى قوله ، وربما لا يقدم على ماعزم عليه لمائت وليتنبه للدقيقة التى ذكر ناها ، وهو أن الخلوة بالأجنبية معصية ناجزة وكذا الوقوف على باب حمام النساء ، وما مجرى مجراه

الشرط الثالث: أن يكون المنكر ظاهرا للمحتسب بغير تجسس

فكل من ستر معصية في داره وأغلق بابه لا يجوز أن يتجسس عليه وقد نهى الله تعالى عنه وقصة عمر وعبد الرحمٰن ن عوف فيه مشهورة وقد أوردناها في كتاب آداب الصحبة وكذلك ماروى أن عمر رضى الله عنه ، تسلق داررجل فرآه على حالة مكروهة فأنكر عليه فقال ياأمير المؤمنين: إن كنت أناقد عصيت الله من وجه واحد ، فأنت قد عصيته من ثلاثة أوجه ، فقال وما هى ؟ فقال قد قال الله تعالى (وَلا تَجَسَّسُوا (١)) وقد تحسست، وقال تعالى (وَأَتُوا البُيُوتَ مِنْ أَبُوا بِهَا (١)) وقد تسورت من السطح ، وقال (لا تَدْخُلُوا بُيُوتًا غَيْر فيوتُكُمْ حَتَى تَسْتَأْ نِسُوا وَتُسَلِّمُوا عَلَى أَهْلِها (١)) وما سلمت فتركه عمر ، وشرط عليه التوبة ولذلك شاور عمر الصحابة رضى الله عنهم، وهو على المنبر، وسألهم عن الأمام إذا شاهد بنفسه منكرا. فيل له إقامة الحد فيه ، فأشار على رضى الله عنه بأن ذلك منوط بعدلين ، فلا يكنى فيه وأحد

<sup>(</sup>۱) الحجرات : ۱۲ (۲) : (۲) النور : ۲۷

وقد أوردنا هذه الأخبار فى بيان حق المسلمين من كتاب آداب الصحبة فلا نسيدها ً فإن قلت : فما حد الظهور والاستتار

فاعلم أن من أغلق باب داره ، وتستر بحيطانه ، فلا يجوز الدخول عليه بغير إذنه لتمرف المعصية ، إلا أن يظهر في الدار ظهورا يعرفهمن هو خارج الدار؛ كأصوات المزاميرو الأوتار إذا ارتفعت بحيث جاوز ذلك عميطان الدار، فمن سمع ذلك فله دخول الدار وكسر الملاهى وكذا إذا ارتفعت أصوات السكاري بالكلمات المألوفة بينهم، بحيث يسمعها أهل الشوارع؛ فهذا إظهار موجب للحسبة، فإذاً إنما يدرك مع تخلل الحيطان صوت أو رائحـة فإذا فاحت روائح الحمر، فإن احتمل أن يكون ذلك من الحمور المحترمة فلا يجوز قصدهـــا بالإراقة وإن علم بقرينة الحال أنها فاحت لتعاطيهم الشرب، فهذا محتمل، والظاهر جواز الحسبة وقد تستر قارورة الحمر في الكهوتحت الذيل ، وكذلك الملاهي ، فإذا رؤى فاسق ، وتحت ذيله شيء لم يجز أن يكشف عنه مالم يظهر بعلامة خاصة ، فإن فسقه لايدل على أن الذي معه خمر ، إذ الفاسق محتاج أيضا إلى الخل وغيره ، فلا يجوز أن يستدل بإخفائه وأنه لو كان حلاللا أخفاه ، لأن الأغراض في الإخفاء بما تكثر ، وإنكانت الرأحمة فاعمة فهذا محل النظرُ ، والظاهر أن له الاحتساب ، لأن هذه علامة تفيد الظن ، والظن كالعلم ف أمثال هذه الأمور ، وكذلك العود رعا يعرف بشكله ، إذا كان الثوب الساتر له رقيقاً فدلالة الشكل كدلالة الرائحة والصوت، وماظهرت دلالتهفهو غيرمستور، بل هومكشوف وقد أمرنا بأن نستر ماستر الله ، وننكر على من أبدى لنا صفحته ،والإبداءله درجات،فتارة يبدو لنا بحاسة السمع ، وتارة بحاسة الشم ، وتارة بجاسة البصر ، وتارة بحاسة اللمس، ولا يمكن أن نخصص ذلك بحاسـة البصر ، بل المراد العلم ، وهذه الحواس أيضا تفيــدالعــلم فَإِذَا إِمَا يَجُوزُ أَنْ يَكُسُرُمَا تَحْتَ الثوبِ إِذْ عَلِمَا لَهُ خَرْ ، وليْسَلُهُ أَنْ يَقُولُ أَرْنَى لأعلم مافيه. فإِنْ هذا تجسس ومعنى التجسس، طلب الأمارات المعرفة، فالأمارة المعرفة إن حصلت وأورثت المعرفة جاز العمل بمقتضاها ، فأما طلب الأمارة المعرفة فلا رخصة فيه أصلا

الشرط الرابع: أن يكون كونه منكراً معلوما بنير اجتهاد فكل ما هو في محل الاجتهاد فلا حسبة فيه ، فليس للحنني أن ينكر على الشافعي أكله الضب ، والضبع ، ومتروك التسمية ، ولا للشافي أن ينكر على الحنفي شربه النبيذ الذي ليس بمسكر ، وتناوله ميراث ذوى الأرحام ، وجلوسه في دار أخذها بشفعة الجوار ، إلى غير ذلك من مجارى الاجتهاد .

نعم : لو رأى الشافعي شافعيا يشرب النبيذ ، وينكرج بلاولى وبطأ زوجته ، فهذا في محل النظر ، والأظهر أن له الحسبة والإنكاز ، إذ لم يذهب أحد من المحصلين ، إلى أن المجتهد يجوز له أن يعمل عوجب اجتهاد غيره ، ولا أن الذي أدى اجتهاده في التقليد إلى شخص رآه أفضل العلماء ، أن له أن يأخذ عذهب غيره ، فينتقد من المذاهب أطيبهاعنده بل على كل مقلد اتباع مقلده في كل تفصيل ، فإذاً مخالفته للمقلد متفق على كو نه منكراً بين المحصلين، وهو عاص بالمخالفة، إلا أنه يلزم من هذا أمر أغمض منه، وهو أنه يجو زللحنفي أن يمترض على الشافعي إذا نكح بنير ولى ، بأن يقول له الفعل في نفسه حق ، ولكن لا في حقك ، فأنت مبطل بالإِقدام عليه مع اعتقادك أن الصواب مذهب الشافعي، ومخالفة ما هو صواب عندك معصية في حقك ، و إن كانت صواباعندالله ، وكذلك الشافعي محتسب على الحنني إذا شاركه في أكل الضب ، ومتروك النسمية وغيره ، ويقول له إما أن تعتقدأن الشافعي أولى بالاتباع، ثم تقدم عليه، أولا تعتقد ذلك، فلا تقدم عليه، لأنه على خلاف معتقدك، ثم ينجر هذا إلى أمر آخر من المحسوسات، وهو أن يجامع الأصم مثلا امرأة على قصد الزنا، وعلم المحتسب أن هذه امرأته زوجه أبوه إياها في صغره، ولكنه ليس يدرى، وعجز عن تعريفه ذلك لصممه ، أو لكونه غير عارف بلغته ، فهو في الإقدام مع اعتقاده أنها أجنبية عاص ، ومعاقب عليه في الدار الآخرة ، فينبغي أن يمنعها عنه مع أنهما زوجته، وهو بعيد من حيث إنه حلال في علم الله، قريب من حيث إنه حرام عليه بحكم غلطه وجهله ، ولا شك في أنه لو علق طلاق زوجته على صفة في قلب المحتسب مثلا ، من مشيئة أو غضب أو غيره، وقد وجدت الصفة في قلبه، وعجز عن تمريف الزوجين ذلك ولكن علم وقوع الطلاق في الباطن، فإذا رآه يجامعها فعليه المنع، أعنى باللسان لأن ذلك زنا، إلا أن الزاني غير عالم به ، والمحتسب عالم بأنها طلقت منه ثلاثا ، وكونهما غير عاصيين لجهلهما بوجود الصفة لا يخرج الفعل عن كونه منكرا، ولا يتقاعد ذلك عن زنا المجنون وقد بينا أنه يمنع منه ، فإذا كان يمنع مما هو منكر عند الله وإن لم يكن منكراً عند الله ولا هو عاص به لعذر الجهل ، فيلزم من عكس هذا أن يقال : ما ليس يمنكر عند الله وإنما هو منكر عند الله عند الله

فتحصل من هذا أن الحنني لا يعترض على الشافعي في النكاح بلاولى ، وأن الشافعي يعترض على الشافعي فيه ، لكون المعترض عليه منكرا ، باتفاق المحتسب والمحتسب عليه وهذه مسائل فقهية دقيقة ، والاحتمالات فيها متعارضة ، وإنجاأ فتينا فيها بحسب مأرجح عندنا في الحال ، ولسنا نقطع بخطأ ترجيح المخالف فيها ، إن رأى أنه لا يجرى الاحتساب إلا في معلوم على القطع ، وقد ذهب إليه ذاهبون ، وقالو الاحسبة إلا في مثل الحر والحنزير وما يقطع بكونه حراما ، ولكن الأشبه عندنا أن الاجتهاد يؤثر في حق المجتهد ، إذ يبعد

يستدبرها ، ولا يمنع منه لأجل ظن غيره ، لأن الاستدبار هو الصواب ورأى من يرى أنه يجوز لكل مقلد أن بختار من المذاهب ما أراد غيرمعتد به ، ولعله لا يصح ذهاب ذاهب إليه أصلا ، فهذا مذهب لا يثبت ، وإن ثبت فلا يعتد به

غاية البعد، أن يجتهد في القبلة ويعترف بظهور القبلة عنده في جهة بالدلالات الظنية، ثم

فإن قلت: إذا كان لا يعترض على الحننى فى النكاح بلاولى ، لأنه يرى أنه حق فينبغى أن لا يعترض على المعتزلى فى قوله: إن الله لا يُرى ، وقوله: وإن الحيو من الله ، والشرليس من الله ، وقوله: كلام الله يخلوق ، ولا على الحشوى فى قوله: إن الله تعالى جسم وله صورة وأنه مستقر على العرش ، بل لا ينبنى أن يعترض على العلسنى فى قوله: الأجساد لا تبعث وإنما تبعث النفوس ، لأن هؤلاء أيضا أدى اجتهادهم إلى ماقالوه وهم يظنون أن ذلك هوالحق فإن قلت: بطلان مذهب هؤلاء ظاهر ، فبطلان مذهب من يخالف نص الحديث الصحيح أيضا ظاهر ، وكما ثبت بظواهر النصوص أن الله تعالى يُرى ، والمعتزل ينكرها بالتأويل ، فكذلك ثبت بظواهر النصوص مسائل خالف فيها الحنى ، كسألة النكاح بلاولى ومسألة شفعة الجوار و نظائرها

فاعلم أن المسائل تنقيم إلى ما يتصور أن يقال فيه كل عجبهد مصيب ، وهي آحكام الأفعال في الحل والحرمة ، وذلك هو الذي لا يعترض على المجتهدين فيه . إذ لم يعلم خطؤهم قطعا بل ظنا ، وإلى مالا يتصور أن يكون المصيب فيه الاواحدا ، كسألة الرؤية ، والقدر، وقدم السكلام ، ونني الصورة ، والجسمية ، والاستقرار عن الله تعالى ، فهذا مما يعلم خطأ المخطى عيه قطعا ، ولا يبقي لخطئه الذي هو جهل محض وجه ، فإذا البدع كلها ينبغي أن تجسم أبوابها ، وتنكر على المبتدعين بدعهم ، وإن اعتقدوا أنها الحق ، كايرد على اليهود والنصارى كفره ، وإن كانوا يمتقدون أن ذلك حق ، لأن خطأهم معاوم على القطع ، بخلاف الخطأ في مظان الاجهاد

فإن قلت: فهما اعترضت على القدرى ، فى قوله: الشر ليس من الله: إعترض عليك القدرى أيضا ، فى قولك: الشر من الله ، وكذلك قولك. إن الله يرُى ، وفى سائر المسائل إذ المبتدع محق عند نفسه ، والمحق مبتدع عند المبتدع ، وكل يدعى أنه محق ، وينكر كونه مبتدعا فكيف ينم الاحتساب

فاعلم أما لأجل هذا التعارض نقول ، ينظر إلى البلدة التي فيها أظهرت تلك البدعة، فإن كانت البدعة غربية ، والناس كلهم على السنة ، فلهم الحسبة عليه بغير إذن السلطان ، وإن انقسم أهل البلد إلى أهل البدعة ، وأهل السنة ، وكان في الاعتراض تحريك فتنة بالمقاتلة فليس للآحاد الحسبة في المداهب إلا بنصب السلطان ، فإذا رأى السلطان الرأى الحق ونصره ، وأذن لواحد أن يزجر المتبدعة عن إظهار البدعة ، كان له ذلك وليس لغيره ، فإن ما يكون من جهة الآحاد فيتقابل الأمر فيه

وعلى الجلة فالحسبة فى البدعة أهم من الحسبة فى كل المنكرات ، ولكن ينبغى أن يراعى فيها هذا التفصيل الذى ذكر ناه ،كيلا يتقابل الأمر فيها ، ولا ينجر إلى تحريك الفتنة ،بل لو أذن السلطان مطلقا فى منع كل من يصرح بأن القرءان مخلوق ، أوأن الله لا يُزى، أوأ نه مستقر على العرش مماس له ، أو غير ذلك من البدع لتسلط الآحاد على المنع منه ،ولم يتقابل الأمر فيه ، وإنما يتقابل عند عدم إذن السلطان فقط .

### الركن الثالسث

#### المحتسب عليه

وشرطه أن يكون بصفة يصير الفعل المنوع منه فى حقه منكرا، وأقل ما يكوى ذلك أن يكون إنسانا، ولا يشترط كونه مكلفا، إذ بينا أن الصبي لوشرب الخرمنع منه واحتسب عليه، وإنكان قبل البلوغ ولا يشترط كونه مميزا ويناأن المجنون لوكان يزنى بمجنونة أويانى بهيمة لوجب منعه منه

نم من الأفعال مالا يكون منكرا في حق المجنون ، كترك الصلاة والصوم وغيره ولكنالسنا نلتفت إلى اختلاف التفاصيل ، فإن ذلك أيضا مما يختلف فيه المقيم والمسافر والمريض والصحيح ، وغرضنا الإشارة إلى الصفة التي بها يتهيأ توجه أصل الإنكار عليه لاما بها يتهيأ للتفاصيل.

فإن قلت فا كتف بكونه حيوانا ، ولا تشترط كونه إنساناً ، فإن البهيمة لوكانت تفسد زرعالإنسان، لكنا نمنعها منه كما نمنع المجنون من الزنا وإتيان البهيمة

فاعلم: أن تسمية ذلك حسبة لاوجه لها ، إذ الحسبة عبارة عن المنع عن منكر لحق الله صيانة الممنوع عن مقارفة المنكر ، ومنع المجنون عن الزنا وإتيان البهيمة لحق الله، وكذا منع السبي عن شرب الحر ، والإنسان إذا أتلف زرع غيره منع منه لحقين ، أحدها : حق الله تمالى ، فإن فعله معصية ، والثانى : حق المتلف عليه ، فهما علتان تنفصل إحداهما عن الأخرى فلو قطع طرف غيره بإذنه فقد وجدت المصية وسقط حق المجنى عليه بإذنه، فتثبت الحسبة والمنع بإحدى الملتين، والبهيمة إذا أتلفت فقد عدمت المصية ، ولكن يثبت المنع بإحدى العلتين ، ولكن فيه دقيقة وهو أنا لسنا نقصد باخراج البهيمة منع البهيمة ، بل حفظ مال العليم إذ البهيمة لو أكلت ميتة ، أو شربت من إناه فيه خمر ، أو ماء مشوب بخمر ، لم نمنها منه ، بل يجوز إطعام كلاب الصيد الجيف والميتات ، ولكن مال السلم إذا تعرض الضياع وقدرنا على حفظه بغير تعب ، وجب ذلك علينا حفظ العال ، بل لو وقعت جرة الإنسان من عاو ، ويحتها قارورة لغيره ، فتدفع الجرة لحفظ القارورة ، الملنع الجرة من السقوط

فإنا لانقصد منع الجرة وحراستها من أن تصيركاسرة للقارورة ، ونمنع المجنون من الزنا وإتيان البهيمة ، وشرب الحر ، وكذا الصبى لاصيانة للبهيمة المأتية ، أو الحر المشروب ، بل صيانة للمجنون عن شرب الحمر ، وتنزيها له من حيث إنه إنسان محترم

فهذه لطائف دقيقة لايتفطن لها إلا المحققون فلا ينبنى أن ينفل عنها ، ثم فيما يجب تنزيه الصبي والمجنون عنه نظر، إذقد يترددفى منعهامن لبس الحرير وغيرذلك ،وسنتمرض لما نشير إليه في الباب الثالث

فإن قلت : فكل من رأى بهائم قد استرسلت في زرع إنسان فهل بجب عليه إخراجها وكل من رأى مالا لمسلم أشرف على الضياع ، هل يجب عليه حفظه ، فإن قاتم إن ذلك واجب، فهذا تكليف شطط ، يؤدى إلى أن يصير الإنسان مسخرًا لغيره طول عمره ،وإن قلتم لايجب فلم يجب الاحتساب على من يفصب مال غيره وليس لهسبب سوى مراعاة مال الغير فنقول : هذا بحث دقيق غامض ، والقول الوجيز فيه أن نقول : مهما قدر على حفظه من الضياع، من غير أن يناله تعب في بدنه، أو خسر ان في ماله ،أو نقصان في جاهه، وجب عليه ذلك ، فذلك القدر واجب في حقوق المسلم ، بل هو أقل درجات الحقوق ، والأدلة الموجبة لحقوق المسامين كثيرة ، وهذا أقل درجاتها ، وهو أولى بالإيجاب من رد السلام فإن الأذى في هذا أكثر من الأذي في تركرد السلام ، بل لاخلاف في أن مال الإنسان إذا كان يضيع بظلم ظالم، وكان عنده شهادة لو تكلم بها لرجع الحق إليه، وجب عليه ذلك وعصى بكتمان الشهَّادة ، فني معنى ترك الشهادة ترك كل دفع لاضرر على الدافع فيه ، فأما إن كان عليه تعب أو ضرر في مال أو جاه لم. يلزمه ذلك ، لأن حقه مرعى في منفعة بدنه ، وفي ماله وجاهه ، كحق غيره ، فلا يلزمه أن يفدى غيره بنفسه ، نعم الإيثار مستحب ، وتجشم المساعب لأجل المسلمين قربة ، فأما إيجابها فلا ، فإذاً إن كان يتعب بإخراج البهائم عن الزرع لم يلزمه السمى في ذلك ، ولكن إذا كان لا يتعب بتنبيه صاحب الزرع من نومه أو بإعلامه يازمــه ذلك ، فإهمال تعريفه وتنبيهه كا هماله تعريف القاضي بالشهادة ، وذلك لارخصة فيه ، ولا يمكن أن يراعى فيه الأقل والأكثر ،حتى يقال إنكان لا يضيع من منفسته فى مدة اشتغاله بإخراج البهائم، إلاقدردر هم مثلا. وصاحب الزرع يفو تهمال كثير، فيترجح جانبه لأن الدرم الذى له هو يستحق حفظه ، كما يستحق صاحب الألف حفظ الألف، ولاسبيل المصير إلى ذلك ، فأما إذا كان فوات المال بطريق هو معصية كالنصب، أوقتل عبد مملوك النبير ، فهذا يجب المنع منه ، وإذ كان فيه تعب ما، لأن المقصود حق الشرع، والغرض دفع المعصية ، وعلى الإنسان أن يتعب نفسه فى دفع المعاصى كما عليه أن يتعب نفسه فى ترك المعاصى والمعاصى كلها فى تركها تعب، وإنما الطاعة كلها ترجع إلى مخالفة النفس، وهي غاية التعب، ثم والمعاصى كلها فى تركها تعب، وإنما الطاعة كلها ترجع إلى مخالفة النفس، وهي غاية التعب، ثم لا يلزمه احتمال كل ضرر، بل التفصيل فيه كاذكر ناه من درجات المحذورات التى يخافها المحنسب وقد اختلف الفقهاء فى مسئلتين ، تقربان من غرضنا

إحداهما: أن الالتقاط هل هو واجب، واللقطة ضائمة، والملتقط مانع من الضياع وساع في الحفظ ، والحق فيه عندنا أن يفصل ويقال ، إنكانت اللقطة في مواضع لو تركها. فيه لم تضع ، بل يلتقطها من يعرفها ، أو تترك كما لوكان في مسجد ، أو رباط ، يتعين من يدخله وكلهم أمناء، فلا يلزمه الالتقاط، وإن كانت في مضيعة نظر، فإن كان عليه تعب في حفظها ، كما لوكانت بهيمة وتحتاج إلى علف واصطبل ، فلا يلزمه ذلك ، لأنه إنما بجب الالتقاط لحق المالك ، وحقه بسبب كونه إنسانا محترما ، والملتقط أيضا إنسان ، وله حق في أن لا يتمب لأجل غيره، كما لا يتمب غيره لأجله، فإن كانت ذهبا أو ثوبا أو شيئا لاضرر عليه فيه إلا مجرد تعب التعريف ، فهذا ينبني أن يكون في محل الوجهين ، فقائل يقول : التمريف والقيام بشرطه فيه تعب ، فلا سبيل إلى إلزامــه ذلك ، إلا أن يتبرع فيلتزم طلبا للثواب، وقائل يقول: إن هــذا القدر من النعب مستصغر بالإضافة إلى مراعاة حقوق المسلمين ، فينزل هذا منزلة تعب الشاهد في حضور مجلس الحكم ، فإنه لا يلزمه السفر إلى بلدة أخرى ، إلا أن يتبرع مه ، فإذا كان مجلس القاضي في جواره لزمه الحضور ، وكان التعب بهذه الخطوات لا يعد تعبا في غرض إقامة الشهادة ، وأداء الأمانة ، وإذ كات في الطرف الآخر من البلد، وأحوج إلى الحضور في الهاجرة وشدة الحر، فهذا قديقم في عل الاجتهاد والنظر ، فإن الضرر الذي ينـال الساعي في حفظ حق الغيرله طرف في القـلة لايشك في أنه لا يبالى به وطرف في الكثرة، لا يشك في أنه لا يلزم احتماله، ووسط يتجاذبه الطرفان ويكون أبدا فى عل الشبهة والنظر ، وهيمن الشبهات المزمنة التى ليس فى مقدور البشر إذا الما المنها المن

# الركن الرابع

#### نفس الاحتساب

وله درجات وآداب، أماالدرجات، فأولها التعرف، ثم التعريف، ثم النهى، ثم الوعظ والنصح، ثم السب والتعنيف، ثم النغيير باليد، ثم التهديد بالضرب، ثم ايقاع الضرب وتحقيقه، ثم شهر السلاح، ثم الاستظهار فيه بالأعوان وجمع الجنود

### أما الدرجة الأولى

وهى التعرف ، ونعنى به طلب المعرفة بجريان المنكر ، وذلك منهى عنه وهو التجسس الذى ذكر ناه ، فلا ينبنى أن يسترق السمع على دار غيره ليسمع صوت الأو تار ، ولا أن يستنشق ليدرك رائحة الخر ، ولا أن يمس مافى ثو به ليعرف شكل المزمار ، ولاأن يستخبر من جيرانه ليخبروه عا يجرى في داره

نم: لو أخبره عذلان ابتداء من غير استخبار بأن فلانا يشرب الخر فى داره، وبأت فى داره خرا أعده للستئذان، ويكون فى داره خرا أعده للسرب، فله إذ ذاك. أن يدخل داره، ولا يلزمه الاستئذان، ويكون تخطى ملكه بالدخول للتوصل إلى دفع المنكر، ككسر رأسه بالضرب للمنع مهما احتاج إليه، وإذ أخبره عدلان أو عدل واحد

وبالجُملة كل من تقبل روايته لاشهادته ، فنى جواز الهجوم على داره بقولهم فيه نظر واحتمال ، والأولى أن يمتنع ، لأن له حقا فى أن لا يتخطى داره بغير إذنه ، ولا يسقط حق المسلم عما ثبت عليه حقه إلا بشاهدين ، فهذا أولى ما يجعل مرادا فيه ، وقد قبل إنه كان نقش خاتم لقان ، الستر لمبا عاينت أحسن من إذاعة ماظننت

# الدرجة الث نية

فإن المنكر قد يقدم عليه المقدم بجهله ، و إذا عرف أنه منكر تركه ، كالسوادى المصلى ولا يحسن الركوع والسجود ، فيعلم أنذلك لجهله ، بأن هذا ليست بصلاة ، ولورض بأن لا يكون مصليا لترك أصل الصلاة ، فيجب تعريف باللطف من غير عنف ، وذلك لأن فى ضمن التعريف نسبة إلى الجهل والحمق ، والتجهيل إيذاء ، وقلما يرضى الانسان بأن ينسب إلى الجهل مالأمور ، لاسما بالشرع ، ولذلك ترى الذي يفلب عليه الغضب ، كيف يغضب إذا نبه على الحطأ والجهل ، وكيف يجتهد فى مجاحدة الحق بعد معرفته ، خيفة من أن تنكشف عورة جهله ، والطباع أحرص على ستر عورة الجهل منها على سترالعورة الحقيقية لأن الجهل قبح فى صورة النفس ، وصواد فى وجهه ، وصاحبه ملوم عليه ، وقبح السوأتين يرجع إلى صورة البدن ، والنفس أشرف من البدن ، وقبحها أشد من قبح البدن ، م هو غير ملوم عليه ، لأنه خلقة لم يدخل تحت اختياره حصوله ، ولا فى إختياره إزالته وتحسينه والجهل قبح يمكن إزالته وتبديله بحسن العلم ، فاذلك يعظم تألم الإنسان بظهور جهله ويعظم والجهل قبح يمكن إزالته وتبديله بحسن العلم ، فاذلك يعظم تألم الإنسان بظهور جهله ويعظم مؤذيا للقلب ، فلا بد وأن يعالج دفع أذاه بلطف الرفق

فنقول له: إن الإنسان لا يولد عالما ، ولقد كناأ يضا جاملين بأمور الصلاة ، فعلمنا العلماء ولعل قريتك خالية عن أهل العلم ، أو عالمها مقصر في شرح الصلاة ، وإبضاحها إغا شرط الصلاة الطمأ نينة في الركوع والسجود ، وهكذا يتلطف به ليحصل التعريف من غير إبذاء فإن إيذاء المسلم حرام محذور ، كاأن تقريره على المنكر محذور ، وليس من العقلاء من يفسل الدم بالدم أو بالبول ، ومن اجتنب محذور السكوت على المنتدل عنه محذور الإيذاء المسلم مع الاستغناء عنه ، فقد غسل الدم بالبول على التحقيق ، وأما إذا وقفت على خطأ في غير أمر الدين ، فلا ينبغي أن ترده عليه فانه يستفيد منك علما ، ويصير لك عدوا ، إلا إذا عائمت أنه يغتنم العلم ، وذلك عزيز جدا

<sup>(</sup>١) السوادي : الجاهل من أهل الريف ﴿

#### الدرجة الثالثة

#### النهى بالوعظ والنصح والتخويف بالله تعالى

وذلك فيمن يقدم على الأمروه وعالم بكونه منكرا، أوفيمن أصر عليه بعد أن عرف كونه منكرا ، كالذي يواظب على الشرب أو على الظلم أو على اغتياب المسلمين ،أو ما يجرى عجراه فينبغي أن يوعظ ويخوف بالله تعالى وتورد عليه الأخبار الواردة بالوعيد في ذلك ، وتحكي له سيرة السلف ، وعبادة المتقير وكل ذلك بشفقة ولطف من غيرعنف وغضب، بل ينظر إليه نظر المترحم عليه ، ويرى إندامه على المصية مصيبة على نفسه ، إذ المسلمون كنفس واحدة ،وهاهنا آفة عظيمة ينبني أن يتوقاها ، فإنها مهلكة ، وهي أن العالم يرى عند التعريف عزنفسه بالعلم وذل غيره بالجهل ، فربما يقصد بالتعريف الإذلال و إظهار التمييز بشرف العلم ، وإذلال صاحب بالنسبة إلى خسة الجهل ، فإن كان الباعث حبذا فهذاالمنكر أقبح في نفسه من المنكر الذي يعترض عليه ، ومثال هذا المحتسب مثال من يخلص غيرهمن النار بإحراق نفسه، وهو غانة الجهل، وهذه مذلة عظيمة، وغائلة ها ثلة، وغرور الشيطان يتدلى محبله كل إنسان، إلامن عرقه الله عيوب نفسه، وفتح بصيرته بنور هدايته فإن في الاحتكام على الغيرانة للنفس عظيمة من وجهين، أحداهما: منجهة دالة العلم، والآخر منجهة دالة الاحتكام والسلطنة ،وذلك يرجع إلى الرياء، وطلب الجاه، وهو الشهوة الخفية الداعية إلى الشرأة الخني، وله محك ومعيار ينبغي أن يتحن المحتسب به نفسه، وهو أن يكون امتناع ذلك الانسان عن المنكر بنفسه ، أو باحتساب غيره ، أحب إليه من امتناعه باحتسابه، فإن كانت الحسبة شاقة عليه، ثقيلة على نفسه، وهو يودأن يكني بغيره، فليحتسب فإن باعثه هو الدين، وإن كان اتعاظ ذلك العاصي بوعظه، وانزجا ره بزجره، أحب إليه من اتعاظه بوعظ غيره ، فياهو إلامتبع هوى نفسيه ، ومتوسل إلى إظهارجاه نفسيه بواسطة حسبته، فليتق الله تمالى، وليحتسب أوّلاعلى نفسه، وعند هذا يقال ماقيــل لعيسى عليه السلام ، يا أن مريم : عظ نفسك فإن العظت فعظ الناس ، و إلا فاستحى منى وقيل لداود الطائي رحمه الله ، أرأيت رجلا دخل على هؤلاء الأمراء ، فأمرج بالمعروف ونهاهم عن المنكر ، فقال : أخاف عليه السوط ، قال إنه يقوى عليه ، قال أخاف عليه السيف قال : إنه يقوى عليه ، قال : أخاف عليه الداء الدفين وهو العجب

### الدرجب الرابعة

#### السب والتعنيف بالقول الغليظ الخشن

وذلك يعدل إليه عند العجز عن المنع باللطف وظهور مبادى الإصرار والاستهزاء بالوعظ والنصح ، وذلك مثل قول ابراهيم عليه السلام (أفي لَكُمْ وَلِمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ أَفَلاَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ أَفَلاَ تَعْفُرُنَ (١) ولسنانعنى بالسب الفحش بمافيه نسبة إلى الزنا ومقدماته ، ولا الكذب ، بل أن يخاطبه بما فيه ، بما لا يعد من جملة الفحش كقوله بإفاسق باأحمق ياجاهل ، ألا تخاف الله وكقوله باسوادياغي ، وما يجرى هذا المجرى فإن كل فاسق فهو أحمق وجاهل ، ولولا حمقه لما عصى الله تعالى ، بل كل من ليس بكيس فهو أحمق ، والكينس من شهد له رسول الله صلى الله عليه وسلم بالكياسة ، حيث قال (١) « الكيس مَنْ دَانَ نَفْسَهُ وَعَمَلَ لِمَا بَعْدَ المُؤتِ والا عَقْمَ مَنْ أَدُن نَفْسَهُ وَعَمَلَ لِمَا بَعْدَ المُؤتِ

أحدها: أن لا يقدم عليها إلاعند الضرورة ، والعجز عن اللطف ، والثانى: أن لا ينطق الا بالصدق ولا يسترسل فيه ! فيطلق لسانه الطويل عما لا يحتاج إليه ، بل يقتصر على قبد الحاجة ، فإن علم أن خطابه بهذه المحلمات الزاجرة ليست تزجره ، فلا ينبغي أن يطلقه بل يقتصر على إظهار الغضب والاستحقار له ، وإلا زدراء بمحله ، لأجل معصيت وإن علم أنه لو تكلم ضرب ، ولو اكفهر وأظهر الكراهة بوجهه لم يضرب، لزمه ولم يكفه الإنكار اله بل يلزمه أن يقطب وجهه ، ويظهر الإنكار له

#### الدرجترالخامسته

التغيير باليد

وذلك ككسر الملاهى ، وإراقة الحر ؛ وخلع الحرير من رأسه وعن بدنهومنمه من الجلوس عليه ودفعه عن الجلوس على مال الغير ، وإخراجه من الدار المغصوبة

<sup>(</sup>۱) حدیث الکیس من دان نفسه وعمل لما بعد الموت ـ الحدیث : الترمذی وقال حسن وابن ما جه (۱) الأنبیاء : ۲۷

بالجر رجله ، وإخراجه من المسجد إذا كان جالسا ، وهو جنب ، وما يجرى مجراه ، ويتصور ذلك في بعض المعاصى دون بعض ، فأما معاصى اللسان والقلب فلا يقدر على مباشرة تغييرها وكذلك كل معصية تقتصر على نفس العاصى وجوارحه الباطنة وفي هذه الدرجة أدبان

أحدها: أن لا يباشر بيده التغيير، مالم يعجز عن تكليف المحتسب عليه ذلك ، فاذا أمكنه أن يكلفه المشي في الخروج عن الأرض المغصوبة والمسجد، فلا ينبغي أن يدفعه أو يجره و إذا قدر على أن يكلفه إراقة الخروكسر الملاهي ، وحل دروز (١) ثوب الحرير ، فلا بنبغي أن يباشر ذلك بنفسه ، فان في الوقوف على حد الكسر نوع عسر ؛ فاذا لم يتعاط بنفسه ذلك كن الاجتهاد فيه ، وتولاه من لاحجر عليه في فعله

الثابى: أن يقتصر فى طريق التغيير على القدر المحتاج إليه ، وهو أن لا يأخذ بلحيته فى الا خراج ولا برجله إذا قدر على جره يده ، فان زيادة الأذى فيه مستغنى عنه ، وأن لا يمز قوب الحرير بل يحل دروزه فقط ، ولا يحرق الملاهى والصليب الذى أظهره النصار على يبطل صلاحيتها للفساد بالكسر ، وحد الكسر أن يصير إلى حالة تحتاج فى استئناف إصلاحه إلى تعب يساوى تعب الاستئناف من الخشب ابتداء ، وفى إراقة الحور يتوقى كسر الأوانى إن وجد إليه سبيلا ، فان لم يقدر عليها إلا بأن يرمى ظروفها بحجر فله ذلك وسقطت قيمة الظرف ، وتقومه بسبب الحر ، إذ صار حائلا بينه وبين الوصول الى إراقة الخر ، فاذا لا تزيد حرمة ملكه فى الظروف على حرمة نفسه ، ولوكات الخر فى قوارير ضيقة الرؤس ولو اشتغل باراقتها طال الزمان وأدركه الفساق ومنعوه ، فله كسرها فهذا عذر ، و إن كان ولو اشتغل باراقتها طال الزمان وأدركه الفساق ومنعوه ، فله كسرها فهذا عذر ، و إن كان يضيع فى زمانه و تتعطل عليه أشغاله ، فله أن يصسرها فليس عليه أن يضيع منفعة بدنه وغرضه من أشغاله ، لأجل ظروف الخر يسكسرها فليس عليه أن يضيع منفعة بدنه وغرضه من أشغاله ، لأجل ظروف الحر وحيث كانت الاراقة متيسرة بلاكسر فكسره لزمه الضمان

فإنقلت : فهلا جاز الكسر لأجل الزجر،وهلا جاز الجربالرجل في الإخراج عن الارض المنصوبة ، ليكون ذلك أبلغ في الزجر

فاعلم: أن الزجر إنما يكون عن المستقبل والعقوبة نكون على الماضى، والدفع على الحاضر الراهن (١) دروز جم درز وهو الارتفاع الذي يحصل في الثوب إذا جمع طرفاه في الخياطه وهوفارس معرب

وليس إلى آحاد الرعية إلا الدفع ، وهو إعدام المنكر ، فما زاد على قدر الإعدام فهو إما عقوبة على جريمة سابقة ، أو زجر عن لاحق ، وذلك إلى الولاة لا إلى إلرعية، نعم : الوالى له أن يفعل ذلك إذا رأى المصلحة فيه

وأقول: له أن يأمر بكسر الظروف التي فيها الحمور زجرا ، (١) وقد فعل ذلك في زمن رسول الله صلى الله عليه وسلم تأكيدا للزجر ، ولم يثبت نسخه ، ولكن كانت الحاجة إلى الزجر والفطام شديدة ، فإذا رأى الوالى باجتهاده مثل تلك الحاجة جاز له مثل ذلك ، وإذا كان هذا منوطا بنوع اجتهاد دفيق ، لم يكن ذلك لآحاد الرعية

فإن قلت : فليجز للسلطان زجر الناس عن المعاصى ، بإتلاف أموالهم ،وتخريب دورهم التي فيها يشربون ويمصون ، وإحراق أموالهم التي بها يتوصلون إلى المفاصى

فاعلم ، أن ذلك لو ورد الشرع به ، لم يكن خارجا عن سنن المصالح ، ولكنا لا نبتدع المصالح بل نتبع فيها ، وكسر ظروف الخرقد ثبت عند شدة الحاجة ، وتركه بعدذلك لعدم شدة الحاجة لا يكون نسخا ، بل الحكم يزول بزوال العلة ، ويعود بعودها ، وإنحاجوزنا ذلك للإمام بحكم الاتباع ، ومنعنا آحاد الرعية منه ، لخفاء وجه الاجتهاد فيه ، بل نقول لو أريقت الحفور أولا ، فلا يجوز كسر الأوانى بعدها ، وإنحا جاز كسرها تبعا للخمر ، فإذا خلت عنها فهو إتلاف مال ، إلا أن تكون ضارية بالخر لاتصلح إلالها ، فكان الفعل المنقول عن العصر الأول كان مقرونا ععنيين

أحدهما: شدة الحاجة إلى الزجر، والآخر: تبعية الظروف للخمر التي هي مشغولة بهاوهما معنيان مؤثران لاسبيل إلى حذفهما ، ومعنى ثالث. وهو صدوره عن رأى صاحب الأمر لعلمه بشدة الحاجة إلى الزجر، وهو أيضامؤثر، فلا سبيل إلى إلغائه فهذه تصرفات دقيقة فقهية، عتاج المحتسب لاعالة إلى معرفها

<sup>(</sup> ٩ ) حديث تكسير المظروف التي فيها الحمُور في زمنه صلى الله عليه وسلم :الترمذي من حديث أبي طلحة انه قال عليه وسلم :الترمذي الله الى الله الى الشريت خمرا لايتام في حجري قال اهرق الحمُرواكسر الدنان وفيه ليث ابن. أبي سليم والاصطرواية السدى عن يحي بن عباد عن أنس ان أباطلحة كان عندي قاله الترمذي

#### الدرجة السادسة

التهديد والتغويف كقوله دع عنك هذا ، أولاً كسرنرأسك ، أولاً ضربن رقبتك أولاً مرن بك وما أشبه ، وهذا ينبنى أن يقدم على تحقيق الضرب إذ أسكن تقديمه ، والأدب في هذه الرتبة أن لا يهدده بوعيد لا يجوز له تحقيقه ، كقوله لأنهبن دارك أولأضر بن ولدك أولاً سبين زوجتك ، وما يجرى مجراه ، بل ذلك إن قاله عن عزم فهو حرام وإن قاله من غير عزم فهو كذب ، نمم : إذا تعرض لوعيده بالضرب والاستخفاف فله المنم عليه إلى حد معلوم يقتضيه الحال ، وله أن يزيد في الوعيد على ما هو في عزمه الباطن إذا علم أن ذلك يقمعه ويردعه ، وليس ذلك من الكذب المحذور ، بل المبالغة في مثل ذلك معتادة ، وهو معنى مبالغة الرجل في إصلاحه بين شخصين ، وتأليفه بين الضرتين ، وذلك عما قد رخص فيه للحاجة ، وهذا في معناه ، فإن القصد به إصلاح ذلك الشخص ، وإلى هذا المني أشار بعض الناس ، أنه لا يقبح من الله أن يتوعد عمالا يفعل ، لأن الخلف في الوعيد كرم , وإنما يقبح أن يعد عمالا يفعل ، وهد ذاغير مرضى عندنا ، فإن الكلام القديم لا يتطرق إليه الخلف ، وعدا كان أووعيدا ، وإنما يتصور هذا في حق العباد ، وهو كذلك لا يتطرق إليه الخلف ، وعدا كان أووعيدا ، وإنما يتصور هذا في حق العباد ، وهو كذلك لا يتطرق إليه الخلف في الوعيد ليس بحرام

#### الدرحتر السابعتر

مباشرة الضرب باليد والرجل، وغيرذلك بما ليس فيه شهر سلاح، وذلك جائز للآحاد بشرط الضرورة والافتصار على قدر الحاجة في الدفع، فإذا اندفع المنكر فينبغي أن يكف، والقاضى قد يرهق من ثبت عليه الحق إلى الأداء بالحبس، فإن أصر المحبوس وعلم القاضى قدرته على أداء الحق، وكونه معاندا فله أن يلزمه الأداء بالضرب على التدريج كما يحتاج إليه وكذلك المحتسب يراعى التدريج، فإن احتاج إلى شهر سلاح وكان يقدر على دفع المنكر بشهر السلاح وبالجرح فله أن يتعاطى ذلك مالم تثرفتنة ، كما لوقبض فاسق مثلا على امرأة بشهر السلاح وبالجرح فله أن يتعاطى ذلك مالم تثرفتنة ، كما لوقبض فاسق مثلا على امرأة أوكان يضرب بمزمار معه ، وبينه وبين المحتسب نهر حائل ، أو جدار مانع ، فيأخذ قوسه

ويقول له خل عنها أو لأرمينك ، فإن لم يخل عنها فله أن يرى ، وينبغى أن لا يقصد المقتل بل الساق والفخذ وما أشبهه ، ويراعى فيه التدريج ، وكذلك يسل سيفه ، ويقول الرائهذا المنكر أو لأضربنك ، فكل ذلك دفع للمنكر ، ودفعه واجب بكل ممكن ، ولا فرق فى ذلك بين ما يتعلق بخاص حق الله وما يتعلق بالآدميين ، وقالت المعزلة : مالا يتعلق بالآدميين فلا حسبة فيه الا بال كلام أو بالضرب ، ولكن للإمام لاللا حاد

### الدرجة الثامنة

آن لا يقدر عليه بنفسه ويحتاج فيه إلى أعوان بشهرون السلاح ، وربحا يستمد الفاسق أيضا بأعوانه ، ويؤدى ذلك إلى أن يتقابل الصفان ويتقاتلا ، فهذا قد ظهر الاختلاف فى احتياجه إلى إذن الإمام

فقال قائلون: لا يستقل آماد الرعية بذلك ، لأنه يؤدى إلى تحريك الفتن وهيجان الفساد وخراب البسسلاد

وقال آخرون: لا يحتاج إلى الإذن وهو الأقيس، لأنهإذا جاز للآحاد الأمر بالمعروف وأوائل درجانة بجر إلى ثوان، والثواني إلى ثوالت، وقد ينتهى لا محالة إلى التضارب والتضارب يدعو إلى التعاون، فلا ينبني أن يبالى بلوازم الأمر بالمعروف، ومنتهاه بجنيد الجنود في رضا الله ودفع معاصيه، ونحن بجوز للآحاد من العزاة أن يجتمعوا ويقاتلوا من أرادوا من فرق الكفار، قعا لأهل الكفر، فكذلك قع أهل الفساد جائز، لأن الكافر لا بأس بقتله، والمسلم إن قتل فهو شهيد، فكذلك الفاسق المناصل عن فسقه لا بأس بقتله والمحتسب الحق إن قتل مظلوما فهو شهيد

وعلى الجملة فانتهاء الأمر إلى هذا من النوادر فى الحسبة ، فلا يغير به قانون القياس ، بل يقال كل من قدر على دفع منكر ، فلهأن يدفع ذلك بيده و بسلاحه و بنفسة و بأعوانه ، فالمسألة إذاً محتملة كما ذكرناه ، فهذه درجات الحسبة فلنذكر آدابها والله الموفق

### بيان آداب المحتسب

تدذكر نا تفاصيل الآداب في آحاد الدرجات ، ونذكر الآن جلها ومصادرها ، فنقول : جيع آداب المحتسب مصدرها ثلاث صفات في المحتسب ، العلم ، والورع ، وحسن الخلق أما العلم ، فليعلم مواقع الحسبة و حدودها ، ومجاريها ومواقعها ، ليقتصر على حدالشرع فيه والورع : ليردعه عن مخالفة معلومه ، فأكل من علم عمل بعلمه ، بل ربحا يعلم أنه مسرف في الحسبة وزائد على الحد الما أذون فيه شرعا ، ولكن يحمله عليه غرض من الأغراض وليكن كلامه ووعظه مقبولا ، فإن الفاسق مهزأ به إذا احتسب ، ويورث ذلك جراءة عليه

وأما حسن الخلق: فليتمكن به من اللطف والرفق، وهو أصل الباب، وأسبابه والدلم والورع لا يكفيان فيه ، فإن الغضب إذا هاج لم يكف مجرد العلم والورع في قعه ، مالم يكن في الطبع قبوله بحسن الخلق ، وعلى التحقيق فلا يتم الورع إلامع حسن الخلق ، والقدرة على ضبط الشهوة ، والغضب ، وبه يصبر المحتسب على ماأصا به في دين الله ، و إلا فإذا أصيب عرضه أو ماله أو نفسه بشتم ، أو ضرب ، نسى الحسبة ، وغفل عن دين الله ، واشتغل بنفسه ، بل ربا يقدم عليه ابتداء لطلب الجاه والاسم

فهذه الصفات الثلاث بها تصير الحسبة من القربات ، وبها تندفع المنكرات ، وإن فقدت لم يندفع المنكر ، بل ربما كانت الحسبة أيضا منكرة ، لمجاورة حدالشرع فيها ، ودل على هذه الآداب قوله صلى الله عليه وسلم (۱٬ «لا يَا ثَمُر با لَمْرُوف وَلا يَنهى عَن الْمُنكر إلا رَفِيق فيها يَأْمُر با لله عليه وسلم والله عليه وسلم فيها يَأْمُر به حَليم فيها يَنهى عَنْهُ فقييه فيها يَأْمُر به حَليم فيها يَنهى عَنْهُ فقييه فيها يَأْمُر به وقيه فيها يَنهى عَنْهُ عَليه لله على أنه لا يشترط أن يكون فقيها مطلقا ، بل فيها يأمر به وينهى عنه ، وكذا الحلم

قال الحسن البصرى رحمه الله تمالى: إذا كنت بمن أمر بالمعروف، فكن من آخذ الناس به، وإلا هلكت، وقد قيل

<sup>﴿</sup> ١ ) حديث لايأمربالمعروف ولاينهى عن للنكر الارفيق فيا يأمر به رفيق فيا ينهي عند الحديث: لم أجده هكذاوالبهبتى في الشعب من رواية عمرو بن شعيب عن أبيه عن جدمن أمر يمرف فليكن أمره بمعروف

لا تلم المرء على فعله وأنت منسوب إلى مثله من ذم شيئًا وأتى مثله فإنحا يزرى على عقله

ولسنا نعنى بهذا أن الأمر بالمعروف يصير ممنوعا بالفسق ، ولكن يسقط أثره عن القاوب بظهور فسقه للناس ، فقد روى عن أنس رضى الله عنه ، قال قلنا يارسول الله ، (۱) لا نأمر بالمعروف حتى نعمل به كله ، ولا نهى عن المنكر حتى نجتنبه كله ، فقال صلى الله عليه وسلم « بَلْ مُرُوا بِا لَمَوْرُوفِ وَإِنْ لَمْ تَهْمَلُوا بِهِ كُلّهِ ، وَانْهَوْا عَنِ الْمُنكرِ وَإِنْ لَمْ تَهْمَلُوا بِهِ كُلّهِ ، وَانْهَوْا عَنِ الْمُنكرِ وَإِنْ لَمْ تَهْمَلُوا بِهِ كُلّهِ ، وَانْهَوْا عَنِ الْمُنكرِ وَإِنْ لَمْ تَهْمَلُوا بِهِ كُلّهِ ، وَانْهَوْا عَنِ الْمُنكرِ وَإِنْ لَمْ تَهْمَلُوا بِهِ كُلّهِ ، وَانْهَوْا عَنِ الْمُنكرِ وَإِنْ لَمْ تَهْمَلُوا بِهِ كُلّهِ ، وَانْهَوْا عَنِ الْمُنكرِ وَإِنْ لَمْ تَهْمَلُوا بِهِ كُلّهِ ، وَانْهَوْا عَنِ الْمُنكرِ وَإِنْ لَمْ تَهْمَلُوا بِهِ كُلّهِ ، وَانْهَوْا عَنِ الْمُنكرِ وَإِنْ لَمْ

وأوصى بعض السلف بنيه فقال . إن أراد أحدكم أن يأمر بالمعروف فليوطن نفسه على الصبر ، وليثق بالثواب من الله ، فن وثق بالثواب من الله لم يجد مس الأذى ، فإذاً من آداب الحسبة توطين النفس على الصبر ، ولذلك قرن الله تعالى الصبر بالأمر بالمعروف ، فقال حاكياءن لقاذ ( يَا مُبَى الصَّلا مَ وَالْمَدُ وَاللهُ عَنْ الْمُنْكُرِ وَأُصْبِر عَلَى مَا أَصاً بك (١) عن لقاذ ( يَا مُبَى الصَّلا مَ وَالْمُدُ وَاللهُ عَنْ الْمُنْكُرِ وَأُصْبِر عَلَى مَا أَصا بك (١)

ومن الآداب تقليل العلائق، حتى لا يكثر خوف ، وقطع الطمع عن الخلائق حتى تزول عنه المداهنة ، فقد روى عن بعض المشايخ ، أنه كانله سنور ، وكان يأخذمن قصاب في جواره كل يوم شيئا من الغدد لسنوره ، فرأى على القصاب منكرا ، فدخل الدار أولا وأخرج السنور ، ثم جاء واحتسب على القصاب ، فقال له القصاب لاأعطينك بعد هذا شيئا لسنورك ، فقال مااحتسبت عليك إلا بعد إخراج السنور وقطع الطمع منك ، وهو كما قال ، فمن لم يقطع الطمع من الخلق لم يقدر على الحسبة ، رمن طمع في أن تكون قلوب الناس عليه طيبة ، والسنتهم بالثناء عليه مطلقة ، لم تتيسر له الحسبة الحسبة

قال كمب الأحبار لأبى مسلم الخولانى ، كيف منزلتك بين قومك؟ قال حسنة ، قال إن التوراة تقول إن الرجل إذا أمر بالمعروف ونهى عن المنكر ساءت منزلته عند قومه فقال أبو مسلم : صدقت التوراة وكذب أبو مسلم

<sup>(</sup>١) حديث أنس قلنا يارسول الله لانأمر بالمعروف حتى نعمل به كله ولانهى عن المنكر حتى نجتنبه كله فقال صلى الله عليه وسلم بل مروا بالمعروف وان لم تعملوا به كله والهوا عن المنكروان لم تجتنبوه كله: الطبراني في المعجم الصغير والأوسط وفيه عبد القدوس بن حبيب أجمعوا على تركه

<sup>(</sup>١) لقان: ١٧

ويدل على وجوب الرفق مااستدل به المأمون إذ وعظه واعظ، وعنف له فى القول فقال يارجل ارفق فقد بعث الله من هو خير منك إلى من هو شرمنى، وأمره بالرفق فقال تعالى ( فَقُولاً لَهُ قَوْلاً لَيّنًا لَملَةُ يَتَذَكّرُ أَوْ يَخْشَى (١) فليكن اقتداء المحتسب فى الرفق بالأنبياء صلوات الله عليهم ، فقد روى أبو أمامة أن غلاما شابا أتى الني صلى الله عليه وسلم فربوه المنال بانبي الله أتأذن لى فى الزنا؟ فصاح الناس به ، فقال النبي صلى الله عليه وسلم قربوه أدن فدنا حتى جلس بين يديه ، فقال النبي عليه الصلاة والسلام « أَنحُبُهُ لا مُنتِكَ ؟ » قال : لا مجملني الله فداك قال «كذلك النّاسُ لا يُحبُو نَهُ لِبَنَاتِهم أَنحُبُهُ لا خُتك » وزاد ابن عوف جماني الله فداك قال «كذلك النّاس لا يحبو نه كل واحد لا ، جملني الله فداك ، وهو صلى الله عليه وسلم يقول في كل واحد لا ، جملني الله فداك ، وهو صلى الله عليه وسلم يقول كذلك الناس لا يحبو نه ، وقالا جميما في حديثهما أعنى ابن عوف والراوى الآخر فوضع رسول الله صلى الله عليه وسلم يده على صدره وقال « اللهم طَهر قُ قُلْبَهُ وَاغْفِر وَ ذُنبَهُ فوضع رسول الله عليه وسلم يده على صدره وقال « اللهم طَهر قُ قُلْبَهُ وَاغْفِر وَ نَبَهُ فوضع رسول الله عليه وسلم يده على صدره وقال « اللهم طَهر قُ قُلْبَهُ وَاغْفِر وَ نَبَهُ وَحَصْمُ أَنْ فَعَلْ إِنْهُ مِنْهُ ، يمنى من الزنا

وقيل الفضيل ابن عياض رحمه الله إنسفيان بن عينة قبل جوائز السلطان، فقال الفضيل ماأخذ مهم إلا دون حقه ، ثم خلا به وعذله وو بخه ، فقال سفيان : ياأبا علي إن لم نكن من الصالحين فإما لنحب الصالحين ، وقال حماد بن سلمة : إن صلة بن أشيم ، مر عليه رجل قد أسبل إزاره ، فهم أصابه أن يأخذوه بشدة ، فقال دعوني أنا أكفيكم ، فقال ياابن أخي إن لي إليك حاجة قال وما حاجتك ياعم ؟ قال أحب أن ترفع من إزارك ، فقال : نم وكرامة فرقع إزاره فقال لأصحابه : لو أخذتموه بشدة لقال لاولاكر اسة رشته كم ، وقال محمد بن زكريا لفلابي : شهدت عبد الله بن محمد بن عائشة ليلة ، وقد خرج من المسجد بعد المغرب يريد منزله ، وإذا في طريقه غلام من قريش سكران، وقد قبض على امرأة فجذ بها فاستغاثت واجتمع الناس يضربونه ، فنظر إليه ابن عائشة فعرفه ، فقال للناس : تنحوا عن ابن أخي

<sup>(</sup> ۱ ) حديث أبى أمامــة انشابا قال يارسول الله انذن لى فىالز نافصاح الناس بهــالحديث:رواه أحمد بإسناد جيد رجالة رجال الصحيح

<sup>88 1</sup> db (1)

ثم قال . إلى ياابن أخى : فاستحى الفلام فجاء إليه فضمه إلى نفسه : ثم قال له : امض معى فضى معه حتى صار إلى منزله فأدخله الدار ، وقال لبعض غلمانه : يبته عندك ، فإذا أفاق من سكره فأعلمه بماكان منه ، ولا تدعه ينصرف حتى تأتيني به ، فلما أفاق ذكرله ماجري فاستحيامنه وبكي، وهم بالانصراف، فقال الغلام قدامر أن تأتيه فأدخله عليه، فقال له أما استحييت لنفسك ؟أمااستحييت لشرفك؟أماترى من ولدك؟فاتق الله وانزع عماأنت فيه ، فبكي الغلام منكسا رأسه ثم رفع رأسه وقال :عاهدت الله تعالى عهداً يسألني عنه يوم القيامة، أنى لاأعود لشرب النبيذ ، ولا لشيء مما كنت فيه وأنا تائب ، فقال إدن منى فقبل رأسه ، وقال: أحسنت يابني ، فكان الغلام بعد ذلك يلزمه ويكتب عنه الحديث ،وكان ذلك ببركة رفقه ثم قال: إن الناس يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر بويكون معروفهم منكرا ، فعليكم بالرفق في جميع أموركم ، تنالون به ماتطلبون ، وعن الفتح بن شخرف قال : تعلق رجل بامرأة وتمرض لها ، وبيده سكين لايدنو منه أحد إلا عقره ، وكان الرجل شديد البدن فبينا الناس كذلك ، والمرأة تصيح في يده ، إذ مر بشر بن الحارث فدنا منه ، وحك كتفه بكتف الرجل ، فوقع الرجل على الأرض ، ومشى بشر ، فدنوا من الرجل وهو يترشح عرقا كثيرا ، ومضت المرأة لحالها ، فسألوه ماحالك ؟فقال ماأدرى، ولكني حاكني شيخ وقال لي إن الله عن وجل ناظر إليك و إلى ماتعمل ، فضمفت لقوله قدماي ، وهبته هيبة شديدة ، ولا أدرى من ذلك الرجل ، فقالوا له هو بشر بن الجارث ، فقال واسوأتاه كيف ينظر إلى بعد اليوم ، وحم الرجل من يومه ، ومات وم السابع

فهكذا كانت عادة أهل الدين في الحسبة ، وقد نقلنا فيها آثارا وأخبارا في باب البغض في الله والحب في الله ، من كتاب آداب الصحبة ، فلا نطول بالإعادة ، فهذا تمام النظر في درجات الحسبة وآدابها ، والله الموفق بكرمه ، والحمد لله على جميع نعمه

#### الباب الثالث

فى المنكرات المألوفة فى العادات فنشير إلى جمل منها ليستدل بها على أمثالها إذ لا مطمع فى حصرها واستقصائها فمن ذلك

### منكرات المساجد

أعلم أن المنكرات تنقسم إلى مكروهة و إلى محظورة ، فإذا قلنا . هذا منكر مكروه ، فاعلم أن المنع منه مستحب ، والسكوت عليه مكروه ، وليس بحرام إلا إذالم يعلم الفاعل أنه مكروه ، فيجب تبليغه إلى من لا يعرفه ، مكروه ، فيجب تبليغه إلى من لا يعرفه ، وإذا قلنا : منكر محظور ، أو قلنا : منكر مطلقا فنريد به المحظور ، ويكون السكوت عليه تمم القدرة محظور

قما يشاهد كثيرا في المساجد ، إساءة الصلاة بترك الطمأنينة في الركوع والسجود ، وهو منكر مبطل للصلاة بنص الحديث ، فيجب النهى عنه ، إلا عند الحنني الذي يعتقد أن ذلك لا يمنع صحة الصلاة ، إذ لا ينفع النهى معه ، ومن رأى مسيئا في صلاته فسكت عليه فهو شريكه ، هكذا ورد به الأثر ، وفي الخبر ما يدل عليه ، إذ ورد في الغيبة (١) أن المستمع شريك القائل ، وكذلك كل ما يقدح في صحة الصلاة من نجاسة على نو به لا يراها ، أو انحراف عن القبلة بسبب ظلام أو عمى ، فكل ذلك تجب الحسبة فيه

ومنها قراءة القرءانباللحن، يَجب النهى عنه ، ويجب تلقين الصحيح، فإن كان المعتكف في المسجد يضيع أكثر أوقاته في أمثال ذلك ، ويشتغل به عن التطوع والذكر ، فليشتغل به ، فإن هذا أفضل له من ذكره و تطوعه ، لأن هذا فرض ، وهي قربة تتمدى فاتدتها ، فهي أفضل من نافلة تقتصر عليه فائدتها ، وإن كان ذلك عنمه عن الورافة مثلا ، أو عن الكسب الذي هو طعمته ، فإن كان ممه مقدار كفايته لزمه الاشتغال بذلك ، ولم يجزله ترك الحسب الذي هو عذر له ، فيسقط ترك الحسبة لطلب زيادة الدنيا ، وإن احتاج إلى الكسب لقوت يومه فهو عذر له ، فيسقط الوجوب عنه لعجزه والذي يكثر اللحن في القرءان ، إن كان قادرا على التعلم فليمتنع من القراءة

<sup>﴿</sup> الباب الثالث في المنكرات المؤلفة ﴾

<sup>﴿</sup> ١ ﴾ حديث المغتاب والمستمع شُريكان فى الاثم : تقدم في الصوم

قبل التعلم، فإنه عاص به، وإن كان لا يطاوعه اللسان، فإن كان أكثر ما يقرؤه لحنا ، فليتركه وليجتهد في تعلم الفاتحة وتصحيحها وإن كان الأكثر صحيحاوليس يقدرعلى النسوية ، فلا بأس له أن يقرأ ، ولكن ينبغى أن يخفض به الصوت ، حتى لا يسمع غيره ولمنعه سرا منه أيضا وجه ولكن إذا كان ذلك منتهى قدرته ، وكان له أنس بالقراءة وحرص عليها ، فلست أرى به بأسا ، والله اعلم

ومنها: تراسل المؤذنين في الأذان، وتطويلهم بمد كلماته، وانحرافهم عن صوب القبلة بجميع الصدر في الحيملتين، أو انفراد كل واحد منهم بأذان، ولكن من غير توقف إلى انقطاع أذان الآخر، بحيث يضطرب على الحاضرين جواب الأذان، التداخل الأصوات، فكل ذلك منكرات مكروهة يجب تعريفها، فإن صدرت عن معرفة فيستحب المنع منها والحسبة فيها، وكذلك إذا كان المسجد مؤذن واحد، وهو يؤذن قبل الصبح، فينبغي أن يمنع من الأذان بعد الصبح، فذلك مشوش المصوم والصلاة على الناس، إلا إذا عرف أنه يؤذن قبل الصبح، حتى لا يعول على أذانه في صلاة، وترك سحور، أو كان معه مؤذن آخر معروف الصوت يؤذن مع الصبح،

ومن المكروهات أيضا تكثير الأذان مرة بعد أخرى بعد طاوع الفجر في مسجد واحد في أوقات متعاقبة متقاربة، إما من واحد أو جماعة فإنه لافائدة فيه ، إذ لم يبق في المسجد نائم ، ولم يكن الصوت مما يخرج عن المسجد حتى ينبه غيره ، فكل ذلك من المكر وهات المخالفة لسنة الصحابة والسلف

ومنها: أن يكون الخطيب لابسالثوب أسود، يغلب عليه الا بريسم، أوممسكالسيف مذهب، فهو فاسق والإنكار عليه واجب، وأما مجرد السواد فليس بمكروه، لكنه ليس بمحبوب، إذا حب الثياب إلى الله تمالى البيض، ومن قال إنه مكروه وبدعة ،أرادبه أنه لم يكن معهودا في العصر الأول، ولكن إذا لم يرد فيه نهى، فلا ينبنى أن يسمى بدعة ومكروها ولكنه ترك للأحب

ومنها: كلام القصاص والوعاظ الذين عزجون بكلام البدعة ، فالقاص إنكان يكذب في أخياره فهو فاسق ، والإنكار عليه واجب. وكذا الواعظ المبتدع بجب منعه : ولا يجوز حضور مجلسه . إلا على قصد إظهار الرد عليه . إما للكافة إن قدر عليه ، أو لبعض الحاضرين حواليه فإن لم يقدر فلا يجوز سماع البدعة ، قال الله تعالى لنبيه (فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ حَتَى يَخُوضُوا في حديث غَيْرِهِ (1) ومها كان كلامه ما ثلالى الأرجاء وتجرئة الناس على المعاصى ، وكان الناس يزدادون بكلامه جراءة ، وبعفو الله وبرحمته وثوقا يزيد بسببه رجاؤه على خوفهم فهو منكر ، ويجب منعه عنه ، لأن فساد ذلك عظيم ، بل لو رجيح خوفهم على رجائهم ، فذلك أليق وأقرب بطباع الحاق ، فإنهم إلى الحوف أحوج ، وإغاالمدل تعديل الحوف والرجاء كا قال عمر رضى الله عنه ، لو نادى مناديوم القيامة ، ليدخل الناركل الناس إلا رجلا واحدا لرجوت أن أكون أنا ذلك الرجل ، ولو نادى مناد ليدخل الجنة كل الناس إلارجلا واحدا لمفت أن أكون أنا ذلك الرجل ، ولو نادى مناد يعلم الواعظ شابا متزينا للنساء فى ثيابه ، وهيئة كثير الأشعار والإشارات والحركات : وقد حضر مجلسه النساء : فهذا المنكر يجب المنعمنه فإن الفساد فيه أكثر من الصلاح ، ويتبين ذلك منه بقرائن أحواله ، بل لا ينبغى أن يسلم الوعظ إلا لمن ظاهره الورع ، وهيئته السكينة والوقار ، وزيه زى الصالحين ، وإلا فلا يزداد الناس به إلا تماديا في الضلال

وأما اجتياز المرأة في المسجد مستترة فلا تمنع منه ، إلا أن الأولى أن لا تتخذ المسجد مجازا أصلا ، وقراءة القرّاء بين يدى الوعاظ مع التمديد والألحان على وجه بنير نظم القرءان

<sup>(</sup>۱) حــديث عائشة لو علم رسول الله صلى الله عليه وسلم ماأحــدش أى النساء من بعده لمنعهن الساجد متفق عليه

<sup>(1)</sup> Ilisty: Nr

و مجاوز حد التنزيل ؟ منكر مكروه ، شدد الكراهة ، أنكره جاعة من السلف ومنها: الحلق يوم الجمعة لبيع الأدوية والأطعمة ، والتعويذات ، وكقيام السؤال ، وقراءتهم القرءان وإنشادهم الأشعار وما يجرى مجراه ، فهذه الأشياء منها ما هو محرم ، لكونه تلبيسا وكذبا ، كالكذابين من طرقية الأطباء وكأهل الشعبذة والتلبيسات ، وكذاأرباب التعويذات في الأُغلب، يتوصلون إلى يمها بتلبيسات على الصبيان والسوادية، فهذا حرام في المسجد وخارج المسجد ، ويجب المنع منه ، بل كل يع فيه كذب و تلبيس و إخفاء عيب على المشترى فهو حرام ومنها :ما هو مباح خارج المسجد ، كالخياطة وبيع الأدوية والكتب والأطعمة ، فهذا في المسجد أيضا لا يحرم إلا بعارض ، وهو أن يضيق المحل على المصلين ، ويشوش عليهم صلاتهم : فإن لم يكن شيء من ذلك فليس بحرام ، والأولى تركه ، ولـكن شرط إباحته أن يجرى في أوقات نادرة وأيام معدودة ، فإن اتخذ المسجد دكانا على الدوام حرمذلك ومنع منه ، فن المباحات ما يباح بشرط القلة ، فإن كثر صار صفيرة ، كاأنمن الذنوب ما يكون صغيرة بشرط عدم الإصرار ، فإن كان القليل من هذالو فتح بابه لخيف منه أن ينجر إلى الكثير فليمنع منه ، وليسكن هذا المنع إلى الوالى أو إلى القيم بمصالح المسجد من قبل الوالى ، لأنه لايدرك ذلك بالاجتهاد ، وليس للآحاد المنع مماهو مباح في نفسه لخوفه أنذلك يكثر ومنها: دخول المجانين والصبيان السكاري في المسجد ، ولا بأس بدخول الصي المسجد إذا لم يلمب ولا يحرم عليه اللعب في المسجد، ولا السكوت على لعبه، إلا إذا اتخذ المسجد ملمبا ، وصار ذلك معتادا ، فيجبِ المنع منه ، فهذا مما يحل قليله دون كـ ثيره

ودليل حل قليله ، ما روى في الصحيحين أن رسول الله صلى الله عليه وسلم وقف لأجل عائشة رضى الله عنها ، حتى نظرت إلى الحبشة يزفنون ويلعبون بالدرق والحراب يوم العيد في المسجد ، ولا شك في أن الحبشة لو اتخذوا المسجد ملعبا لمنعوا منه، ولم يرذلك على الندرة والقلة منكرا ، حتى نظر إليه بل أمرهم به رسول الله صلى الله عليه وسلم لتبصرهم عائشة تطييبالقلبها ، إذ قال « دُونَكُم يا بَني أرفدة » كما نقلناه في كتاب السماع وأما المجانين : فلا بأس بدخو لهم المسجد ، إلاأن يخشى تلويهم له ، أوشتمهم أو تطقهم وأما المجانين : فلا بأس بدخو لهم المسجد ، إلاأن يخشى تلويهم له ، أوشتمهم أو تطقهم

عاهو فحش ، أو تماطيهم لماهو منكر في صورته :ككشف العورة وغيره ، وأماالمجنون

الهادى الساكن الذى قد علم بالعادة سكو نه وسكوته ، فلا يجب إخراجه من المسجد والسكران في معنى المجنون ، فإن خيف منه القذف . أعنى التيء أو الإيذاء باللسان ، وجب إخراجه ، وكذا لوكان مضطرب العقل ، فإنه يخاف ذلك منه ، وإن كان قد شرب ولم يسكر والرائحة منه تفوح ، فهو منكر مكروه شديد الكراهة ، وكيف لا ، ومن أكل الثوم والبصل فقد نهاه رسول الله صلى الله عليه وسلم عن حضور المساجد (١) ولكن يجمل ذلك على الكراهة ، والأمر في الخرأشد

فإن قال قائل. ينبغي أن يضرب السكران ويخرج من المسجد زجرا

قلنا: لا بل ينبغى أن يلزم القعود فى المسجد ويدعى إليه ، ويؤمر بترك السرب مهما كانف الحال عافلا فأماضر به لازجر فليس ذلك إلى الآحاد ، بل هو إلى الولاة وذلك عند إقراره أوسهادة شاهدين ، فأمالجر د الرائحة فلا ، نعم : إذا كان يمشى بين الناس متايلا محيث يعرف سكره فيجوز ضر به فى المسجد وغير المسجد ، منعاله عن إظهارا أثر السكر ، فإن إظهار أثر الفاحشة فاحشة ، والمعاصى يجب تركها ، و بعد الفعل بجب سترها وستر آثارها ، فإن كان مسترا عنها لأثر ه فلا يجوز أن يتجسس عليه ، والرائحة قد تفوح من غير شرب ، إلجلوس فى موضع الحروة وصوله إلى الفم دون الابتلاع ، فلا ينبغى أن يعول عليه

منكرات الأسياق

من المنكرات المعتادة فى الأسواق الكذب فى المرابحة ، وإخفاء العيب ، فمن عرف المتربت عذه السلعة مثلا بعشرة وأربح فيها كذا ، وكان كاذبا ، فهو فاسق ، وعلى من عرف ذلك أن يخبر المشترى بكذبه ، فإن سكت مراعاة لقلب البائع كان شريكاله فى الخيانة وعصى بسكوته ، وكذا إذا علم به عيبا فيلزمه أن ينبه المشترى عليه ، وإلا كان راضيا بضياع مال الخيه المسلم وهو حرام ، وكذا التفاوت فى الدراع والمكيال والميزان ، يجب على كل من عرفه تغييره بنفسه أو رفعه إلى الوالى حتى يغيره

ومنها: ترك الإيجاب والقبول، والاكتفاء بالمعاطاة، ولكن ذلك في محل الاجتهاد فلا ينكر إلا على من اعتقد وجوبه، وكذا في الشروط الفاسدة المعتادة بين المناس، مجب (١٠) هذا الحديث: لم يخرجه العراقي وقد خرجه الشارح عن البخاري ومسلم وغيرها

الإنكارفيها، فإنها مفسدة للمقود، وكذا في الربويات كلهاوهي غالبة وكذا سائر التصرفات الفاسدة ومنها: يبع الملاهي، ويبع أشكال الحيوانات المصورة في أيام السيد، لأجل الصبيان فتلك يجب كسرها، والمنع من يبعها كالملاهي، وكذلك يبع الأواني المتخذة من اللهب والفضة وكذلك يبع ثياب الحرير وقلانس الذهب والحرير، أعنى التي لا تصلح إلا للرجال أو يعلم بعادة البلد أنه لا يلبسه إلا الرجال، فكل ذلك منكر محظور، وكذلك من يعتاد يبع الثياب المبتذلة المقصورة، التي يلبس على الناس بقصارتها وابتذالها ويزعم أنها جديدة فهذا الفعل حرام والمنع منه واجب، وكذلك تلبيس انخراق الثياب بالرفو، وما يؤدى فهذا الفعل حرام والمنع منه واجب، وكذلك تلبيس انخراق الثياب بالرفو، وما يؤدى فليقس عاذكر ناه مالم نذكره

### منكرات الشوارع

فن المنكرات المعتادة فيها وضع الاسطوانات ، وبناء الدكات متصلة بالأبنية الملوكة ، وغرس الأشجار ، وإخراج الرواشن والأجنحة ، ووضع الخشب ، وأحم ال الحبوب والأطعمة على الطرق ، فكل ذلك منكر إن كان يؤدى إلى تضييق الطرق واستضرارا لمارة، وإن لم يؤد إلى ضرر أصلا ، لسعة الطريق فلا يمنع منه

نعم: يجوز وضع الحطب وأحمال الأطعمة في الطريق ، في القدر الذي ينقل إلى البيوت. فإن ذلك يشترك في الحاجة إليه الكافة ، ولا يمكن المنع منه ، وكذلك ربط الدواب على الطريق ، يحيث يضيق الطريق وينجس المجتازين منكر يجب المنع منه ، إلا بقدر حاجة النزول والركوب ، وهذالأن الشوارع مشتركة المنفعة ، وليس لأحد أن يختص بها إلا بقدر الحاجة ، والمرعى هو الحاجة التي تراد الشوارع لأجلها في العادة دون سائر الحاجات ومنها: سوق الدواب وعلمها الشوك ، بحيث عزق ثياب الناس ، فذلك منكر إن أمكن

شدها وضها محيث لاعزق أو أمكن العدول بها إلى موضع واسع، و إلافلا منع إذ حاجة أهل البلد عس إلى ذلك ، نعم . لا تترك ملقاة على الشوارع إلا بقدر مدة النقل، و كذلك تحميل الدواب من الأحمال مالا تطبقة منكر يجب منع الملاك منه، وكذلك ذبح القصاب إذاكان

وديه في الطرق حذاه إب الحانوت ويلوث الطريق بالدم ، فإنه منكر يمنع منه بل حقه أن يتخذ في كانه مذبحا ، فإن في ذلك تضييقا بالطريق ، و إضرارا بالناس ، بسبب ترشيش التجاسة ، وبسبب الستقذار الطباع للقاذورات ، وكذلك طرح القمامة على جواد الطرق وتبديد قشور البطيخ ، أورش الماء بحيث يخشى منه التزلق والتمثر ، كل ذلك من المنكر ات وكذلك إرسال الماء من الميازيب المخرجة من الحائط في الطريق الضيقة ، فإنذلك ينجس الثياب ، أو يضيق الطريق، فلا يمنع منه في الطرق الواسمة إذا العدول عنه ممكن ، فأما ترك مياه المطر والأوحال والثاوج في الطرق من غير كسح فذلك منكر ، ولكن ليس يختص مياه المطر والأوحال والثاوج في الطرق من غير كسح فذلك منكر ، ولكن ليس يختص العريق من ميزاب معين ، فعلى صاحبه على المطريق واحد ، والماء الذي يجتمع على العلويق من ميزاب معين ، فعلى صاحبه على المصوص كسح الطريق ، وإن كان من المطر فذلك عسبة عامة ، فعلى الولاة تكليف الناس القيام بها ، وليس للا حادفيها إلا الوعظ فقط وكذلك إذا كان له كب عقور على باب داره يؤذي الناس فيجب منه ، هو إن كان لا يؤذي الطريق ، وكان يمكن الاحتراز عن نجاسته لم ينع منه ، وإن كان يعن صاحبه من أن بنام على العلويق أو يقعد قمودا يضيق بلعلويق ، فكله أولى بالمنع

## منكرات الحامات

متها:الصور التي تكون على باب الحمام أوداخل الحمام يجب إزالتها على كل من يدخلها إن قدر ، فإن كان الموضع مرتفعاً لاتصل إليه يده ، فلا يجوزله الدخول إلالضرورة فليعدل إلى جمام آخر ، فإن مشاهدة المنكر غير جائزة ، ويكفيه أن يشوه وجهها ، ويبطل به صورتها ، ولا يمنع من صور الأشجار وسائر النقوش سوى صورة الحيوان

ومنها: كشف المورات والنظر إليها ، ومن جملتها كشف الدلاك عن الفخذ ، وماتحت السرة ، لتنحية الوسخ ، بل من جملتها إدخال اليد تحت الإزار ، فا ن مس عورة النير حرام كالنظر إليها

ومنها: الانبطاح على الوجه بين يدى الدلاك، لتغميز الأفخاذ والأعجاز، فهذا مكروه

إن كان مع حائل ، ولكن لا يكون محظورا إذا لم يخش من حركة الشهوة، وكذلك كشف العورة للحجام الذى من الفواحش، فإن المرأة لا يجوز لها أن تكشف بدنها للذمية في الحمام فكيف يجوز لها كشف العورات للرجال

ومنها غمس اليد والأوانى النجسة فى المياه القليلة ، وغسل الإزار والطاس النجس فى الحوض وماؤه قليل ، فإنه منجس الماء إلا على مذهب مالك ، فلا يجوز الإنكار فيه على المالكية ، ويجوز على الحنفية والشافعية ، وإن اجتمع مالكي وشافعي في الحمام فليس الشافعي منع المالكي من ذلك إلا بطريق الالتماس واللطف ، وهو أن يقول له إنا نحتاج أن نغسل اليد أولا ، ثم نغمسها في الماء ، وأما أنت فستغن عن إيذائي ، وتفويت الطهارة على ، وما يجرى عجرى هذا ، فإن مظان الاجتهاد لا يمكن الحسبة فها بالقهر

ومنها،أن يكون في مداخل بيوت الحمام ومجارى مياهها حجارة ملساء مزلقة بزاتي عليها الغافلون ، فهذا منكر و يجب قلعه و إزالته ، وينكر على الحماى إهماله ، فانه يفضى إلى السقطة وقد تؤدى السقطة إلى انكسار عضو أو انخلاعه ، وكذلك ترك السدر والصابون الزلق على أرض الحمام منكر ، ومن فعل ذلك وخرج وتركه فزلق به إنسان وانكسر عضو من أعضائه ، وكان ذلك في موضع لا يظهر فيه محيث يتعذر الاحتراز عنه ، فالضمان متردد بين الذي تركه ، و بين الحمام ، إذ حقه تنظيف الحمام ، والوجه إيجاب الضمان على تاركه في اليوم الأول ، وعلى الحمامى في اليوم الثاني ، إذ عادة تنظيف الحمام كل يوم معتادة والرجوع في مواقيت إعادة التنظيف إلى المادات فليعتبر بها وفي الحمام أمور أخر مكروهة ذكر ناها في مواقيت إعادة فلتنظر هناك

## منكرات الضيافة

فنها: فرش الحرير للرجال فهو حرام، وكذلك تبخير البخور فى جمرة فضة أوذهب، أو الشراب أو استعال ماء الورد فى أوانى الفضة ، أو مارءوسهامن فضة ومنها: إسدال الستوروعليها الصور ومنها: سماع الأوتار أو سماع القينات

ومنها اجماع النساء على السطوح للنظر إلى الرجال مهما كان في الرجال شباب يخاف الفتئة منهم ، فكل ذلك محظور منكر يجب تغييره ، ومن عجز عن تغييره لزمه الخروج ولم يجزله الجلوس ؛ فلارخصة له في الجلوس في مشاهدة المنكسرات ، وأما الصور التي علم ، النمارق، والزرابي المفروشة، فليس منكرا، وكذا على الأطباق والقصاع لاالأواني المتخذة على شكل الصور، فقد تكون رؤس بعض المجامر على شكل طير فذلك حرام، يجب كسر مقدار الصورة منه ، وفي المكحلة الصغيرة من الفضة خلاف، وقد خرج أحمد بن حنبل عن الضيافة بسبها ، ومهماكان الطمام حراما أوكان الموضع مغصوبا،أوكانت الثياب المفروشة حراما فهو من أشد المنكرات ، فإن كان فيها من يتعاطى شرب الخر وحده فلا يحوز الحضور إذ لا يحل حضور مجالس الشرب، وإن كان مع ترك الشرب، ولا يجوز مجالسة الفاسق في حالة مباشرته للفسق ، وإنما النظر في مجالسته بمدذلك ، وأنه هل يجب بغضه في الله ومقاطعته كاذكرناه فيباب الحب والبغض في الله ، وكذلك إن كان فيهم من يلبس الحرير أو خاتم الذهب، فهو فاسق لا يجوز الجلوس معه من غير ضرورة ، فان كان الثوب على صبي غير بالغ فهذا في محل النظر ، والصحيح أن ذلك منكر ويجب نزعه عنه إن كان بميزا لعموم قوله عليه السلام (١) « هَذَانِ حَرَامٌ عَلَى ذُكُورِ أُمَّى ، وكما يجبمنع الصبي من شرب الخمر ، لالكونه مكلفا ولكن لأنه يأنس به فإذا بلغ عسر عليه الصبر عنه فكذلك شهوة التزين بالحرير تغلب عليه إذااعتاده ، فيكون ذلك بذرا للفساد ببذر في صدره ، فتنبت منه شجرة من الشهوة راسخة يمسر قلمها بعد البلوغ ، أماالصبي الذي لا يميز فيضعف معنى التحريم في حقه ، ولا يخلو عن احتمال ، والعلم عنــد الله فيه ، والمجنون في معنى الصبي الذي لأيميز نم : يحل النرين بالذهب والحرير للنساء من غير إسراف ، ولاأرى رخصة في تثقيب أذن الصبية لأُجل تعليق حلق النهب فيها ، فإن هذا جرح مؤلم ومثله موجب للقصاص ، فلايجوز إلالحاجة مهمة ، كالفصدوالحجامة والختان ،والنزينُ بالحلق غيرمهم ، بل فىالتقريط بتعليقه على الأذن ، وفي المخانق والاسورة كفاية عنه ، فهذا و إن كان معتادا فهو حرام ، والمنع منه واجب، والاستنجار عليه غير صحيح، والأجرة المأخسوذة عليه حرام، ألا أن يثبت ( ۱ ) حدیث هذان حرامان علی ذکور أمق: أبوداود والنسائی وابی ماجه من حدیث علی وقــد تقدم فی

الباب الرابع من آداب الأكل

### من جهة النقل فيه رخصة ولم يبلغنا إلى الآن فيه رخصة

ومنها: أن يكون في الضيافة مبتدع يتكلم في بدعته فيحوز الحضور لمن يقدر على الرد عليه على عزم الرد ، فإن كان لا يقدر عليه لم يجز ، فإن كان المبتدع لا يتكلم ببدعته فيجو زالحضور مع إظهار الكراهة عليه والإعراض عنه ، كا ذكر ناه في باب البغض في الله ، وإن كان فيها مضحك بالحكايات وأنواع النوادر ، فإن كان يضحك بالفحش والكذب لم يجز الحضور وعند الحضور يجب الإنكار عليه ، وإن كان ذلك عزح لا كذب فيه ولا فحش فهو مباح أعنى ما يقل منه ، فأما اتخاذه صنعة وعادة فليس بمباح ، وكل كذب لا يخنى أنه كذب ولا يقصد به التلييس فليس من جملة المنكرات ، كقول الإنسان مثلاطلبتك اليوم مائة مرة ، وأعدت عليك الكلام ألف مرة ، وما يجرى مجراه مما يعلم أنه ليس يقصد به التحقيق ، فذلك علية المكلام ألف مرة ، وما يجرى مجراه مما يعلم أنه ليس يقصد به التحقيق ، فذلك لا يقدح في العدالة ، ولا ترد الشهادة به وسيأتي حد المزاح المباح ، والكذب المباح في كتاب اللسان من ربع المهلكات

ومنها: الإسراف في الطعام والبناء، فهو منكر بل في المال منكران، أحدهما: الإضاعة والآخر: الإسراف، فالإضاعة تفويت مال بلا فائدة يعتد بها، كاحراق الثوب وتمزيقه وهدم البناء من غير غرض، وإلقاء المال في البحر، وفي معناه صرف المال إلى النائحة والمطرب، وفي أنواع الفساد، لأنهافو ائد عرمة شرعاه فصارت كالمدومة، وأما الإسراف فقد يطلق لا رادة صرف المال إلى النائحة والمطرب والمنكرات، وقد يطلق على الصرف إلى المباحات في جنسها ولكن مع المبالغة، والمبالغة تختلف بالإضافة إلى الأحوال، فنقول: من لم يمك إلا مائة دينار مثلا، ومعه عياله وأولاده، ولا معيشة لهم سواه، فأنفق الجميع في وليمة فهو مسرف يجب منعه منه، قال تعالى: (وَلاَ تَبْسُطُهَا كُلَّ ٱلْبَسَطِ فَتَقَمُّدَ مَاوُماً في وليمة فهو مسرف يجب منعه منه، قال تعالى: (وَلاَ تَبْسُطُهَا كُلَّ ٱلْبَسَطِ فَتَقَمُّدَ مَاوُماً في وليمة فهو مسرف يجب منعه منه، قال تعالى: (وَلاَ تَبْسُطُهَا كُلَّ ٱلْبَسَطِ فَتَقَمُّدَ مَاوُماً في وليمة فهو مسرف يجب منعه منه، قال تعالى: (وَلاَ تَبْسُطُهَا كُلَّ ٱلْبَسَطِ فَتَقَمُّد مَاوُماً في وليمة فهو مسرف يجب منعه منه، قال تعالى: (وَلاَ تَبْسُطُهَا كُلَّ ٱلْبَسَطِ فَتَقَمُّد مَاوُماً فلم يقدر على شيء، وقال تعالى: (وَلاَ تُبْدِراً إِنْ ٱلْبَدَّرِينَ كَانُوا إخْوَانَ الشَّيَاطِين في المنه فلم يقدر على شيء، وقال تعالى: (وَلاَ تُبْدِراً إِنْ ٱلْبَدَّرِينَ كَانُوا إخْوَانَ الشَّيَاطِينَ (") فن يسرف هذا وكذلك قال عن وجل: (وَالَّذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا كُمْ يُسْرُفُوا وَلَمْ يَقْمُوا ") فن يسرف هذا

<sup>(</sup>١) الأسراء: ٢٩ ، ٢٦ (٢) الفرقان: ٩٧

الإسراف ينكر عليه ، ويجب على القاضى أن يحجر عليه ، إلا إذا كان الرجل وحده وكان له توة في التوكل صادقة . فله أن ينفق جميع ماله في أبواب البر ، ومن له عيال أوكان عاجزا عن التوكل ، فليس له أن يتصدق بجميع ماله ، وكذلك لو صرف جميع ماله إلى نقوش حيطانه ، وتزيين بنيأنه ، فهو أيضا إسراف محرم ، وفعل ذلك ممن له مال كثير ليس بحرام لأن النزيين من الأغراض الصحيحة ، ولم تزل المساجد تزين ، وتنقش أبوابها وسقوفها ، مع أن تقس الباب والسقف لافائدة فيه إلا مجرد الزينة ، فكذا الدور ، وكذلك القول في التجمل بالثياب ، والأطممة ، فذلك مباح في جنسه ، وبصير إسرافابا عتبار حال الرجل وثروته وأمثال هذه المنكرات كثيرة لا يمكن حصرها ، فقس بهذه المنكرات المجامع ، ومجالس القضاة ، ودواوين السلاطين ، ومدارس الفقهاء، ورباطات الصوفية ، وخانات الأسواق فلا تخلو بقعة عن منكر مكروه أو محذور ، واستقصاء جميع المنكرات يستدعى استيماب فلا تخلو بقعة عن منكر مكروه أو محذور ، واستقصاء جميع المنكرات يستدعى استيماب عبيع تفاصيل الشرع ، أصولها وفروعها ، فلنقتصر على هذا القدر منها

# المنكرات العامة

اعلم أن كل قاعد فى يبته أيها كان ، فليس خاليا فى هذا الزمان عن منكر من حيث التقاعد عن إرشاد الناس وتعليمهم و وحملهم على المعروف ، فأكثر الناس جاهلون بالشرع فى شروط الصلاة فى البلاد ، فكيف فى القرى والبوادى ، ومنهم الأعراب والأكراد ، والتركمانية وسائم أصناف الخلق ، وواجب أن يكون فى كل مسجد ومحلة من البلد فقيه ، يعلم الناس دينهم ، وكذا فى كل قرية ، وواجب على كل فقيه فرغ من فرض عينه ، وتفرغ لفرض الكيقايية ، أن يخرج إلى من يجاور بلده من أهل السواد ، ومن العرب والأكراد ، وغيرهم ويعلمهم دينهم ، وفرائض شرعهم ، ويستصحب مع نفسه زادا يأكله ولا يأكل من أطعمتهم فإن أكثرها مفصوب ، فإن قام بهذا الأمر واحد سقط الحرج عن الآخرين ، وإلا عم الحرج الكافة أجمين ، أما العالم ، فلتقصيره فى ترك التعلم ، وكل على عرف شروط الصلاة فعليه أن يعرف غيره ، وإلا فهو شريك فى الإشم التعلم ، وكل على عرف شروط الصلاة فعليه أن يعرف غيره ، وإلا فهو شريك فى الإشم

ومعلوم أن الانسان لايولد عالما بالشرع ، وإنما يجب التبليغ على أهل العلم ، فكل من تعلم مسألة واحدة فهو من أهل العلم بها

ولمعرى الأثم على الفقهاء أشد لأن قدرتهم فيه أظهر، وهو بصناعهم ألبق، لأن المحترفين لو تركوا حرفتهم لبطلت المعايش، فهم قد تقلبوا أمرا لابد منه في صلاح الخلق، وشأن الفقيه وحرفته تبليغ ما بلنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، فإن العلماء هم ورثة الأنبياء وليس للإنسان أن يقمد في بيته ولا يخرج إلى المسجد، لأنه يرى الناس لا يحسنون الصلاة بل إذا علم ذلك وجب عليه الخروج للتعليم والنهى ، وكذا كل من تيقن أن في السوق منكرا يجرى على الدوام ، أو في وقت بعينه ، وهو قادر على تفييره ، فلا يجوز له أن يسقط ذلك عن نفسه بالقمود في البيت ، بل يلزمه الخروج ، فإن كان لا يقدر على تفيير الجميع وهو محترز عن مشاهدته ، و يقدر على البعض لزمه الخروج، لأن خروجه إذا كان لأجل تفيير ما يقدر عليه فلا يضره مشاهدة ما لا يقدر عليه ، و إنا يمنع الحضور المناهدة المنكر من عييه

فق على كل مسلم أن يبدأ بنفسه فيصلحها بالمواظبة على الفرائض وترك الحرمات، ثم يعلم ذلك أهل بيته، ثم يتعدى بعد الفراغ منهم إلى جيرانه، ثم إلى أهل محلته، ثم إلى أهل بلده، ثم إلى أهل السواد المسكتنف ببلده، ثم إلى أهل البوادى من الأكراد والعرب وغيره وهكذا إلى أقصى العالم، فإن قام به الأدنى سقط عن الأبعد وإلا حرج به على كل قادر عليه قزيباكان أو بعيدا، ولا يسقط الحرج مادام يبقى على وجه الأرض جاهل بفرض من فروض دينه، وهو قادر على أن يسعى إليه بنفسه، أو بغيره، فيعلمه فرضه، وهذا شغل شاغل لمن يهمه أمر دينه، يشغله عن تجزئة الأوقات في التفر بعات النادرة، والتعمق في دقائق العلوم يهمه أمر دينه، يشغله عن تجزئة الأوقات في التفر بعات النادرة، والتعمق في دقائق العلوم هو أهم من فروض الكفايات، ولا يتقدم على هذا إلا فرض عين، أو فرض كفايه هو أهم منب

#### الباب الرابع

#### في أمر الأمراء والسلاطين بالمعروف ونهيهم عن المنكر

قد ذكر نا درجات الأمربالمروف، وأن أو التمريف، و ثانيه الوعظ، و ثالثه التخشين في القول، ورابعه المنع بالقهر في الجل على الحق بالضرب والمقوبة، والجائز من جملة ذلك مع السلاطين الرتبتان الأوليان، وهما التمريف، والوعظ، وأماللنع بالقهر فليس ذلك لآحاد الرعية مع السلاطين الرتبتان الأوليان، وهما التمريف، والوعظ، وأماللنع بالقهر فليس ذلك لآحاد الرعية مع السلطان، فإن ذلك يحرك الفتنة، ويهبيج الشر، ويكون ما يتولد منه من المحذور أكثر، وأما التخشين في القول كقوله بإظالم بامن لا يخاف الله وما يجرى عجراه، فذلك إن كان يحرك فتنة يتعدى شرها إلى غيره لم يجز، وإن كان لا يخاف إلا على نفسه فهو جائز بل مندوب إليه، فلقد كان من عادة السلف التمرض للأخطار والتصريخ بالإتكار من غير مبالاة بهلاك المهجة، والتعرض لأنواع المذاب، لمامهم بأن ذلك شهادة، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢٠ و فَيْنُ الله عَلَى فَلِكَ ، وقال صلى الله عليه وسلم (٣٠ و فَقْصَلُ أَلِه الله عَلَى وَلَك ، وقال صلى الله عليه وسلم (٣٠ و فَقْصَلُ أَلِه الله عَنْ مَنْ حَدِيد لَا تَأْخُذُهُ فِي الله لَوْمَةُ لاَتُم ، وتركه قوله الحق ماله من صديق ولما علم التصليون في الذين، أن أفصل السكلام كلة حق عندسلطان جائر، وأن صاحب ولما علم المتصليون في الذين، أن أفصل السكلام كلة حق عندسلطان جائر، وأن صاحب

<sup>(</sup>الباب الرابع في أمر الأمراء والسلاطين بالمعروف ونهيهم عن المنكر )

<sup>(</sup> ١ ) حديث خير الشهداء حمزة بن عبد الطلب ثم رجل قام إلى رجل فأمره ونهاه فى ذات الله فقتله على ذلك: الحاكم من حديث جابر وقال صحيح الاسناد وتقدم فى الباب قبله

<sup>(</sup> ٢ ) حديث أفضل الجهاد كلة حق عند سلطان جائر تقدم

<sup>(</sup>٣) حديث وصفه صلى الله عليه وسلم عمر بن الخطاب بانه قرن من حديد لاتأخذه فى الله لومة لا مم تركه الحق ماله من صديق:الترمذى بسند ضعيف مقتصرا على آخر \_ الحديث : من حديث على رحم الله عمر يقول الحق وان كان مرا تركه الحق وماله من صديق وأما أول الحديث : فرواه الطبرائى أن عمر قال لكعب الاحبار كيف تجد نعتى قال أجد نعتك قرنا من حديد قال أمير شديد لا تأخذه فى الله لومة لائم

ه القرن بفتح آلقاف الحصن

ذلك إذا قتل فهو شهيد كما وردت به الأخبار ، قدموا على ذلك موطنين أنفسهم على الهلاك ومحتملين أنواع العذاب، وصابر بن عليه في ذات الله تعالى ، ومحتسبين لما يبذلونه من مهجهم عندالله وطريق وعظ السلاطين وأمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر مانقل عن علماء السلف وقد أوردنا جملة من ذلك في باب الدخول على السلاطين في كتاب الحيلال والحرام و نقتصر الآن على حكايات تعرف وجه الوعظ ، وكيفية الإنكار عليهم

فنها : ما روي من إنكار أبي بكر الصديق رضي الله عنه على أكابر قريش ، حين قصدوا رسول الله صلى الله عليه وسلم بالسوء ، وذلك ماروى عن غروة رضي الله عنه ، قال: قلِت لعبد الله بن عمرو: ماأكثر مارأيت قريشا نالت منرسول الله صلى الله عليه وسلم (١٠) فيما كانت تظهر من عداوته ، فقال : حضرتهم وقداجتمع أشرافهم يوما في الحجر، فذكروا رسول الله صلى الله عليه وسلم ،فقالوا مارأينا مثلماصبرنا عليهمن هذا الرجل ،سفهأحلامنا وشتم آباءنا ، وعاب ديننا ، وفرق جاعتنا ، وسب آلهتنا ، ولقد صبرنا منه على أمر عظيم أو كما قالوا ، فبينها هم في ذلك إذ طلع عليهم رمسول الله صلى الله عليه وسلم ، فأقبل يمشى حتى استلم الركن ، ثم مر بهم طائفا بالبيت ، فلما مر بهم غمزوه ببعض القول ، قال فعرفت ذلك فى وجه رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ثم مضى ، فلما مر بهم الثانية نمزوه بمثلها ، فعرفت ذلك فى وجهه عليه السلام ، ثم مضى ، فر بهم الثالثة فنمزوه بمثلها حتى وقف ، ثم قال : < أُنَّسْمَعُونَ يَا مَعْشَرَ قُرَيْشِ أَمَا وَالَّذِي نَفْسُ مُكَمَّد بِيدِهِ لَقَدْجِئْتُكُمْ بِالدُّمْحِ » قال فأطر ق القوم حتى مامنهم رجل إلا كائما على رأسه طائر واقع، حتى إن أشده فيه وطأة قبل ذلك ليرفؤه بأحسن ما يجد من القول ، حتى إنه ليقول انصرف ياأبا القاسم راشدا ،قو الله ماكنت جهولا ، قال فانصرف رسول الله صلى الله عليه وسلم، حتى إذا كان من الغد اجتمعو افي الحجر وأنا ممهم ، فقال بمضهم لبمض : ذكرتم ما بلغ منكم ، وما بلفكم عنه ، حتى إذا بادأ كم بما تكرهون تركتموه ، فبينما هم فى ذلك ، إذ طلع رسول الله صلى الله عليه وسلم فوثبوا إليه

<sup>(</sup>١) حديث عروة قلت لعبد الله بن عمرو ما أكثر ما رأيت قريشانالت من رسول الله صلى الله عليه وسلم فيا كانت تظهر من عداوته ـ الحديث: بطوله البخارى مقتصرا وابن حيان بتمامه

وثبة رجل واحد ؛ فأحاطوا به يقولون : أنت الذي تقول كذا ، أنت الذي تقول كذا ، لما كان قد بلغهم من عيب آلهم ودينهم ، قال فيقول رسول الله صلى الله عليه وسلم « نَمَ أَنَا الّذِي أَفُولُ ذَلِكَ ، قال فلقدراً بت منهم رجلا أخذ عجامع ردائه ، قال وقام أبو بكر الصديق رضي الله عنه دونه يقول وهو يبكى « وَيُلكُمُ أَتَقْتُلُونَ رَجُلاً أَنْ يَقُولَ رَبّى الله » قال مم انصرفوا عنه ، وإن ذلك لأشد ماراً بت قريشا بلغت منه

وفى رواية أخرى عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما ، قال بينا رسول الله صلى الله عليه وسلم (1) فِناه الكعبة ، إذ أقبل عقبة بن أبى معيط ، فأخذ بمنكب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فلف ثوبه فى عنقه ، فخنقه خنقا شديدا ، فجاء أبو بكر فأخذ بمنكبه ، ودفعه عن وسول الله صلى الله عليه وسلم ، وقال « أَتَقْتُلُونَ رَجُلاً أَنْ يَقُولَ رَبِّى اللهُ وَقَدْ جَاءَكُمْ ، والْمَيْنَاتِ مِنْ رَبُّكُمْ ،

وروي أن معاوية رضي الله عنه حبس العطاء ، فقام إليه أبو مسلم الخولاني ، فقال له يامعاوية إنه ليس من كدله ، ولا من كد أمك ، ولا من كد أمك ، قال فغضب معاوية ونزل عن المنبر ، وقال لهم : مكانكم ، وغاب عن أعينهم ساعة ، ثم خرج عليهم وقداغتسل فقال إن أبا مسلم كلني بكلام أغضبني ، وإني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم (" يقول و أنعضب من الشيطان والشيطان خلق من النار وَإِنَّا تُطفأ النَّارُ بِالمَّاء فَإِذَا غَضِب أَخَدَكُم فَلْيغتسل » وإنى دخلت فاغتسلت ، وصدق أبو مسلم ، إنه ليس من كدى ، ولا من كدأى ، فهلموا إلى عطائكم

وروي عن ضبة بن محصن العنزى قال : ('') كان علينا أبوموسى الأشعرى أمير ابالبصرة فكان إذا خطبنا حمد الله وأثنى عليه ، وصلى على النبي صلى الله عليه وسلم ، وأنشأ يدعو لعمر

<sup>(</sup> ١ ) حديث عبد الله بن عمرو بينا رسول الله صلى الله عليه وسلم بفناء الكعبة إذ أقبل عَقبة بن أبى معيط فأخذ بمنكب رسول الله صلى الله عليه وسلم ــ الحديث : رواه المخارى

<sup>(</sup>٢) حديث معاوية النضب من الشيطان ــ الحديث : وفي أوله قصة أبو نعيم في الحلية وفيه من لا أعرفه

<sup>(</sup>٣) حديث ضبة بن عصن كان علينا أبو موسى الأشعرى أميرا بالبصرة وفيه عن عمر أنه قال والله الميلة من أبى بكر ويوم خير من عمر وآل عمر فهل لك أن أحدثك بيومه وليلته فذكر ليلة المجرة وواها ويوم الردة بطوله رواه البيهتي في دلائل النبوة باسناد ضعيف هكذا وقعة المجرة وواها

رضى الله عنه ، قال فغاظنى ذلك منه ، فقمت إليه فقلت له : أين أنت من صاحبه ، تفضيله عليه : فصنع ذلك 'جما ' ثم كتب إلى عمر يشكونى ، يقول إن ضبة بن محصن العنزيسي يتعرض لى فى خطبتى ، فكتب إليه عمر أن أشخصه إلى " ، قال فأشخصنى إليه ، فقدمت فضر بت عليه الباب فخرج إلى " ، فقال من أنت ؟ فقلت أنا ضبة ، فقال لى لامرحباو لاأهلا قلت أما المرحب فن الله ، وأما الأهل فلاأهل لى ولامال ، فباذا استحللت باعمر إشخاصى من مصرى بلا ذنب أذنبته ولا شىء أتيته ، فقال ماالذى شجر يبنك و بين عاملى ، قال قلت الآن أخبرك به إنه كان إذا خطبنا حمد الله ، وأثنى عليه ، وصلى على النبي صلى الله عليه وسلم ثم أنشأ يدعو لك ، فغاظنى ذلك منه فقمت إليه ، فقلت له أين أنت من صاحبه تفضله عليه فصنع ذلك 'جما ، ثم كتب إليك يشكونى ، قال فاندفع عمر رضى الله عنه باكوهو يقول ؛ فضنع ذلك 'جما ، ثم كتب إليك يشكونى ، قال فاندفع عمر رضى الله عنه ، عفر الله لك ، قال قلت : غفر الله لك ، قال قلت : غفر الله لك ، قال قلت : غفر الله لك ، قال بكر ويوم خير من عن يا أمير المؤمنين ، قال ثم اندفع باكيا وهو يقول ، والله لليلة من أبى بكر ويوم خير من عن وآل عمر ، فهل لك أن أحدثك بلياته و يومه ، قلت : نم ، قال :

أما الليلة: فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم لما أراد الخروج من مكة هاربامن المسركين خرج ليلا ، فتبعه أبو بكر ، فيمل يمشى مهمة أمامه ، ومرة خلفه ، ومرة عن يمينه ، ومرة عن يساره ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم ما هذا يا أبا بكر ؟ ما أعرف هذا من أفعالك ، فقال يا رسول الله أذكر الرصد ، فأكون أمامك ، وأذكر الطلب ، فأكون خلفك ، ومرة عن يمينك ، ومرة عن يسارك ، لا آمن عليك ، قال فشى رسول الله صلى الله عليه وسلم ليلنه على أطراف أصابعه حتى حفيت ، فلما رأى أبو بكر أنها قد حفيت على عائقه ، وجمل يشتد به حتى أتى فم الغار فأنزله ، ثم قال والذى بعثك بالحق لا تدخله حتى أدخله ، فإن كان فيه شيء نزل بى قبلك ، قال فدخل فلم ير فيه شيئاً فحمله ، فأدخله حتى أدخله ، فإن كان فيه شيء نزل بى قبلك ، قال فدخل فلم ير فيه شيئاً فحمله ، فأدخله

البخارى من حديث عائشة بغير هذا السياق واتفق عليها الشيخان من حديث أبى بكر بلفظ، آخر و لهما من حديث أبى بكر بلفظ، آخر و لهما من حديثه قال قلت يارسول الله لو أن أحدهم نظر إلى قدميه أبصرنا تحتقدميه فقال ياأبا بكر ما ظنك باثنين الله ثالثهما وأما قاله لأهل الردة فني الصحيحين من حديث أبي هريرة لما توفى رسول الله صلى الله عليه وسلم واستخلف أبو بكر وكفر من كفر من العرب قال عمر لأبي بكر كيف تفاتل الناس ــ الحديث

وكان فى الغار خرق فيه حيات وأفاع ، فألقمه أبو بكر قدمه مخافة أن يخرج منه شى و إلى وسول الله صلى الله عليه وسلم فيؤذيه ، وجعلن يضربن أبا بكر فى قدمه ، وجعلت دموعه تتحدر على خديه من ألم ما يجد ، ورسول الله صلى الله عليه وسلم يقول له « يَا أَبا بَكْرٍ لَا تَحْزَنَ اللهُ مَعْنَا فَأَ ثَرَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ ، والطمأ نينة لأبى بكر » فهذه ليلته

وأما يومه: فلما توفى رسول الله صلى الله عليه وسلم ارتدت العرب، فقال بعضهم نصلى ولانزكى ، فأتيته لا آلوه فصحا ، فقلت يا خليفة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، تألف الناس وأرفق بهم ، فقال لى أجبار فى الجاهلية خوار فى الاسلام ؟ فباذا أتألفهم ؟ قبض رسول الله صلى الله عليه وسلم وارتفع الوحى ، فوالله لو منعونى عقالا كانوا يعطونه رسول الله صلى الله عليه وسلم قاتتهم عليه ، قال فقاتلنا عليه ، فكان والله رشيدا لأمر ، فهذا يومه

ثم كتب إلى أبى موسى يلومه

وعن الأصمى ، قال : دخل عطاء بن أبى رباح على عبد الملك بن مروان ، وهو جالس على سريره ، وحواليه الأشراف من كل بطن ، وذلك بمكة فى قت حجه فى خلافته ، فلما بصر به قام إليه وأجلسه معه على السرير ، وقعد بين يديه ، وقال له يا أبا محمد ما حاجتك ؟ فقال يا أمير المؤمنين : اتق الله فى حرم الله ، وحرم رسوله ، فتماهده بالمهارة ، واتق الله فى أو لاد المهاجرين والأنصار ، فإنك بهم جلست هذا المجلس ، واتق الله فى أهل الثغور فإنهم حصن المسلمين ، وتفقد أمور المسلمين ، فإنك وحدك المسئول عنهم ، واتق الله فيمن على بابك فلا تغفل عنهم ، ولاتغلق بابك دونهم ، فقال له أجل أفسل ، ثم نهض وقام فقبض عليه عبد الملك ، فقال يا أبا محمد إنما سألتنا حاجة لنيرك ، وقد قضيناها ، فما حاجتك أنت ؟ عليه عبد الملك ، فقال يا أبا محمد إنما سألتنا حاجة لنيرك ، وقد قضيناها ، فما حاجتك أنت ؟

وقد روى أن الوليد بن عبد الملك قال لحاجبه يوما قف على الباب ، فإذا مر بك رجل فأدخله على ليحدثنى ، فوقف الحاجب على الباب مدة ، فمر به عطاء بن أبى رباح وهو لا يعرفه فقال له يا شيخ ادخل إلى أمير المؤمنين ، فإنه أمر بذلك ، فدخل عطاء على الوليد ، وعنده عمر بن عبد العزيز ، فلما دنا عطاء من الوليد ، قال السلام عليك ياوليد ، قال فغضب الوليد

على حاجبه ، وقال له ويلك أمرتك أن تدخل إلى رجلا يحدثنى ويسامرني ، فأدخيت إلى رجلا لم يرض أن يسمينى بالاسم الذى اختاره الله لى ، فقال له حاجبه ما مرى أحدغيره ، ثم قال لعطاء اجلس ، ثم أقبل عليه يحدثه ، فكان فيا حدثه به عطاء أن قال له : بلغنا أن فى جهنم واديا يقال له هبهب ، أعده الله لكل إمام جائر فى حكمه ، فصعتى الوليدمن قولة وكان جالسا بين يدى عتبة باب المجلس ، فوقع على قفاه إلى جوف المجلس مغشيا عليه، فقال عمر لعطاء قتلت أمير المؤمنين ، فقبض عطاء على ذراع عمر بن عبد العزيز فغمزه نمزة شديدة ، وقال له يا عمر إن الأمر جد فحد ، ثم قام عطاء وانصرف، فبلغنا عن عمر بن عبد العزيز ومدالعزيز رحمه الله أنه قال : مكثت سنة أجد ألم نمزته فى ذراعى

وكان ابن شميلة يوصف بالعقل والأدب، فدخل على عبد الملك بن مروان، فقال له عبد الملك تكلم، قال بم أتكلم؟ وقد علمت أن كل كلام تكلم به المتكلم عليه وبال إلا ماكان لله، فبكى عبد الملك ثم قال يرحمك الله، لم يزل الناس يتواعظون ويتواصون، فقال الرجل بأمير المؤمنين إن الناس في القيامة لا ينجون من غصص مرارتها، ومعاينة الردى فيها، إلا من أرضى الله بسخط نفسه، فبكى عبد الملك، ثم قال لا جرم لأجعلن هذه الكلمات مثالا تصب عيني ما عشت.

هدى الله من أهل الأيمان ، فأقول: ابن عم النبي عليه السلام ، وختنه على ابنته ، وأحب الناس إليه ، وصاحب سوابق مباركات ، سبقت له من الله ، لن تسطيع أنت ولا أحد من الناس آن يحظرها عليه ، ولا يحول بينه وبينها ، وأقول إن كانت لعليّ هناة فالله حسبه ، والله ماأجد فيه قولًا أعدل من هذا ٤ فبسر وجه الحجاج وتغير ، وقام عن السرير مفضبا ، فدخل بيتاً ا حُلفه ويحرجنا ، قال عامر الشعى فأخهدت بيد الحسن ، فقلت ياأبا سعيد. أغضبت الأمير وأوغرت صدره، فقال إليك عنى ياعامر ، يقول الناس عامر الشمي عالم أهل الكوفة أتيت شيطانا من شياطين الأنس تكلمه بهواه ، وتقاربه في رأمه ، ويحك ياعامر ، هلا اتقيت إن سئلت فصدقت ، أو سكت فسلمت ، قال عامر ياأبا سميد ، قد قلتها وأنا أعلم مافيها ، قال الحسن فذاك أعظم في الحجة عليك ، وأشد في التبمة ، قال وبمث الحجـاج إلى الحسن فلما دخل عليه قال أنت الذي تقول : قاتلهم الله ، قتلوا عباد الله على الدينــــار والدرم ، قال : نعم قال: ما حملك على هذا؟ قال ماأخذ الله على العلماء من المواثيق ليبيننه للناس ولا يمكتمونه قال باحسن أمسك عليك لسانك ، وإياك أن يبلغني عنك ماأكره فأفرق بين رأسك وجسدك وحكي أن حطيطا الزيات جيء به إلى الحجاج ، فلما دخل عليه ، قال أنت حطيط؟ قال نعم ، سل عما بدالك ، فإنى عاهدت الله عند المقام على ثلاث خصال ، إن سئلت لأصدقن وإذ ابتليت لأصيرن، وإن عوفيت لأشكرن، قال فما تقول في ؟ قال أقول إنكمن أعداء الله في الأرض، تنتهك المحارم، وتقتل بالظنة، قال فما تقول في أمير المؤمنين عبد الملك ابن مروان ، قال أنول إنه أعظم جرما منك ، وإنما أنت خطيئة من خطاياه ، قال فقال الحجاج ضعوا عليه العــذاب، قال فانتهى به العذاب إلى أن شقق له القصب، ثم جملوه على لحمه ، وشدوه بالحبال ، ثم جعلوا يمدون قصبة قصبة ، حتى انتحلوا لحمه فما سمعوه يقول شيئًا ، قال فقيل للحجاج إنه في آخر رمق ، فقال أخرجوه فارموا له في السوق .قال جمفر فأتيته أنا وصاحب له فقلنا له حطيط ألك حاجــة ؟ قال شربة ماء فأتوه بشربة ، ثم مات وكان ان ثمان عشرة سنة رحمة الله عليه

وروي أن عمر بن هبيرة دعا بفقهاء أهل البصرة ، وأهل الكوفة، وأهل المدينة ، وأهل

الشام، وقرائها، فجمل يسألهم وجمل يكلم عامرا الشمي فجمل لايسأله عن شيء إلا وجد عنده منه علما ، ثم أقبل على الحسن البصرى فسأله ، ثم قال هما هذان ، هــذا رجل أهل الكوفة يمني الشمي ، وهذا رجل أهل البصرة يمني الحسن، فأمر الحاجب فأخرج الناس وخلا بالشعبي والحسن ، فأقبل على الشعبي ، فقال ياأبا عمرو إني أمين أمير المؤمنين على المراق وعامله عليها ، ورجل مأمور على الطاعة ، ابتليت بالرعية، ولزمني حقهم ، فأنا أحب حفظهم ، وتعهد ما يصلحهم مع النصيحة لهم ، وقد يبلغني عن العصابة من أهل الديار الأمر أجد عليهم فيه ، فأفيض طائفة من عطائهم فأضعه في بيت المال ، ومن نيتي أن أرده عليهم فيبلغ أمير المؤمنين أني قد قبضته على ذلك النحو ، فيكتب إلى أن لا ترده فلا أستطيع رد أمره ، ولا إنفاذ كتابه ، وإنما أنا رجل مأمور على الطاعة ، فهل عليٌّ في هـذا تبعة ؟ وفي أشباهه من الأمور ، والنية فيها على ما ذكرت ، قال الشمى فقلت : أصلح الله الأمير إنما السلطان والد يخطىء ويصيب، قال فسر بقولى وأعجب له، ورأيت البشر في وجهه وقال فلله الحمد ، ثم أقبل على الحسن فقال ما تقول يا أبا سعيد؟ قال قد سمعت قول الأمير يقول إنه أمين أمير المؤمنين على العراق وعامله عليها ، ورجل مأمور على الطاعة ، ابتليت بالرعية ، ولزمني حقهم والنصيحة لهم ، والتعهد لما يصلهم ، وحق الرعيــة لازم لك ، وحق عليك أن تحوطهم بالنصيحة ، وإني سمعت عبد الرحمن بن سمرة القرشي صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (١<sup>)</sup>« مَنِ اسْنُرْعِيَ رَعَيَّةً فَلَمْ يَحُطُها بالنَّصِيحَةِ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ أَلَجْنَة » ويقول إنى ربما قبضت منعطاتهم إرادة صلاحهم واستصلاحهم ، وأن يرجعوا إلى طاعتهم فيبلغ أمير المؤمنين أني قبضتها على ذلك النحو فيكتب إلى أن لا ترده ، فلا أستطيع رد أمره ، ولا أستطيع إنفاد كتابه ، وحق الله ألزم من حق أمير المؤمنين ، والله أحق أن يطاع ، ولا طاعة لمخلوق في معصية الخالق ، فأعرض كتاب أمير المؤمنين على كتاب الله عن وجل، فإن وجدته موافقا لكتاب الله فخذ به

<sup>(</sup>۱) حديث الحسن عن عبد الرحمن من سمرة من استرعى رعية فلم يحطها بالنصيحة حرم الله عليه الجنة وواه البغوى فى معجم الصحابة باسناد لين وقد اتفق عليه الشيخان بنحوه من رواية الحس عن معقل بن يسار

وإن وجدته غالفا لكتاب الله فإنبذه ؛ يا ان هبيرة انق الله فإنه يوشك أن يأتيك رسول من رب العالمين ، يزيلك عن سريرك ، ويخرجك من سعة قصرك إلى ضيق تبرك ، فتدع سلطانك ودنياك خلف ظهرك ، وتقدم على ربك ، وتنزل على عملك ، يا إن هبرة: إن الله لمينمك من يزيد ، وإن يزيد لا يمنعك من الله ، وإن أمر الله فو ق كل أمر ، وإنه لا طاعة فى معصية الله ، وإنى أحذرك بأسه الذي لا يرد عن القوم الجرمين ، فقال ابن هبيرة أربع على ظلمك أيها الشيخ ،وأعرض عن ذكر أمير المؤمنين ، فإن أمير المؤمنين صاحب العلم وصاحب الحكم ، وصاحب الفضل ، وإنما ولاه الله تمالى ماولاه من أمر هذه الأمة ، لعلماً · يه ، وما يملمه من فضله و نيته ، فقال الحسن ياابن هبيرة الحساب من وراثك ،سوط بسوط وغضب بغضب ، والله بالرصاد ، ياان هبيرة : إنك إن تلق من ينصح لك ف دينك ، و يحملك على أمر آخرتك، خير من أن تلتى رجلا ينرك ويمنيك، فقام ابن هبيرة وقد بسر وجهه وتغير لونه ، قال الشعى: فقلت ياأيا سعيد أغضبت الأمير ، وأوغرت صدره ، وحرمتنا معروفه وصلته ، فقال إليك عني ياعامر قال فخرجت إلى الحسن التحف والطرف ، وكانت له المنزلة واستخف بنا وجفينا ، فكان أهلا لما أدى إليه ، وكنا أهلا أن يفعل ذلك بنا فارأيت مثل الحسن فيمن رأيت من العاماء إلا مثل الفرس العربي بين المقارف، وما شهدنا مشهدا إلابرز علينا ، وقال لله عز وجل ، وقلنا مقاربة لهم قال عامرالشمي وأناأعاهد الله أن لا أشهد سلطانا بعد هذا المجلس فأحابيه

ودخل محمد بن واسع على بلال بن أبى بردة ، فقال له ما تقول فىالقدر ؟ فقال جيرانك أهل القبور فنفكر فيهم فإن فيهم شغلا عن القدر

وعن الشافعي رضى الله عنه ، قال حدثني عمى محمد بن على ، قال إنى لحاضر عبلس أميو المؤمنين أبي جعفر المنصور ، وفيه ابن أبي ذؤيب ، وكان والى المدينة الحسن بن زيد ، قال فأتى النفاريون فشكوا إلى أبى جعفر شيئا من أمر الحسن بن زيد ، فقال الحسن بأمير المؤمنين سل عهم ابن أبى ذؤيب ، قال فسأله فقال : ما تقول فيهم با ابن أبى ذؤيب ، قال فسأله فقال : ما تقول فيهم با ابن أبى ذؤيب ، فقال أشهد أنهم أهل تحطم في أعراض الناس كثير والأذي لهم ، فقال أبوجمفر قد محمتم

فقال النفاريون يا أمير المؤمنين سله عن الحسن بنزيد ، فقال يا إين أبر ذؤيب ما تقول ق الحسن ما قال ابن زيد ، فقال أشهد عليه أنه يحكم بغير الحق ويتبغ هواه ، فقال قد سمعت يا حسن ما قال فيك ابن أبى ذؤيب وهو الشيخ الصالح ، فقال يا أمير المؤمنين اسأله عن نفسك ، فقال ما تقول في ؟ قال تعفيني يا أمير المؤمنين قال أسألك بالله إلا أخبرتنى ، قال تسألني بالله كأنك لا تعرف نفسك ، قال والله لتخبرنى ، قال أسهد أنك أغذت هذا المال من غير حقه، فيملته في غير أهله ، وأشهد أن الظلم ببابك فاش ، قال فجاء أبو جعفر من موضعه حتى وضع بده في قفا ابن أبى ذؤيب فقبض عليه ، ثم قال له أما والله لولا أنى جالس ههنا لأخنت فارس والروم ، والديلم ، والترك ، بهذا المكان منك قال : فقال ابن أبى ذؤيب يا أمير المؤمنين ، قد ولى أبو بكر وعمر ، فأخذا الحق ، وقسما بالسوية ، وأخذا باففاء فارس والروم ، وأصغرا ولى أبو بكر وعمر ، فأخذا الحق ، وقسما بالسوية ، وأخذا باففاء فارس والروم ، وأصغرا وألى أبى ذؤيب والله يأ أبو جعفر قفاه وخلى سبيله ، وقال والله لو لا أنى أعلم أنك صادق لقتلتك فقال ابن أبى ذؤيب والله يأمير المؤمنين إنى لأنصح لك من ابنك المهدى ، قال له يأ با الحارث لقد مرنى ما خاطبت به هذا الجبار ، ولكن ساءنى قولك له ابنك المهدى ، فقال ينفر الله الك مرنى ما خاطبت به هذا الجبار ، ولكن ساءنى قولك له ابنك المهدى ، فقال ينفر الله لك مرنى ما خاطبت به هذا الجبار ، ولكن ساءنى قولك له ابنك المهدى ، فقال ينفر الله لك وله المهدى ، فقال ينفر الله لك

وعن الأوزاعى عبد الرحمن بن عمرو (١) قال بعث إلى أبوجعفر المنصور أمير المؤمنين وأنا بالساحل ، فأتيته ، فلما وصلت إليه وسلمت عليه بالخلافة رد على واستجلسى ثم قال لى ماالذى أبطأ بك عنا ياأوزاعى ؟ قال قلت وما الذى تربد ياأمير المؤمنين ؟ قال أريد الأخذ عنكم ، والاقتباس منكم ، قال فقلت فانظر ياأمير المومنين أن لا تجهل شيئًا مما أقول لك قال وكيف أجهله وأنا أسألك عنه ، وفيه وجهت إليك وأقدمتك له ، قال قلت أخاف أن

<sup>(</sup>۱) حديث الأوزاعي مع النصور وموعظته له وذكر فيها عشره أحاديث مرفوعة والقصة بجملتهار واها ابن أبي لمدنيا في كيتاب مواعظ الخلفاء ورويناها في مشيخة بوسف ابن كامل الخفاف ومشيخة ابن طبرزد وفي اسنادها أحمد بن عبيد بن ناصح قال ابن عدى يحدث بمناكير وهو عندي من أهل الصدق وقد رأيت سرد الاحاديث الذكورة في الموعظة لنذكر هل لمعنها طريق غير هذا الطريق وليعرف مخابي كل حديث أوكونه مرسلا فأولها

تسمعه ثم لا تعمل به ، قال فصاح بى الربيع وأهوى بيده إلى السيف ، فانتهره المنصور وقال هسذا مجلس مثوبة لا مجلس عقوبة ، فطابت نفسى وانبسطت فى الكلام ، فقلت باأميو المؤمنين حدثنى مكحول عن عطية بن بشر ، قال ( ) قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « أيّما عبد جاءته مو عظة من الله في دينه فإنها نعمة من الله سيقت إليه فإن قبلها بشكر و إلا كانت حُجّة من الله عليه ليزداد بها إنها و يَرْدَادَ الله بهاستخطاً عليه »

يا أمير المؤمنين مدَّني مكحول عن عطية بن ياسر ، قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « أَيُّما وَال ماتَ غَاشًا لرَعيَّته حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الْجُنَّةَ »

ياأمير المؤمنين من كره الحق فقد كره الله ، إن الله هو الحق المبين ، إن الذي لين فلوب أمتكم لكم حين ولا كم أموره ، لقرابتكم من رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وقد كان بهم رؤفا رحيا ، مواسيا لهم بنفسه في ذات يده ، محمودا عند الله وعند الناس ، فحقيق بك أن تقوم له فيهم بالحق ، وأن تكون بالقسطله فيهم قاعًاولعوراتهم ساترا ، لا تغلق عليك دونهم الأبواب ، ولا تقيم دونهم الحجاب ، تبتهج بالنعمة عنده ، و تبتنس بما أصابهم من سوء

ياأمير المؤمنين قد كنت في شفل شاغل من خاصة نفسك عن عامة الناس الذين أصبحت تملكهم ، أحمرهم وأسوده ، مسلمهم وكافره ، وكل له عليك نصيب من العدل ، فكيف بك إذا انبعث منهم فئام وراء فئام ، وليس منهم أحد إلا وهو يشكو بلية أدخلتها عليه أو ظلامة سقتها إليه

يا أمير المؤمنين حدثني مكحول عن عروة بن رويم ، قال كانت بيد رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢) جريدة بستاك بها ويروع بها المنافقين ، فأتاه جبرائيل عليه السلام ، فقال له

<sup>(</sup>١) حديث عطية بن بشراً عبد جاءته موعظة من الله في دينه فانها نعمة من الله ـ الحديث : ابن أبي الد. نيا في مواعظ الحلفاء

<sup>(</sup> ٧ ) حديث عطية بن ياسر أيما وال بات غشا لرعيته حرم الله عليه الجنة : ابن أبى الدنيا فيه وابن عدى في السكامل في ترجمة أحمد بن عبيد

<sup>((</sup> ٣ ) حديث عروة بن رويم كانت بيد رسول الله صلى الله عليه وسلم جريدة يستاك بها ويروع بهاالمنافقين الحديث : ابن أبي الدنيا فيه وهو مرسل وعروة ذكره ابن حيان في ثقات التابعين

با محمد ، ماهذه الجريدة التي كسرت بهاقلوب أمتك ، وملا "ت قلوبهم رعبا ، فكيف بمن شقق أستاره ، وسفك دماءه ، وخرب دياره ، وأجلاه عن بلاده ، وغيبهم الحوف منه ياأمير المؤمنين حدثني مكخول عن زياد ، عن حارثة عن حبيب بن مسامة ، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم (1) دعا إلى القصاص من نفسه في خدش خدشه أعرابيا لم يتعمده فأتاه جبريل عليه السلام ، فقال : يا محمد إن الله لم يبعثك جبارا ولا متكبرا ، فدعا النبي صلى الله عليه وسلم الأعرابي فقال د افتص مني » فقال الأعرابي قدأ حللنك ، بأبي أنت وأمى وما كنت كليه وسلم الأعرابي فقال د افتص مني نفسي فدعا له بخير

ياأمير المؤمنين رض نفسك لنفسك ، وخذلها الأمان من ربك ، وارغب ف جنة عرضها السموات والأرض التي يقول فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم (" «لَقَيْدُ قَوْسٍ أَحَدِكُمْ مِنَ المُنْيَا وَمَا فِهَا ،

ياأمير المؤمنين ، إن الملك لو بق لمن قبلك لم يصل إليك ، وكذا لا يبق لك كالم يبق لغيرك ياأمير المؤمنين أتدرى ماجاء فى تأويل هذه الآيه عن جدك (ما لهذا الكتاب لا يُفادِرُ منبيرة ولا كبيرة إلا أحصاها (١) قال الصغيرة التبسم، والكبيرة الضحك ، فكيف عما مملته الأيدى وحصدته الألسر

يا أمير المؤمنين بلغني أن عمر بن الخطاب رضى الله عنه ، قال لو ماتت سخلة على شاطىء الفرات صيمة ، لخشيت أن أسأل عنها ، فكيف عن حرم عدلك وهو على بساطك ،

با أمير المؤمنين أندرى ماجاء في تأويل هذه الآية عن جدك (كَا دَاوُدُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ قَاحْكُم ْ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ وَلَا تَنَبِّيعِ الْهُوكَى فَيُضِلَّكَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ (٢٠)

<sup>(</sup>۱) حدیث حبیب بن مسلمة ان رسول الله صلی الله علیه وسلم دعا إلی القصاص من نفسه فی خدش خدش خدشه أعرابیا لم یتعمده ـ الحدیث : ابن أبی الدنیا فیــه وروی أبو داود والنسائیمن حدیث عمر قال رأیت رسول الله صلی الله علیه وسلم أقص من نفســه وللحاكم من روایة عبد الرحمن بن أبی لیــلی عن أبیه طعن رسول الله صلی الله علیه وسلم فی خاصرة أسیدن حضیر فقال أو جعتنی قال اقتص ـ الحدیث : قال محیح الاسناد

<sup>﴿</sup> ٣ ﴾ حديث لفيد قوس أحدكم من الجنة خير من الدنيا وما فيها: ابن أبي الدنيا من رواية الأوزاعي معشلا لم يذكر اسناده ورواه البخاري من حديث أنس بلفظ لقاب

<sup>(</sup>١) الكلف: ٤٩ (٢) ص: ٢٢

قال الله تمالى فى الزبور: ياداود إذا قمدالخصمان بين يديك، فكان لك فى أحدهما هوى، فلا تتمنين فى نفسك أن يكون الحق له فيفلح على صاحبه فأمحوك عن نبوتى ، ثم لا تكون خليفتي ولا كرامة ، يا داود إنما جملت رسلى إلى عبادى رعاء كرعاء الإبل ، لعلمهم بالرعاية ، ورفقهم بالسياسة ، ليجبروا الكسير ويدلوا الهزيل على الكلا والماء

يا أمير المؤمنين إنك قد بليت بأمر . لو عرض على السموات والأرض والجبال لأبين أن بحملنه وأشفقن منه .

يا أمير المؤمنين حدثنى يزيد بن جابر عن عبد الرحمن بن محرة الألصارى أن محر بن الخطاب وضى الله عنه (۱) استعمل رجلا من الأنصار على الصدقة ، فرآه بعد أيام مقيا ، فقال له ما منه ك من الخروج إلى عملك ، أما علمت أن لك مثل أجر المجاهد في سبيل الله ، قال : لا قال : وكيف ذلك ؟ قال إنه بلغني أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال « ما مِنْ وَال يلي شَيْئاً مِنْ أُمُورِ النّاسِ إِلّا أُوتِي بِهِ يَوْمَ الْقِيامَةِ مَمْلُولَة " يَدُهُ إِلَى عُنْقِهِ لَا يَفُكُمُ إِلَّا الْعَدْلُهُ فَيُوقِفُ عَلَى جُسْرٍ مِنَ النّارِ يَنْتَفِضُ بِهِ ذَلِكَ الجُسْرُ انْتِفَاصَةً تُريلُ كل عضو مِنه عَنْ مَوْفِيهِ مُمَّ يُعادُ فَيُحاسَبُ فَإِنْ كَانَ مُسِنا الله على الله عنه ممن سمعتهذا ،قال مو شروسي الله عنه ممن سمعتهذا ،قال الجُسْرُ فَيَهُوي بِهِ فِي النّارِ سَبْمِينَ خَرِيفاً » فقال له محر رضي الله عنه ممن سمعتهذا ،قال من أبى در وسلمان ، فأرسل إليهما عمر فسألهما فقالا نعم ، سمعناه من رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال عمر واعمراه من يتولاها بما فيها ، فقال أبو ذر رضى الله عنه : من سلت عليه وسلم ، فقال عمر واعمراه من يتولاها بما فيها ، فقال أبو ذر رضى الله عنه : من سلت عليه وسلم ، فقال عمر واعمراه من يتولاها بما فيها ، فقال أبو ذر وضى الله عنه ، ممناه وسلم ، مناه به والمراه من يتولاها الله عليه وضعه على وجهه ، ثم بكى وانتحب حتى أبكاني ، ثم قلت ياأبير المؤمنين قد سأل جدك العباس النبي صلى الله عليه وسلم ، إمارة مكة حتى أبكاني ، ثم قلت ياأبير المؤمنين قد سأل جدك العباس النبي صلى الله عليه وسلم ، إمارة مكة حتى أبكاني ، ثم قلت ياأبير المؤمنين قد سأل جدك العباس النبي على الله عليه وسلم ، إمارة مكة عليه وسلم ، إلى المؤمنين قد سأل جدك العباس النبي على الله عليه وسلم ، إمارة مكة المؤمنين قد سأل عليه المؤمنين قد سأل عبد المؤمنين قد سأل عبد المه المعمد المؤمنين قد سأل عبد المؤمنين قد سأله المؤمنين قد سأله عبد المؤمني المؤمنين قد سأله عبد المؤمنين قد سأله عبد المؤمنين قد سأله عبد المؤمنين قد سأله عبد المؤمني الم

<sup>(</sup>۱) حديث عبد الرحمن بن عمر أن عمر استعمل رجلا من الأنصار على الصدقة... الحديث: وفيه مرفوعا مامن وال بلى شيئامن أمور الناس الاأتح الله يوم القيامة مقاولة يده إلى عنقه ما الحديث: ابن أبى الدنيا فيه مهذا الوجه ورواه الطبراى من رواية سويد بن عبد العزيز عن يسار أبى المحكم عن أبى وائل أن عمر استعمل بشربن عاصم فذكر أخصر منه وان بشرا سمعه من النبى صلى الله عليه وسلم ولم يذكر فيه سلمان

أو الطائف ، أو اليمن ، فقال له النبي عليه السلام (١) « يا عَبَّاسُ يا عُمَّ النِّيِّ قَلْسُ تَحْدِيهَا خَيْرٌ مِنْ إِمَارَةٍ لاَ نَحْصِيها ، نصيحة منه لعمه ، وشفقة عليه ، وأخبره أنه لاينني عنه من الله شيئاً إذ أو خي الله إليه ( وَأَنْدُرْ عَشِيرَ اَكَ ٱلْأَثْرَ بِينَ (١)) فقال (١) هيا عَبَّاسُ وَيا صَفِيَّةُ مَن الله شيئاً إذ أو خي الله إليه ( وَأَنْدُرْ عَشِيرَ اَكَ ٱلْأَثْرَ بِينَ أَنْ ) فقال (١) فقال (١) هيا عَبَّاسُ وَيا صَفِيّة مَن الله شيئاً إن لي عَبيلي وَلَكُمْ عَمَلَكُمْ مِنَ الله شيئاً إن لي عَبيلي وَلَكُمْ عَمَلَكُمْ ، .

وقد قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، لايقيم أمر الناس إلا حصيف العقل ، أريب العقد ، لا يطلع منه على عورة ، ولا يخاف منه على حرة ، ولا تأخذه في الله لومة لا ثمم

وقال: الأمراء أربعة ، فأمير قوى ، ظلف نفسه وعماله ، فذلك كالمجاهد فى سبيل الله يد الله باسطة عليه بالرحمة ، وأمير فيه ضعف ، ظلف نفسه وأرتع عماله لضعفه ، فهو على شفا هلاك إلا أن يرحمه الله ، وأمير ظلف عماله وأرتع نفسه ، فذلك الحطمة الذى قال فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم ('' « شَرُّ الرُّعَاةِ الخَطَمة فَهُوَ الْهَالِكُ وَحْدَهُ » وأمير أرتع نفسه وعماله فهلكوا جيما

وقد بلغنى ياأمير المؤمنين أن جبرائيل عليه السلام أنى النبي صلى الله عليه وسلم أنه فقال الله عليه وسلم أتيتك حين أمر الله عنافخ النار فوضعت على النار تسمر ليوم القيامة ، فقال له ه يأجبريل صيف لى النّار ، فقال إن الله تعالى أمر بها فأوقد عليها ألف عام حتى احمرت ، ثم أوقد عليها ألف عام حتى اصفرت ، ثم أوقد عليها ألف عام حتى اسودت ، فهي سوداء مظامة

<sup>(</sup> ٢ ) حديث بإعباس وياصفية ويافاطمة لاأغنى عنكم من الله شيئالي عملى ولكم عملكم: ابن أبي الدنياهكذا

معضلادوناسناد ورواه البخاري من حديث أبي هريرة متصلادون قوله لي عملي ولكم عملكم

<sup>(</sup> ٣ ) حديث شر الرعاة الحطمة:رواه مسلم من حديث عائد بن عمروللزى متصلا وهو عندابن ابىالدنيا عن الأوزاعي معصلا كاذكره الصنف

<sup>(</sup> ٤ ) حديث بلغى أن حبريل أى النبي صلى الله عليه وسلم فقال أثبتك حين أمر الله بمنافيخ النار وضعت على النار تسعر ليوم القيامة ـ الحديث: بطوله ابن أبي الدنيا فيه هكذا معضلا بغير اسناد

<sup>(</sup>۱) الفعراد : ۲۱٤

لايفيء جرها، ولا يطفأ لهبها، والذي بعثك بالحق لو أن ثوبا من ثياب أهل النار أظهر لأهل الأرض لماتوا جيما، ولو أن ذنوبا من شرابها صب في مياه الأرض جيما لقتل من ذافعه، ولو أن ذراعا من السلسلة التي ذكرها الله وضع على جبال الأرض جيما لذا بت ومااستقلت ولو أن رجلاً دخل النار ثم أخرج منهالمات أهل الأرض من نتن ربحه وتشويه حلقه وعظمه، فبكي النبي صلى الله عليه وسلم، وبكي جبريل عليه السلام لبكائه، فقال أتبكي يامحمد وقد غفر لك ماتقدم من ذنبك وما تأخر، فقال: « أَفَلا أَكُونُ عَبْداً شَكُوراً و لِم بَكُيْت يَا جِبْرِيلُ وَأَنْت الرُّوحُ ٱلْأَمِينُ أَمِينُ الله عَلى وَحْيِهِ » قال أخاف أن أبتلي و لم ابتلى به هاروت وماروت، فهو الذي منعني من اتكالى على منزلتي عند ربى، فأكون قد أمنت مكره، فلم يزالا يبكيان حتى نوديا من السماء ياجبريل ويا محمد، إن الله قد آمنكا أن تعصياه فيمذبكا، وفضل محمد على سائر الأنبياء، كفضل جبريل على سائر الملائكة

وقد بلغني يا مير المؤمنين أن عمر من الخطاب رضى الله عنه : قال اللهم إن كنت تعلم أنى أبلى إذا قعد الخصمان بين يدى على من مال الحق من قريب أو بعيد فلا عهلنى طرفة عين يأمير المؤمنين إن أشد الشدة القيام لله بحقه ، وإن أكرم الكرم عند الله التقوى وإنه من طلب العز بطاعة الله رفعه الله وأعزه ، ومر طلبه عمصية الله أذله الله ووضعه فهذه نصيحتى إليك والسلام عليك ، مم مهضت ففال لى إلى أين فقلت إلى الولد والوطن بإذن أمير المؤمنين إن شاء الله ، فقال قد أذنت الكوشكرت الك نصيحتك وقبلتها ، والله الموفق المنجر والمعين عليه ، وبه أستمين وعليه أتوكل ، وهدو حسى ونعم الوكيل ، فلا تخلني من مطالعتك إياى عثل هذا ، فإ بك المقبول القول غير المتهم في النصيحة قلت أفعل إن شاء الله قال محمد بن مصعب فأمر له عال يستمين على خروجه فم يقبله ، وقال أنا في غنى عنه وما كنت لأبيع نصيحتي بعرض من الدنيا وعرف المنصور مذهبه فلم يجد عليه في ذلك وعن ابن المهاجر قال قدم أمير المؤمنين المنصور مكة شرفها الله ، طبا فكان يخرج من دار الندوة إلى الطواف في آخر الليل ، يطوف ويصلى ولا يعلم به ، فإذا طلع الفجر رجع إلى دار الندوة وجاء المؤذنون فسلموا عليه ، وأقيمت الصلاة فيصلى بالناس ، فخرج ذات الى دار الندوة وجاء المؤذنون فسلموا عليه ، وأقيمت الصلاة فيصلى بالناس ، فخرج ذات

ليلة حين أسحر ، فبينا هو يطوف إذ سمع رجلا عند الملتزم وهو يقول : اللهم إنى أشكو إليك ظهور البغي والفساد في الأرض؛ وما يحول بين الحق وأهله من الظلم والطمع، فأسرع المنصور في مشيه حتى ملا مسامعه من قوله ،ثم خرج فجلس ناحية من المسجد وأرسل إليه فدعاه ، فأتاه الرسول وقال له أجب أمير المؤمنين ، فصلى ركمتين . واستلم الركن ، وأقبل مع الرسول فسلم عليه ، فقال له المنصور ماهذا الذي سممتك تقولهمن ظهور البغي والفساد فى الأرض، وما يحول بين الحق وأهله من الطمع والظلم، فوالله لقد حشوت مسامعي ماأمرضي وأفلقني ، فقال ياأمير المؤمنين ، إن أمنتني على نفسي أنبأتك بالأمور من أصولها و إلا افتصرت على نفسي ففيها لى شغل شاغل ، فقال له أنت آمن على نفسك ، فقال الذي دخله الطمع حتى حال بينه وبين الحق وإصلاح ماظهر من البغي والفساد في الأرض أنت فقال ويحك وكيف يدخلني الطبع، والصفراء والبيضاء في يدى، والحلو والحامض فى قبضتى ، قال وهل دخل أحدا من الطمع مادخلك ياأمير المؤمنين ، إنالله تعالى استرعاله أمورالسامين وأموالهم ، فأغفلت أموره ، واهتمت بجمع أموالهم، وجعلت بينك ويبهم حجابًا من الجص والآجُر وأبوابًا من الحديد ، وحجبة معهمالسلاح ، ثم سجنت نفسك فيها منهم ، وبعثت عمالك في جمع الأموال وجبايتها ، واتخذت وزراء وأعوانا ظلمة ، إن نسيت لم يذكروك ، وإن ذكرت لم يعينوك ، وقويتهم على ظلم الناس بالأموال والكراع والسلاح وأمرت بأن لايدخل عليك من الناس إلافلان وفلان نفر سميتهم، ولم تأمر بإيصال المظلوم المال حق، فلما رآك هؤلاء النفر الذين استخلصتهم لنفسك ، وآثرتهم على رعيتك وأمرت أن لا يحجبوا عنك ، تجبي الأموال ولا تقسمها ، قالوا هذا قد خان الله ، فمالنا لانخونه وقد سخر لنا فاثتمروا على أن لا يصل إليك من علم أخبار الناس شي، إلاماأرادوا ، وأنلايخرج لك عامل فيخالف لهم أمرا إلا أفسوه حتى تسقط منزلته ، ويصغر قدره ، فلما انتشرذلك عنك وعنهم أعظمهم الناس وهابوهم ، وكان أوّل من صانعهم عمالك بالهدابا والأموال ليتقووا بهم على ظلم رعيتك ، ثم فعل ذلك ذووالقدرة والثروة من رعيتك لينالوا ظلم من دونهم

من الرعية ، فامتلاً ت بلاد الله بالطمع بنيا وفسادا ، وصار هؤلاء القوم شركاءك في سلطانك وأنت غافل ، فإن جاء متظلم حيل بينه و بين الدخول إليك ، و إن أراد رفع صوته أو قصته إليك عند ظهورك وجدك قد نهيت عن ذلك، ووقفت للناس رجلا ينظر في مظالمهم فإن جاه ذلك الرجل فبلغ بطانتك سألوا صاحب المظالم أن لا يرفع مظامته ، وإن كانت للمتظلم به حرمة وإجابة لم يمكنه مما يريد خوفا منهم ، فلا يزال المظلوم يختلف إليه ويلوذ به ويشكو ويستغيث ، وهو يدفعه ويعتل عليه ، فإذا جهدوا خرج وظهرت صرخ بينيديك ، فيضرب ضربا مبرحا ، ليكون نكالا لنيره ، وأنت تنظر ولا تنكر ولا تغير ، فما بقاء الإسلام وأهله على هذا ، ولقد كانت بنو أمية وكانت العرب لاينتهي إليهم المظاوم إلا رفعت ظلامته إليهم فينصف ، ولقد كان الرجل يأتي من أقصى البلاد حتى يبلغ باب سلطانهم ، فيناد\_ يأهل الإسلام فيبتدرونه مالك مالك فيرفعون مظامته إلى سلطانهم ، فينتصف ، ولقدكنت يا أمير المؤمنين أسافر إلى أرض الصين وبها ملك ، فقدمتها مرة وقــد ذهب سمع ملسكهم غِمل يبكي : فقال لهوزراؤه مالك تبكي لا بكت عيناك ، فقال : أما إنى لست أبكي على المصيبة · التي نزلت بي ، ولكن أبكى لمظاوم يصرخ بالباب فلا أسمع صوته ، ثم قال : أما إن كان قد ذهب سمعي فإن بصري لم يذهب، نادوا في الناس ألا لا يلبس ثوبا أحمر إلا مظــاوم فكان يركب الفيل ويطوف طرفي النهار هل يرى مظاوما فينصفه ، هذا يأمير المؤمنين مشرك بالله قد غلبت رأفته بالمشركين، ورقته على شبح نفسه في ملكه، وأنت مؤمن بالله وابن عم نبي الله ، لانغلبك رأفتك بالمسلين ورقتك على شيح نفسك ، فإنك لاتجمع الأموال إلا لواحد مون ثلاثة

إن قلت أجمه الولدى فقد أراك الله عبرا في الطفل الصغير ، يسقط من بطن أمه ، وما له على الأرض مال ، وما من مال إلا ودونه يد شحيحة تحويه ، فا يزال الله تعالى يلطف بذلك الطفل ، حتى تعظم رغبة الناس إليه ، ولست الذي تعطى ، بل الله يعطى مرف يشاء وإن قلت. أجمع المال لأشيد سلطاني ، فقد أراك الله عبرا فيمن كان قبلك ، ماأغني عنهم ما جمعوم من الذهب والفضة ، وما أعدوا من الرجال والسلاح والكراع ، وما ضرك وولد أبيك ماكنتم فيه من قلة الجدة والضعف ، حين أداد الله بكم ماأراد

وإن قلت : أجمع المال لطلب غاية هى أجسم من الغاية التى أنت فيهـــا فوالله ما فوق ما أنت فيه إلا منزلة لاتدرك إلابالعمل الصالح

يا أمير المؤمنين هل تعاقب من عصاك من رعيتك بأشد من القتل؟ قال: لا، قال: فكيف تصنع بالمُلك الذي خولك الله وما أنت عليه من ملك الدنيا ، وهو تعالى لايماقب من عصاء بالقتل ، ولبكن يعاقب من عصاه بالخلود في العــذاب الأليم ، وهو الذي يرى منك ما عقد عليه قلبك ، وأضمرته جوارحك فاذا تقول إذا انتزع الملك الحق المبين ملك الدنيا من بدك ، ودعاك إلى الحساب ، هل يغني عنك عنده شيء بماكنت فيه ، بماشححت عليه من ملك الدنيا ، فبكي المنصور بكاء شديداً حتى نحب وارتفع صوته ، ثم قال : يا ليتني لم أخلق ولم أك شيئًا ، ثم قال كيف احتيالي فيما خولت فيمه ، ولم أر من الناس إلا خائنا ، قال يا أمير المؤمنين عليك بالأمَّة الأعلام المرشدين ، قال ومن ه ؟ قال : العلماء قال:قدفروا منى ، قال هربوا منك مخافة أن تحملهم على ما ظهر من طريقتك من قبل عمالك ، ولكن افتح الأبواب ، وسهل الحجاب ، وانتصر للمظلوم من الظالم ، وامنع المظالم ، وخــ ذ الشيء مما حل وطاب، وافسمه بالحق والعدل، وأنا ضامن على أن من هم ب منك أن يأتيك فيعاونك على صلاح أمرك ورعيتك ، فقال المنصور : اللم وفقني أن أعمل بماقال هذا الرجل وجاء المؤذنون فسلموا عليه ، وأثيمت الصبلاة ، فخرج فصلى بهم ثم قال للحرسي ، عليك بالرجل إن لم تأتني به لأضربن عنقك ، واغتاظ عليه غيظا شديداً ، فخرج الحرسي بطلب الرجل فبينا هو يطوف ، فإذا هو بالرجل يصلى في بعض الشماب ، فقعد حتى صلى ، ثمقال: ياذا الرجل أما تتبق الله ، قال : بلي ، قال : أما تمرفه ، قال : بلي ، قال : فانطلق معي إلى الأمير ، فقد آلى أن يقتلني إن لم آته بك ، قال ليس لى إلى ذلك من سبيل ، قال : يقتلني قال: لا قال: كيف ، قال: تحسن تقرأنه قال: لا ، فأخرج من مزود كان معه رقامكتوبا فيهشىء ، فقال : خذه قاجمله في جيبك ، فإن فيه دعاء الفرج ، قال : ومادعاء الفرج ؟ قال: لا رزقه إلا الشهداء ، قلت : رحمك الله قد أحسنت إلى ، فإن رأيت أن تخبرني ماهذاالدعاء وما فضله ، قال من دعا به مساءاً وصباحا هدمت ذبوبه ، ودام سروره ، وعيت خطاياه واستجيب دعاؤه موبسط له في رزقه ، وأعطى أمله ، وأعين على عدوه ، وكنب عند الله

صديقا، ولا يموت إلا شهبداً ، تقول: اللم كا لطفت في عظمتك دون اللطفاه ، وعاوت بعظمتك على العظاء ، وعامت ما تحت أرضك كعامك عا فوق عرشك ، وكانت وساوس الصدور كالعلانية عندك ، وعسلانية القول كالسر في عامك ، وانقساد كل شيء لعظمتك، وخضع كل ذي سلطان لسلطانك ، وصار أمر الدنيا والآخرة كله ببدك ، اجعل لم من كل هم أمسيت فيه فرجا وغرجا ، اللم إن عفوك عن ذنوبي ، وتجاوزك عن خطيئتي ، وستوك على بيني أطعمني أن أسألك مالا أستوجبه بماقصرت فيه، أدعوك عن خطيئتي ، وستأنسا ، وإنك الحسن إلى وأنا المسىء إلى نفسي ، فيا بيني و بينك ، تتودد بغضك ، وأسبق إليك بالمعاصى ، ولكن الثقة بك حلتني على الجراءة عليك ، فعد بغضك وإحسانك على ، إنكأ أن التواب الرحيم ، قال فأخذته فصيرته في جببي ، ثم لم بغضك وإحسانك على ، إنكأ أن التواب الرحيم ، قال فأخذته فصيرته في جببي ، ثم لم يكن لى هم غير أمير المؤمنين فدخلت فسلمت عليه ، فرفع رأسه فنظر إلى و تبسم ، ثم قال ويلك و تحسن السحر ، فقلت لاوالله ياأم ير المؤمنين ، ثم قصصت عليه أمرى مع الشيخ ويلك و تحسن السحر ، فقلك ، وعال قد نجوت وأمر بنسخه ، وأعطاني عشرة آلاف درم ، ثم قال أتعرفه ؟ قلت : لا ، قال ذلك الخضر عليه السلام

وعن أبي عمران الجوى ، قال لما ولى هرون الرشيد الخلافة ، زاره العلماء عهنوه عاصار إليه من أمر الخلافة ، ففتح بيوت الأموال ، وأقبل يجيزه بالجوائز السنية ، وكان قبل فلك يجالس العلماء والزهاد ، وكان يظهر النسك والتقشف ، وكان مؤاخبا نسفيان ابن سعيد بن المنذر الثورى قدعا ، فهجره سفيان ولم يزره ، فاشتاق هرون إلى زيار ته ليخلو به ويحدثه ، فلم يزره ولم يعبأ عوضمه ، ولا عاصار إليه ، فاشتدذلك على هرون ، فكتب إليه كتابا يقول فيه بسم الله الرحمن الرحيم ، من عبد الله هرون الرشيد أمير المؤمنين إلى أخيبه سفيات بن سعيد بن المنسذر ، أما بعد : يأ خى قد علمت أن الله تبارك و تعالى واخى بين المؤمنين ، وجعل ذلك فيه وله ، واعلم أنى قد واخيتك مواخاة لم أصرم بها حبلك ، ولم أقطع منها ودك ، و إلى منطو لك على أفضل الحبة والإرادة ، ولولا هذه القلادة التى قلدنيها المحمدة والورادة ، ولولا هذه القلادة التى قلدنيها المحمدة والمؤمنية والإرادة ، واعلم يأ با عبد الله أنه ما يق

من إخوانى و إخوانك أحد إلا وقد زارنى وهنانى بما صرت إليه ، وقد فتحت بيوت الأموال وأعطيتهم من الجوائز السنية مافرحت به نفسى ، وقرت به عينى ، وإنى استبطأتك فلم تأتنى ، وقد كتبت إليك كتابا شوقا منى إليك شديدا ، وقد عامت ياأبا عبد الله ماجاء في فضل المؤمن وزيارته ومواصلته ، فإذا ورد عليك كتابى فالعجل العجل .

فلما كتب الكتاب التفت إلى من عنده ، فإذا كلهم يعرفون سفيان الثورى وخشو نته فقال على مرجل من الباب، فأدخل عليه رجل يقال له عباد الطالقاني ، فقال ياعباد خذكتابي هذا فانطلق به إلى الكوفة ، فإذا دخلتها فسل عن قبيلة بني ثور ، ثم سل عن سفيان الثورى ، فإذا رأيته فألق كتابي هذا إليه ، وع بسمعك و قلبك جميع ما يقول ، فاحص عليه دقيق أمره وجليله لتخبرني به ، فأخذ عباد الكتاب والطلق به حتى ورد الكوفة ، فسأل عن القبيلة فأرشد إليها ، ثم سأل عن سفيان ، فقيل له هو في المسجد ، قال عباد فأقبلت إلى المسجد ، فلما رآنى قام قائمًا ، وقال : أعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم ، وأعوذ بك اللم من طارق يطرق إلا بخير ، قال عباد : فوقعت الكلمة فىقلىفخرجت ،فلما رآنى نزلت بياب المسجد قام يصلى ، ولم يمكن وقت صلاة ، فربطت فرسي بباب المسجد ودخلت ، فإذا جلساؤه قعود قد نكسوا رؤسهم ، كأنهم لصوص ، قد ورد عليهم السلطان فهم خاثفون من عقو بته ، فسلمت ، فما رفع أحد إلى رأسه ، وردواالسلام على برءوس الأصابع ،فبقيت واقفا فما منهم أحد يعرض على الجلوس وقد علاني من هيبتهم الرعدة ، ومددت عيني إليهم فقلت: إن المصلى هو سفيان، فرميت بالكتاب إليه، فلما رأى الكتاب ارتمد وتباعد منه ، كأنه حية عرضت له في محرابه ، فرجع وسجد وسلم وأدخل يده في كمه ولفها بعباءته وأخذه فقلبه بيده ، ثم رماه إلى من كان خلفه ، وقال يأخذه بمضكم يقرؤه ، فإني أستغفر الله أن أمس شيئامسه ظالم بيده ، قال عباد فأخذه بعضهم لحله كا نه خائف من فم حية تنهشه ثم فضه وقرأه ، وأقبل سفيان يتبسم تبسم المتعجب ، فلما فرغ من قراءته قال اقلبوه واكتبوا إلى الظالم في ظهر كتابه ، فقيل له باأبا عبد الله إنه خليفة ، فلوكتبت إليه في قرطاس نتى ، فقال اكتبوا إلى الظالم في ظهر كتابه ، فإن كان اكتسبه من حلال فسوف يجزي به

وإن كان اكتسبه من حرام فسوف بصلى به ، ولا يبقى شىء مسه ظالم عندنا فيفسد علينا ، فقيل له مانكتب ؟ فقال اكتبوا

بسم الله الرحمن الرحيم ، من العبد المذنب سفيان بن سعيد بن المنذر الثورى ، إلى العبد المغرور بالآمال ؛ هرون الرشيد ، الذي سلب حلاوة الإعان ، أما بسد : فإني قسد كتبت إليك أعرفك أنى قد صرمت حباك ، وقطمت ودك ، وقليت موضعك ، فإنك قد جعلتني شاهدا عليك بإقرارك على نفسك في كتابك ، بما هجمت مه على بيت مال المسلمين فأنفقته في غير حقه ، وأنفذته في غير حكمه ، ثم لم ترض بما فعلته وأنت ناء عني حتى كتبت إلى تشهدني على نفسك، أما إني قد شهدت عليك أناو إخواني الذين شهدوا فراءة كتابك وسنؤدى الشهادة عليك غدا بين يدى الله تعالى ، ياهرون هجمت على يبت مال المسلمين بغير رضاه ، هل رضي بفعلك المؤلفة قلوبهم ،والعاملون عليها في أرض الله تعالى ، والجاهدون في سبيل الله وابن السبيل، أم رضي بذلك حملة القرءان، وأهل العلم، والأرامل والأيتام آم هل رضي بذلك خلق من زعيتك ، فشد ياهرون مُثَّزرك ، وأعد المسألة جوابا ، وللبلاء جلبابا ، واعلم أنك ستقف بين يدى الحكم العدل ، فقد رزئت في نفسك، إذ سلبت حلاوة الملم والزهد ولذيذ القرءان ومجالسة الأخيار، ورضيت لنفسكأن تكون ظالمًا، وللظالمين إمامًا ، باهرون قعدت على السرير ، ولبست الحرير ، وأسبلت سترا دون بابك، وتشبهت بالحجبة برب المالمين ، ثم أقعدت أجنادك الظلمة دون بابك وسترك ، يظلمون الناس ولاينصفون ، يشربون الخور ، ويضربون من يشربها ، ويزنون ويحدون الزاني ، ويسرقون ويقطمون السارق، أفلاكانت هذه الأحكام عليك وعليهم، قبل أن تحكيم بها على الناس، فكيف بك ياهرون غدا ، إذا نادى المنادى من قبل الله تعالى ، احشروا للذن ظاموا وأزواجهم ، أين الظلمة وأعوان الظلمة، فقدمك بين بدى الله تعالى، ويداك مغاولتان إلى عنقك، لا يفكها إلا عدلك وإنصافك، والظالمون حوالك وأنك لهمسابق وإمام إلى الناركأني بك ياهرون وقدأ خذت بضيق الخناق، ووردت المساق، وأنك ترى حسناتك في منزان غيرك، وسينات غيرك في منزانك ، زيادة عن سيئا تك ، بلاء على بلاء، وظلمة فو ق ظلمة ، فاحتفظ بوصيتي، والمظ بمؤعظتي التي وعظتك بهآ واعلم أنى قد نصحتك ، وما أبقيت لك فى النصيح غاية ، فاتق الله ياهرون فى رعيتك واحفظ محمداً صلى الله عليه وسلم فى أمته ، وأحسن الخلافة عليهم

واعلم أن هذا الأمرلو بق لنبرك لم يصل إليك، وهو صائر إلى غيرك، وكذا الدنيا تنتقل بأهلها واحدا بعد واحد، فمنهم من تزود زاداً نفعه، ومنهم من خسر دنياه وآخرته وإنى أحسبك ياهرون ممن خسر دنياه وآخرته، فإياك إياك أن تكتب لى كتابا بعد هذا فلا أجيبك عنه، والسلم

قال عباد: فألق إلى الكتاب منشورا غير مطوى ولامختوم ، فأخذته وأقبلت إلىسوق الكوفة ، وقد وقعت الموعظة من تلبي ، فناديت ياأهل الكوفة فأجابوني ، فقلت لهم : ياقوم من يشتري رجلا هرب من الله إلى الله ، فأقبلوا إلى بالدنانير والدرام ، فقلت لا حاجمة لي في المال ، ولكن جبة صوف خشنة ، وعباءة قطوانية ، قال فأتيت بذلك ، ونزعت ماكان على من اللباس الذي كنت ألبسه مع أمير المؤمنين ، وأقبلت أقود البرذون(١٠) ، وعليه السلاح الذي كنتأ عمله ، حتى أتيت باب آمير المؤمنين هرون حافيا راجلا ، فهزأ بي من كان على باب الخليفه ، ثم استؤذن لي ، فلما دخلت عليه وبصر بي على تلك الحالة قام وقعد ، ثم قام قائمًا ، وجعل يلطم رأسه ووجهه ، وبدعو بالويل والحزن ، ويقول : انتفع الرسول وخاب المرسل ، مالى وللدنيا ، مالى والملك يزول عني سريعا ، ثم ألقيت الـكتاب إليــه منشورا كادفع إلى فأقبل هرون يقرؤه ، ودموعه تتحدر من عينيه ، ويقرأ ويشهق ، فقال بعض جلسائه ياأمير المؤمنين لقد اجترأ عليك سفيان ، فلو وجهت إليه فأثقلته بالحديد ، وضيقت غررتموه ، والشَّقي من أهلكنموه ، وإن سفيان أمة وحده ، فاتركوا سفيان وشأنه ، ثم لم يزل كتاب سفيان إلى جنب هرون يقرؤه عندكل صلاة ، حتى توفى رحمه الله ، فرحم الله عبداً نظر لنفسه ، واتق الله فيما يقدم عليه غدا من عمله فإنه عليمه يحاسب ، وبه يجازى 

وعن عبد الله بن مهران ، قال حج الرشيد فوافى الكوفة فأقام بهاأياما ، تم ضرب بالرحيل ( ) البردون : : الدابة الني كان يركبها

غربج الناس وخرج بهلول المجنون فيمن خرج بالكناسة ، والصبيان يؤذو نه ويولمون يه إذا قبلت هوادج هرون، فكف الصبيان عن الولوع به، فلما جاه هرون نادى بأعلى صوته يألم يوالمؤمنين فكشف هرون السجاف ييده عن وجهه، فقال لبيك يابهلول. فقال : يأمير المؤمنين حدثنا أين بن نائل ، عن قدامة بن عبد الله العامرى ، قال رأيت النبي صلى الله عليه وسلم منصر فامن عرفة على ناقة له صهباء ، لا ضرب ولا طرد ، ولا إليك إليك ، وتواصمك في سفرك هذا ياأمير المؤمنين خير لك من تكبرك و تجبرك ، قال فبكي هرون حتى سقطت دموعه على الأرض ، ثم قال يابهلول زدنار حمك الله ، قال: نعم ياأمير المؤمنين رجل آناه الله مالا وجلا فأنفق من ماله وعف في جاله ، كتب في خالص ديوان الله تمالى مع الأبرار ، قال أحسنت يابهلول ودفع له جائزة ، فقال ارددالجائزة إلى من أخذتها منه فلا حاجة لى فيها، قال يابهلول فنجرى عليك ما يقوتك يابهلول فانجرى عليك ما يقوتك أويقيمك ، قال فرفع بهلول رأسه إلى السماء ، ثم قال ياأمير المؤمنين أنا وأنت من عالى الله فحال أن يذكرك وينساني ، قال فأسبل هرون السجاف ومضى

وعن أبى العباس الهاشمى عن صالح بن المأمون ، قال دخلت على الحارث المحاسبى رحمه الله فقلت له ياأبا عبد الله ، هل حاسبت نفسك ؟ فقال كان هذا مرة قلت له فاليوم قال أكاتم حالى ، إنى لأفرأ آبة من كتاب الله تعالى فأضن بها أن تسمعها نفسى ، ولولا أن يغلبنى فيها فرح ما أعلنت بها ، ولقد كنت ليلة قاعدا فى محرابى ، فإذا أنا بفتى حسن الوجه طيب الرائحة فسلم على ثم قعد بين يدى ، فقلت له من أنت ؟ فقال أنا واحد من السياحين أقصد المتعبدين فى محاربهم ، ولا أرى لك اجتهادا فأي شى عملك ، قال قلت له: كمان المصائب واستجلاب الفوائد ، قال فصاح وقال : ما علمت أن أحدا بين جنبى المشرق والمغرب هذه صفته ، قال الحارث فأردت أن أزيد عليه فقلت له : أما علمت أن أهل القلوب يخفون أحوالهم، و يكتمون قال الحارث فأردت أن أزيد عليه فقلت له : أما علمت أن أهل القلوب يخفون أحوالهم، و يكتمون

<sup>(</sup>١) حديث قدامة بن عبد الله العامرى رأيت النبي صلى الله عليه وسلم منصرفا من عرفة على نافةله صهاء لاضرب ولا طرد ولا اليك اليك :الترمذى وصحعه والفسائى وابن ماجه دون قوله منصرفا من عرفة وانما قالوا يرى الجرة وهو العواب وقد تقدم فى الباب الثاني.

أسراره ، ويسألون الله كتمان ذلك عليهم ، فن أين تعرفهم ؟ قال فصاح صيحة عشى عليه منها ، فحكث عندى يومين لا يعقل ، ثم أفاق وقد أحدث في ثيابه ، فعلمت إزالة حقله فأخرجت له ثوبا جديدا ، وقلت له هذا كفنىقد آثرتك به ، فاغتسل وأعدصلاتك ، فقال هات الماء ، فاغتسل وصلى ، ثم التحف بالثوب وخرج ، فقلت له أين تريد ؟ فقال لى ياظالم ، فلم يزليمنى ، حتى دخل على المأمون فسلم عليه ) وقال ياظالم، أنا ظالم إن لم أقل لك ياظالم ، استغفر الله من تقصيرى فيك ، أما تتنى الله تعالى فيها قد ملكك ، وتكلم بكلام كثير ثم أقبل يريد الحروج وأنا جالس بالباب فأقبل عليه المأمون ، وقال : من أنت ؟ قال : أنارجل من السياحين فكرت فيها عمل الصديقون قبلى ، فلم أجد لنفسى فيه حظا ، فتعلقت بمو عظتك من السياحين فكرت فيها عمل الصديقون قبلى ، فلم أجد لنفسى فيه حظا ، فتعلقت بمو عظتك ومنادينا دى من ولى هذا ؟ فليأخذه ، قال الحارث : فاختبأت عنه ، فأخذه أنوام غرباء فدفنوه وكنت معهم لا أعلمهم بحاله ، فأقمت في مسجد بالمقابر عزونا على الفتى ، فنطبت يعناى وكنت معهم لا أعلمهم بحاله ، فأقمت في مسجد بالمقابر عزونا على الفتى ، فنطبت إلى جاعة فأذا هو بين وصائف لم أرأحسن منهن ، وهو يقول ياحارث أنت والله من الكاتمين الذين ركبان ، فقلت من أنتم ؟ قالوا الكاتمون أحوالهم ، حراك هذا الفتى كلامكه فلم يكن في قلبه ركبان ، فقلت من أنتم ؟ قالوا الكاتمون أحوالهم ، حراك هذا الفتى كلامكه فلم يكن في قلبه مما وصفت شيء فخرج للاعم والنهى ، وإن الله تعالى أنزله معنا وغضب لعبده

وعن أحمد بن ابراهيم المقرى قال كان أبو الحسين النورى رجلاقليل الفضول، لايسأل عما لايسنيه ، ولا يفتش عما لايحتاج إليه ، وكان إذا رأى منكرا غيره ولو كان فيه تلفه فنزل ذات يوم إلى مشرعة تعرف بمشرعة الفحاسين ، يتطهر الصلاة ، إذ رأى زورةا فيه ثلاثون دنا (۱) مكتوب عليها بالقار لطف ، فقرأه وأنكره ، لأنه لم يعرف في التجارات ولا في البيوع شيئا يعبر عنه بلطف ، فقال الملاح أيش في هذه الدنان ، قال وأيش عليك امض في شغلك ، فلما سمع النورى من الملاح هذا القول ازداد تعطشا إلى معرفته ، فقال احب أن تخبر بي أيش في هذه الدنان ، قال وأيش عليك ، أنت والله صوفي فضولي ، هذا أحب أن تخبر بي أيش في هذه الدنان ، قال النورى وهذا خر ، قال : نم ، فقال : أحب خر المعتضد يريد أن يتمم به مجلسه ، فقال النورى وهذا خر ، قال : نم ، فقال : أحب

آن تعطيني ذلك المدرى ، فاغتاظ الملاح عليه وقال لنلامه أعطه حتى أنظر مايصنع ، فلما صارت المدرى في يده صعد إلى الزورق ولم يزل يكسرها دِنا دِنا حتى أتى على آخرها إلا دنا واحدا، والملاح يستغيث إلى أن ركب صاحب الجسر، وهو يومنذ ان بشر أفلح فقبض على النوري وأشخصه إلى حضرة المعتضد، وكان المعتضد سيفه قبل كلامه، ولم يشك الناس في أنه سيقتله ، قال أبو الحسين فأدخلت عليه ، وهو جالس على كرسي حديد وبيده عمود يقلبه ، فلما رآني قال من أنت ؟ قلت محتسب ، قال ومن ولالشالحسبة ، قلت الذي ولاك الإمامة ولاني الحسبة ياأمير المؤمنين ، قال فأطرق إلى الأرض ساعـة ثم رفع رأسه إلى وقال: ما الذي حملك على ماصنعت ؟ فقلت شفقة منى عليك ، إذ بسطت يدى إلى صرف مكروه عنك فقصرت عنه ، قال فأطرق مفكرا في كلابي ثم رفع رأسه إلى " وقال : كيف تخلص هذا الدن الواحد من جملة الدنان ؟ فقلت في تخلصه عله أخبر بها أمير المؤمنين إن أذن ، فقال هات خبرني ، فقلت: باأمير المؤمنين إني أقدمت على الدنان بمطالبة الحق سبحانه لى بذلك ، وغمر قلى شاهد الإجلال للحق وخوف المطالبة ، فغابت هيبة الخلق عنى ، فأقدمت عليها بهذه الحال إلى أن صرت إلى هذا الدن ، فاستشعرت نفسى كبرا على أني أقدمت على مثلك فمنمت ، ولو أقدمت عليه بالحال الأول وكانت مل، الدنيا دنان لكسرتها ولم أبال ، فقال المعتضد : إذهب فقد أطلقنا يدك غيّر ما أحببت أن تغيره من المنكر ، قال أبو الحسين فقلت : ياأمير المؤمنين بغض إلى التغيير لأني كنت أغير عن الله تعالى وأنا الآن أغير عن شرطى ، فقال المعتضد ماحاجتك ؟ فقلت ياأمير المؤمنين تأمر بإخراجي سالمًا ، فأمر له بذلك وخرج إلى البصرة ، فكان أكثر أيامه بها خوفًا من أن يسأله أحد حاجة يسألها المعتضد، فأقام بالبصرة إلى أن توفى المعتضد، ثم رجع إلى بغداد فهذه كانتسيرة العاماء وعادتهم في الأمر بالمعروفوالنهي عن المنكر ، وقلة مبالاتهم بسطوة السلاطين، لكنهم اتكلوا على فضل الله تعالى أن بحرسهم ،ورضوا بحكم الله تعالى أن يرزقهم الشهادة ، فلما أخلصوا لله النية أثر كلامهم في القلوب القاسية فلينها ، وأزال قساوتها ، وأما الآن فقد قيدت الأطماع ألسن العلماء فسكتوا ، وإن تكلموا لم تساعد

أقوالهم أحوالهم فلم ينجعوا ، ولوصدقوا وتصدوا حق العلم لأفلحوا، ففسادالرعايا بفساد الملوك ، وفساد الملوك بفساد العلماء ، وفساد العلماء باستيلاء حب المال والجاء ومن استولى عليه حب الدنيا لم يقدر على الحسبة على الأراذل فكيف على الماوك والأكابر ، والله المستعان على كل حال

تم كتاب الأمر بالمروفوالي عن المنكر بحمد الله وعوله وحسن توفيقه مك

كناب دا بالمعيشة وأخلاق النبوة

## منابادا بالمعيشذ وأخلاق النبوة

وهو الكتاب العاشر من ربع العادات من كتاب إحياء علوم الدين

### بسسم الدالرحن الرصيم

الحمد لله الذي خلق كل شيء فأحسن خلقه وترتيبه ، وأدّب نبيه محمداً صلى الله عليه وسلم فأحسن تأديبه ، وزكى أوصافه وأخلافه ثم اتخذه صفيه وحبيبه ، ووفق للاقتداء به من أراد تخييبه ، وصلى الله على سيدنا محمد سيد الرسلين وعلى آله الطيبين الطاهرين وسلم كثيرا ، أما بعد

فإن آداب الظواهى عنوان آداب البواطن ، وحركات الجوارح ثمرات الخواطر ، والأعمال نتيجة الأخلاق ، والآداب رشح المعارف ، وسرائر القلوب هي مغارس الأفعال ومنابعها وأوار السرائر هي التي تشرق على الظواهر، فتربعا و بجليها ، و تبدل بالمحاسن مكارهها ومساويها ومن لم يخشع قلبه لم تخشع جوارحه ، ومن لم يكن صدره مشكاة الأنوار الألهية لم يفض على ظاهره جال الآداب النبوية ، ولقد كنت عزمت على أن أختم ربع العادات من هذا الكتاب بكتاب جامع لآداب المعيشة ، لئلايشق على طالبها استخراجها من جميع هذه الكتب ، ثمر أيت كل كتاب من ربع العادات قد أنى على جلة من الآداب ، فاستثقلت تكريرها وإعادتها فإن طلب الإعادة ثقيل ، والنفوس مجبولة على معاداة المعادات ، فرأيت أن أقتصر في هذا الكتاب على ذكر آداب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وأخلاقه الماثورة عنه بالإسناد فأسردها مجموعة فصلا فصلا ، محذوفة الأسانيد ، ليجتمع فيه مع جميع الآداب تجديد الإعان فأسردها مجموعة فصلا فصلا ، محذوفة الأسانيد ، ليجتمع فيه مع جميع الآداب تجديد الإعان وأعلام رتبة ، وأجلهم قدرا ، فكيف مجموعها ، ثم أضيف إلى ذكر أخلاق والشيم ، ومنتزعا وأعلام رتبة ، وأجلهم قدرا ، فكيف مجموعها ، ثم أضيف إلى ذكر أخلاق والشيم ، ومنتزعا ذكر معجزاته التي صحت بها الأخبار ليكون ذلك معربا عن مكارم الأخلاق والشيم ، ومنتزعا عن آذان الجاحدين لنبوته صمام الصمم ، والله تمالى ولى التوفيق ، للاقتداء بسيد المرساين عن آذان الجاحدين لنبوته صمام الصمم ، والله تمالى ولى التوفيق ، للاقتداء بسيد المرساين في الأخلاق ، والأحوال وسائر معالم الدين ، فإنه دليل المتحدين ، وجيب دعوة المضطرين ، وجيب دعوة المضطرين في الأخلاق ، والأحوال وسائر معالم الدين ، فإنه دليل المتحدين ، وجيب دعوة المضطرين في المناه المناه المناه الدين ، فإنه دليل المتحدين ، وجيب دعوة المضطرين ، وجيب دعوة المضطرين ، والمناه المناه المناء المناه المن

ولنذكر فيه أولا بيان تأديب إلله تعالى إياه بالقرءان، ثم بيان جوامع من محاسن أخلافه، ثم بيان جملة من آدابه وأخلاقه، ثم بيان كلامه وضحكه، ثم بيان أخلاقه وآدابه في الطمام، ثم بيان أخلاقه وآدابه في اللباس، ثم بيان عقوه مع القدرة، ثم بيان إغضائه عماكان يكره، ثم بيان أخلاقه و آدابه في اللباس، ثم بيان عقوه مع بيان تواضعه، ثم بيان صورته وخلقته، ثم بيان سخاوته وجوده، ثم بيان شجاعته و بأسه، ثم بيان تواضعه، ثم بيان صورته وخلقته، ثم بيان جوامع معجزاته و آياته صلى الله عليه وسلم

# بيان تأديب لتدتعالى حبيبه وصفيته

#### محمداً صلى الله عليه وسلم بالقرآن

كان رسول الله صلى الله عليه وسلم كثير الضراعة والابتهال ، دائم السؤال من الله تمالى أن يزينه بمحاسن الآداب ، ومكارم الأخلاق ، فكان يقول فى دعائه (اد اللهُمَّ حَسَّنْ خَلْقِ وَخُلُقِ » فاستجاب الله تعالى دعاءه خُلْقِ وَخُلُقِ » فاستجاب الله تعالى دعاءه وفاء بقوله عن وجل (أدْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ (اللهُمُ ) فأنزل عليه القسر وان وأدبه به ، فكان خلقه القسر وان

قال سعد بن هشام (") دخلت على عائشة رضى الله عنها وعن أيها، فسألتها عن أخلاق رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقالت : أما تقرأ القرءان ؟ قلت . بلى ، قالت : كان خلق رسول الله صلى الله عليه وسلم القرءان ، وإغاأ دبه القرءان عثل قوله تعالى (خُذِ ٱلْتَفُو وَأَمُن وَالْمُونُ فِي وَأَعُر فِي وَالْمُونُ وَالْمَوْنُ وَالْمُونُ وَالْمَوْنُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِلْمُولُولُولُهُ وَلِلْمُولِلُولُولُولُهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَل

(كتاب آداب المعيشة وأخلاق النبوة)

<sup>(</sup> ١ )حديث كان يقول فى دعائه اللهم حسن خلق وخلق :أحمد من حديث ابن مسعود ومن حديث عائشة و المام عديث عائشة ولفظهما اللهم أحسنت خلق فأحسن خلق واسنادها جيد وحديث ابن مسعود رواه حب

<sup>(</sup> ٢ ) حديث اللهم جنبني منكرات الأخلاق :ت وحسنه وك وصححه واللفظ له من حديث قطبة بن مالكوقال ت اللهم أنى أعوذ بك

<sup>(</sup>٣) حديث سعد بن هشام دخلت على عائشة فسألتها عن أخلاق رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالت كان خلقه القرءان رواه مسلم ووهم الحاكم فى قوله انهما لم يخرجاه

<sup>(</sup>۱) غافر: • به <sup>(۲)</sup> الاعزاف : ۱۹۹

ذِي ٱلْقُرْقَى وَيَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءَ وَالْمُنْ كُرِ وَالْبَغْيِ (') ) وقوله (وَأَصْبِرْ عَلَى مَا أَصَا بَكَ إِنَّ ذَلِكَ مَنْ عَزْمِ الْأُمُورِ ('') وقوله: (وَكَنْ صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمِ الْأَمُورِ ('') وقوله: (وَلَيْمْفُوا وَلْيَصْفَحُوا أَلاَ تُحَبُّونَ (فَاعْفُ عَنْهُمْ وَأَصْفَحُوا أَلاَ تَحْبُونَ أَلْمُ فَعْفُ عَنْهُمْ وَأَصْفَحُوا أَلاَ تَحْبُونَ وَلَا عَنْهُمْ وَأَصْفَحُوا أَلاَ تَحْبُونَ أَنْ تَنْفِرَ الله كُمْ ('') وقوله : (اذْ فَعْ بِالله هِي أَحْسَنُ فَإِذَا الّذِي بَيْنَكَ وَيَنِنَهُ عَدَاوَةٌ وَأَنْهُ وَلِي يَنْفُ وَيَلِيهُ عَدَاوَةٌ وَالْمَا فَالِمَ وَالله يُعْفِرُ اللهُ يَعْمَ النَّاسِ وَالله يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ('') وقوله : (وَالْكَا ظِمِينَ الْفَيْظُ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَالله يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ('') وقوله : (الْمَا فَالله وَالله الله وَالله الله وَالله وَله وَالله وَلله وَالله وَلَا الله وَله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَله وَالله وَ

<sup>(</sup>١) حديث كسرت رباعيته صلى الله عليه وسلم يوم أحد ـ الحديث : فى نزول ليس لك من الأمرشىء م من حديث أنس وذكره خ تعليقا

<sup>(</sup> ٢ ) حديث بعث لأتم مكارم الأخلاق : أحمد و ك هق من حديث أبي هريرة قال الحاكم صحيح على شرط م وقد تقدم في آداب الصحبة

<sup>(</sup>٣) حديث أن الله يحبُّ معالى الاخلاق ويبغض سفسافها: هق من حديث سهل بن سعدمتصلاومنزواية طلحة بن عبيد الله بن كريز مرسلا ورجا لهما ثفات

<sup>(</sup>۱) النحل: ٩٠ (٢) لفهان: ١٧ (٣) الشوره: ٣٤ (١) المائدة: ١٣ (١) النور: ٢٣ (١) فصلت: ٢٥) المائدة: ١٠٠ الفلم: ٤ (٧) لَمَلِ عِمْرِ إِنْ: ١٤٤ (١٠) الفلم: ٤

قال على رضى الله عنه (١) ياعجبا لرجل مسلم ! يجيئه أخوه المسلم في حاجة ، فلا يرى نفسه للخير أهلا ، فلوكان لا يرجو ثوابا ولا يخشى عقابا ، لقدكان ينبغي له أن يسارع إلى مكارم الأخلاق ، فإنها مما تدل على سبيل النجاة ، فقال له رجل أسمعته من رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال : نم ، وما هو خير منه لما أتى بسبايا طيء وقفت جارية في السبي ، فقالت يامحمد إن رأيت أن تخلي عني ولا نشمت بي أحياء العرب، فإني بنت سيدقومي و وإن أبي كان يحمى الذمار ، ويفك الماني ، ويشبع الجائم ، ويطعم الطعام ، ويفشي السلام ، ولم يردطالب حاجة قِط ، أناابه حاتم الطاني. فقال صلى الله عليه وسلم « يَاجَارِ يَهُ هَذِهِ صِفَّةُ الْمُؤْمِنِينَ حَقّاً ، لَوْ كَانَ أُبُوكُ مُسْلِماً لَتَرَّحْمْناً عَلَيْهِ ، كَ الوَّا عَنْها فَإِنَّ أَبَاها كَانَ يُحِتُّ مَكَارِمَ الْأَنْ خَلَقِ، وَإِنَّ اللهَ يُحِبُ مَكا رِمَ الْأَ خلاق م، فقام أبو بردة بن نيار فقال: يارسول الله، الله يحب مكارم الأخلاق فقال « وَ لَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لاَ بَدْ خُلُ الجُنَّةَ إِلاَّ حَسَنُ ٱلأُخْلاَقِ ) وعن معاذ بن حبل عن النبي صلى الله عليه وسلم ('' قال «إنَّ اللهَ حَفَّ الْإِسْلاَمَ بَيْكَارِمِ الْأَخْلاَقِ وَتَحَاسِنِ الْأَعْمَالِ » ومن ذلك حسن المعاشرة ، وكرم الصنيعة ، ولين الجانب ، ويذل المعروف ، وإطعام الطعام، وإفشاء السلام، وعيادة المريض المسلم، برا كان أو فاجرا، وتشييع جنازة المسلم وحسن الجوار لمن جاورت ، مسلما كان أوكافرا ، وتوقير ذى الشيبة المسلم ، وإجابة الطعام والدعاء عليه، والعفو، والإصلاح بين الناس، والجود، والكرم، والسماحة، والابتداء بالسلام ، وكظم النيظ ، والعفو عن الناس، واجتناب ماحرمه الاسلام، من اللهو والباطل وَالْغَنَاءُ وَالْمَعَازُفُ كُلُّهَا ، وكُلُّ ذي وتر ، وكُلُّ ذي دخل ، والغيبة ، والكذب، والبخل والشح، والجفاء، والمكر، والحديعة، والهيمة، وسوء ذات البين، وقطيعة الأرحام وسوء الخلق ، والتكبر ، والفخر ،والاختيال، والاستطالة، والبذخ، والفحش، والتفحش

<sup>(</sup>١) حديث على قوله واعجبا لرجل مسلم يجيئه أخوه المسلم فى حاجة فلا يرى نفسه للخير أهلا ــ الحديث: وفيه مرفوعا لما أكى بسباياطى. وقفت جارية فى السبى فقالت يا محمدان رأيت أن تحلى عنى الحديث: ت الحكيم فى نوادر الاصول باسناد فيه ضعف

<sup>(</sup> ٢ ) حديث معاذ حف الاسلام بمكارم الاخلاق وعاسن الاعمال ــ الحديث : بطوله لم أقف له على أصل ، ويغنى عنه حديث معاذ الآتي بعده بحديث

والحقد، والحسد، والطيرة، والبني، والعدوان، والظلم

قال أنس رضى الله عنه ('' فلم يدع نصيحة جيلة إلا وقد دعانا إليها وأمرنا بها، ولم يدع غشا، أو قال عيبا، أو قال شينا، إلاحذرناه ونهانا عنه، ويكنى من ذلك كله هذه الآية (إنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالْعَدُلُ وَالْإِحْسَانَ ('') الآية

وقال معاذ أوصانى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، (٢) فقال « يَامُعَاذُ أُوصِكَ بَاتَقَاءُ الله وَصِدْقِ الخَيْدِيثِ وَالْوَفَاءُ بِالْعَهْدِ وَأَدَاءَ الْأَمَانَةِ وَ تَرْكَ الخَيْانَةِ وَحِفْظِ الجَّارِ وَرَحْمَةِ الْيَتِيمِ وَلَيْنِ السَّكَلَامِ وَنَدْ لِ السَّلَامِ وَحُسْنِ الْعَمَلِ وَقَصْرِ الْأَمَلِ وَلَنُ وَمِ الْإِ عَانَ وُالتَّفَقَةُ فَى وَلِينِ السَّكَلَامِ وَنَدْ لِ السَّلَامِ وَحُسْنِ الْعَمَلِ وَقَصْرِ الْأَمَلِ وَلَنُ وَمِ الْإِ عَانَ وُالتَّفَقَةُ فَى الْقُرْءَانَ وَحُبِ الْآخِرَةِ وَالجُزَعِ مِنَ الْحُسَابِ وَخَفْضِ الجُنَاحِ وَأَنْهَاكَ أَنْ تَسُبَّ حَكَياً القُرْءَانَ وَحُبِ الْآخِرَةِ وَالجُزَعِ مِنَ الْحُسَابِ وَخَفْضِ الجُنَاحِ وَأَنْهَاكَ أَنْ تَسُبَّ حَكَياً القَرْءَانَ وَحُبِ السَّرِ السَّرِ السَّرِ السَّرِ السَّرِ السَّرِيَّ السَّرِ السَّرِيَّ وَمَدَرٍ وَأَنْ الْعَدْنِيَ لِيسَكُلُ ذَنْبِ تَوْبَةً السِّرِ السِّرِ السَّرِيَّ السَّرِيَّ السَّرِيَّ السَّرِيَّ السَّرِ السَّرِيَّ الْعَالَانِيَةِ بِالْعَلَانِيَةِ عِلْمَاكُونَةِ السَّرِيَةِ السَّرِيَّ وَمَدَرٍ وَأَنْ الْعَدْنِيَةِ السَّرِيَةِ السَّرِيَةِ السَّرِيَةِ السَّرِيَةِ الْعَلَانِيَةِ عِلْمَاكُونِيَة السَّرِيَةِ السَّرِيْلِ اللْعَلَانِيَةِ السَّرِيَةِ السَّرِيَةِ السَّرِيَةِ السَّرِيَةِ السَّيْسِيَةِ السَّامِ السَّيْنَةِ السَّهُ الْمُنْ الْعَالَ الْعَالِ الْعَالَ الْعَلَالَةِ الْعَلَالَةِ السَّهُ الْعَلَالَةِ السَّهُ الْعَلَالِيَةِ السَّهُ السَّهِ السَّهُ ا

فَهُكُذُا أَدْبُ عِبَادَ الله ، ودعاهم إلى مكارم الأخلاق ومحاسن الآداب

# بيان جملة من محاسلُ خلاقه

التي جمعها بعض العلماء والتقطها من الأخبار

(١) حديث أنس لم يدع صلى الله عليه وسلم نصيحة جميلة الاوقد دعانا اليها وأمرنا بها: لم أقف له على اسناد وهو صحيح من حيث الواقع

(۲) حديث يامعاذ أوصيك باتفاء الله وصدق الحديث: أبو نعيم في الحلية وهن في الزهدوقد تقدم في آداب الصحبة (۳) حديث كان صلى الله عليه وسلم أحلم الناس أبو الشيخ في كتاب أخلاق رسول الله صلى الله عليه وسلم من رواية عبد الرحمن من أبزى كان رسول الله صلى الله عليه وسلم من أحسلم الناس الحديث وهو مرسل وروى أبو حاتم من حيان من حديث عبد الله بن سلام في قصة اسلام زيد بن شعثة من أحبار اليهود وقول زيد لعمر بن الخطلب ياعمر كل علامات النبوة قدعر فتها في وجه وسلم حين نظرت اليه الا اثنتين لم أخبرها منه يسيق حلمه جهسله ولاتريده شدة الجهل عليه الاحلما فقد اخترتهما \_ الحديث:

( ٤ ) الحديث : انه كان أشجع الناس متفق عليه من حديث أنس

<sup>(</sup>۱) النحل : ۹۰

الناس ، (۱) وأعف الناس ، (۲) لم تمس يده قط يدامرأة لايملك رفها ، أو عصمة نكاحها ، أو تكون ذات محرممنه

وكان أسخى الناس ، (٢) لا يبيت عنده دينار و لا درهم ، (١) و إن فضل شي و لم يجدمن يمطيه ، و فِأَه الليل لم يأو إلى منزله حتى يتبرأ منه إلى من يحتاج إليه ، (٥) لا يخذ مماآتاه الله إلا فوت عامه فقط ، من أيسر ما يجدمن التمر والشعير ، ويضع سائر ذلك في سبيل الله ،

- (۱) حديث كان أعدل الناس: ت فى الشهائل من حديث على بن أبى طالب فى الحسديث الطويل فى صفته صلى الله عليه وسلم لا يقصر عن الحق ولا يحاوزه وفيه قد وسع الناس بسطه وخلقه فصاد لهم أباوصاروا عنده فى الحق سواء ـ الحديث: وفيه من لم يسم
- ( ٢ ) حديث كان أعف الناسلم تمس يده قط يدامرأة لايملك رقها أو عصمة نسكاحها أو تكون ذات عرم له الشيخان من حديث عائشة ما مست يدرسول الله صلى الله عليه وسلم يدامر أة الا أمرأة يملكها
- (٣) حديث كان صلى الله عليه وسلم أسخى الناس: الطبرائى قى الأوسط من حديث أنس فضلت على الناس بأربع : بالسخاء والشجاعة ــ الحديث : ورجاله تفات وقال صاحب الميزان انه منكروفي الصحيحين من حديث كان رسول الله صلى الله عليه وسسلم أجدود الناس واتفقا عليه من حديث ابن عباس وتقدم في الزكاة
- ( ٤ ) حديث كان لاييت عنده دينار ولا درهم قط وان فضل ولم يجد من يعطيه و فجأه الليل لم يأوالى منزله حقيراً منه إلى من بحتاج البه: د من حديث بلال في حديث طويل فيه أهدى صاحب فدك لرسول الله صلى الله عليه وسلم أربع ركائب عليهن كسوة وطعام وبيع بلال لذلك ووفا دينه ورسول الله صلى الله عليه وسلم قاعد في السجد وحده وفيه قال فضل شيء فقلت نم ديناران قال انظر أن تر يحنى منهما فلست بداخل على أحد من أهلى حتى تريحنى منهما فلم يأتنا أحد فبات في السجد حتى أصبح وظل في المسجد اليوم الثاني حتى إذا كان في آخر النهار جاه وات في المسجد حتى أصبح وظل في المسجد اليوم الثاني حتى إذا كان في آخر النهار جاه واتكان فانطلقت بهما فكموتهما وأطمعهما حتى اذا صلى المتمة دعايي فقال مافعل الذي قبلك قلت قد أراحك الله منه فكبر وحمد الله شفقا من أن يدركه الموت وعنده ذلك ثم اتبعته حتى جاء أزواجه مد الحديث : والمبخاري من حديث عقبة بن الحارث ذكرت وأنا في الصلاة فكرهت أن يمسى وبيت عندنا فأمرت بقسمته ولأبي عبيد في غريه من حديث الحسن بن محمد مرسلا
- ( ٥ ) حديث كان لا يأخذ نما آناه الله إلا قوت عامه فقط من أيسر مايجد من التمر والشعيرويضع سائرذلك في سبيل الله : متفق عليه بنحوه من حديث عمر بن الحطاب وقد تقدم في الزكاة

لايساً ل شيئا إلا أعطاه ، (٢٠ ثم يمود على قوت عامه فيؤثر منه ، حتى إنه ربحا احتاج قبل انقضاء العام إن لم يأته شيء ، (٢٠)

وكان يخصف النعل، ويرقع النوب، ويخدم في مهنة أهله، (٢) ويقطع اللحم معين، (١) وكان يخصف النعل، ويرقع النوب، ويخدم في وجه أحد، (٥) و يجيب دعوة الببدو الحر، (١)

- (١) حديث كان لايسأل شيئا إلا أعطاه الطيالسي والدارمي من حديث سبل بن سعد وللبخاري من حديثه في الرجل الذي سأله الشملة فقيل له سألته إياها وقد علمت أنه لا يردسائلا الحديث :ولمسلم من حديث أنس ما سئل على الاسلام شيئاالا أعطاه وفي الصحيحين من حديث جابر ما سئل شيئا قط فقال لا
- (۲) حدیث آنه کان پؤتر مما ادخر لعیاله حتی ربما احتاج قبل انقضاء العام :هذامعلوم ویدل علیه مارواه ت ن ه من حدیث ابن عباس أنه صلی الله علیه وسلم توفی و درعه مرهونة بعشرین صاعا من طعام أخذه لأهله وقال ه بثلاثین صاعا من شعیر و إسناده جید و خ من حدیث عائشة توفی و درعه مرهونة عند یهودی یثلاثین و فی روایة هق بثلاثین صاعا من شعیر
- (ع) حديث وكان صلى الله عليه وسلم يخصف النعل ويرقع الثوب ويخدم في مهنة أهله: أحمد من حديث عائشة كان يخصف لعله ويخيط ثوبه ويعمل في بيته كما يعمل أحمد كم في بيته ورجاله رجال عائشة كان يخصف لعله ويخيط ثوبه ويعمل في بيته كما يعمل أحمد كما في يته كان يكون في مهنة أهله الصحيح ورواه أبو الشيخ بلفظ ويرقع الثوب وللبخارى من حديث عائشة كان يكون في مهنة أهله
- ( ٤ ) حديث إنه كان يقطع اللحم: أحمد من حديث عائشة أرسل إلينا آل أبي بكر بقائمة شاة ليلا فأمسكت وقطعت وقطع رسول الله صلى الله عليه وسلم أوقالت فأمسك وسول الله صلى الله عليه وسلم وقطعت وفي الصحيحين من حديث عبد الرحمن بن أبي بكر في أثناء حديث وأبم الله مامن الثلاثين ومائة إلا حزله رسول الله صلى الله عليه وسلم من سواد بطنها
- ( o ) حديث كان من أشد الناس حياء لايثبت بصره فى وجه أحد: الشيخان من حديث أبي سعيد الحدرى ولا من الله على الله عليه وسلم أشد حيا من العذراء فى خدرها
- (٣) حديث كان يجيب دعوة العبد والحر: ت هاك من حديث أنس كان يجيب دعوة المهوادة ال لا صحيح الاسناد قلت بل ضعيف والمدارقطني في غرائب مالك وضفه والحطيب في أسماء من روي عن مالك من حديث أبي هريرة كان يجيب دعوة العبد إلى أي طعام دعي ويقول لو دعيت إلى كراع لأجبت وهذا بعمومه دال على إجابة دعوة الحر وهذه القطعة الأخيرة عند خ من حديث أبي هريرة وقد تقدم وروى ابن سعد من رواية حمزة بن عبد الله بن عتبة كان لا يدعوه أحمر ولا أسود من الناس إلا أجابه الحديث وهو مرسلي

ويقبل الهدية ولو أنها جرعة لبن ، أو نفذ ارنب ، ويكافى عليها (1) ويأكلها ، ولا يأكل الضدقة ، (٢) ولا ينضب لنفسه (١) الضدقة ، (٢) يغضب لربه ولا ينضب لنفسه (١) وينفذ الحق و إن عاد ذلك عليه بالضرر ، أو على أصحابه

عرض عليه الانتصار بالمشركين على المشركين ، وهو فى قلة وحاجة إلى إنسان واحد يزيده فى عدد من معه فأبى ، وقال و أَنَالاً أَنْتُصِرُ بُمُشْرِكِ ، ( ) ووجد من فضلاء أصحابه وخياره ، قتيلابين اليهود ، فلم يحف عليهم ، ولا زاد على حر الحق بل وداه بمائة ناقة

- (١) حديث كان يقبل الهدية ولو أنها جرعة لهن أو غذ أرنب ويكانى، عليها: خ من حديث عائلة قالت كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقبل الهدية ويثيب عليها وأما ذكر جرعة اللبن وفخذ الأرنب فني الصحيحين من حديث أم الفضل أنها أرسلت بقد حلبن إلى النبي صلى الله عليه وسلم وهو واقف بعرفة فندر به ولأ جمد من حديث عائشة أهدت أم سلمة لرسول الله صلى الله عليه وسلم لبنا ــ الحديث: وفي الصحيحين من حديث أنس أن أبا طلحة بعث بورك أرنب أو فخذها إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ققبله
  - ( ٢ ) حديث كان يأ كل الهدية ولا يأ كل الصدقة : متفق عليه من حديث أبي هريرة وقد تقدم
- (٣) حديث كان لايستكبر أن يمشى مع المسكين: ن ك من حديث عبد الله بن أبى أوفى بسند صحيح وقد تقدم فى الباب الثانى من آداب الصحبة ورواه ك أيضا من حديث أبى سعيد الخدرى وقال صحيح على شرط الشيخين
- ( ٤ ) حديث كان يغضب لربه ولا يغضب لنفسه: ت فى النهائل من حديث هندن أبى هالة وفيه وكان لا تغضبه الدنيا وما كان منها فاذا تعدى الحق لم يقم لغضبه شىء حتى ينتصر له ولايغضب لنفسه ولا ينتصر لها وفيه من لم يسم
- ( ٥ ) حديث وينفذ الحق وإن عاد ذلك بالضرر عليه وعلى أصحابه عرض عليه الانتصار بالمشركين في الشركين وهو في قلة وحاجة إلى انسان واحد يزيد في عدد من معه فأبي وقال أنا لا أستنصر بمشرك م من حديث عائشة خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم فلما كان بحرة الوبرة أدركه رجل قد كان يذكر منه جرآة ونجدة ففرح أسحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم حين رأوه فلما أدركه قال جأت لأتبعك وأصيب معك فقال له أتؤمن بالله ورسوله قال لا قال فارجيع فلن أستمين بمشرك الحديث

وإن بأصحابه لحَاجة إلى بعير واحد يتقوون به (١)

وكاذيعصب الحجر على بطنه مرة من الجوع ومرة "٢ يأكل ما حضر ولايردماوجد ولا يتورع عن مطعم حلال ، وإن وجد تمرا دون خبز أكله ، وإن وجد شواء أكله وإنوجدخبز برأوشعبرأ كله ، وإنوجد حلوا أو عسلاأ كله، وإنوجدلبنادونخبزاكتني به وإنوجد بطيخاأ ورطباأ كله، (٣) لا يأكل متكنا ، (١) ولا على خوان ، (م) منديله باطن

( ٢ ) حديث كان بعصب الحجر على بطنه من الجوع :متفق عليه من حديث جابر فى قصةحفر الحندق.وفيه فاذا وسول الله صلى الله عليه وسلم شد على بطنه حجرا وأغرب حب فقال في صحيحه انما هو الحجز بغم الحاء وآخره زاى جمع حجزة وليس بمنابع على ذلك ويرد على ذلك ما رواه ت من حديث أبي طلحة شكونا إلى وسول الله صلى الله عليه وسلم الجوع ورفعنا عن بطوننا عن حجر حجر فرفع وسول الله صلى الله عليه وسلم عن حجرين ورجاله كلهم ثقات

(٣) حديث كان يأكل ماحضر ولا يرد ماوجد ولا يتورع من مطعم حلال ان وجد تمرا دون خبر أكله وإن وجد خبز برأ وشعير أكله وإن وجد حاوا أو عسلا أكله وإن وجد لبنادون خبز اكنني به وإن وجد بطيخا أو رطبا أكله :انتهى۔هذا كلمعروف،منأخلاقه في تمنحديث أمهاني. دخسل علي النبي صلى الله عليه وسلم فقال أعندك شيء قلت لا إلا خسير بابس وخل فقال هات ح الحديث : وقال حسن غريب وفي كتاب الشائل لأى الحسن بنالضحاك بن القرىمن رواية الأوزاعي قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ماأبالى مارددت به الجوع وهذا معضل ولمسلم من حديث جابر أن النبي صلى الله عليه وسلم سأل أهله الأدم فقالوا ماعندنا إلا خل ف دعا به ما الحديث : وله من حديث أنس رأيته مقعيا يأكل تمرات و ت وصحه من حمديث أم سلمة أنها قربت إليه جنبا مشويا فأكل منه ما الحديث: والشيخين من حديث عائشة ماشبع رسول الله صلى الله عليه وسلم ثلاثة أيام تباعا خبر برحتى مفي لسبيله لفظ م وفحرواية له ماشبع من خبز شعير يومين متنابعين و ت وصحه و ه من حديث ابن عباس كان أكثر خبرهم الشعير وللشيخين من حديث عائشة كان يحب الحلواء والعسل ولهمامن حديث ابن عباس انالنبي صلى الله عليه وسلم شرب لبنافدعا بماء فمضمض و ن من حديث عائشة كان بأ كل الرطب بالبطيخ واسناده بجحيح

<sup>(</sup>١) حديثوجد من فضلاه أصحابه وخيارهم قتيلابين اليهود فلم يحف عليهم فوداه بمائة ناقة: الحديث. متفقُّ عليه من حديث سهل بن أبي حشمة ورافع بن خديج والرجل الذي وجد مقتولا هو عبد الله أبن سبل الانصار \_\_\_

<sup>(</sup>٤) حديث اله كان لاياً كل مشكئا: تقدم في آداب الأكل في الباب الأول

<sup>(</sup> ٥ ) حديث أنه كان لا يأ كل على خوان : تفلم في الباب المذكور

قدميه ، (١) لم يشبع من خبز برثلاثة أيام متوالية ، حتى لتي الله تعالى إيثارا على نفسه ، لا فقرا ولا بخلا ، (١) يجيب الوليمة ، (١) ويعود المرضى ، ويشهد الجنائز (١) ، ويشى وحده بين أعدا ثه بلاحارس، (١) أشد الناس واصعا، وأسكنهم في غير كبر، (١) وأبلغهم في غير تطويل (١)

- (۱) حديث كان منديله باطن قدمه : لاأعرفه من فعله وإنما المعروف فيه مارواه ه من حديث جابر كنا زمان رسول الله صلى الله عليه وسلم قليلا مانجد الظمام فاذا وجدناه لم يكن لنا مناديل إلا أكفنا وسواعدنا : وقد تقدم فى الطهارة
- ( ٢ ) حديث لم يشبع من خبر بر ثلاثة أيام متوالية حتى لتى الله : تقدم فى جملة الأحاديث التي قبله بثلاثة أحاديث
- (٣) حديث كان يجيب الوليمة : هذا معروف وتقدم قوله لودعيت إلى كراع لأجبت وفح الأوسط للطبراى من حديث ابن عباس أنه كان الرجل من أهل العوالى ليدعو رسول الله صلى الله عليه وسلم بنصف الليل على خبز الشعير فيجيب وإسناده ضعيف
- ( ٤ ) حديث كان يعود الريض ويشهد الجنازة : ت وضفه و ه ك وصحه من حــديث أنس ورواه ك من حديث أس ورواه ك من حديث سهل بن حنيف وقال صحيح الاسنادوفي الصحيحين عدة أحاديث من عيادته للموضى وشهوده للجنائز
- ( ٥ ) حديث كان يمشى وحده بين أعدائه بلا حارس: ت ك من حديث عائشة كان رسول الله صلى الله على الله على الله عليه وسلم يحرس حتى نزلت هذه الآية والله يعصمك من الناس فأخرج رأسه من القبة فقال البصرفوا فقد عصمنى الله قال ت غريب وقال ك صحيح الاسناد
- (٦) حديث كان أشد الناس تواضعا وأسكم من غير كبر: أبو الحسن بن الضحاك في الثهائل من حديث أبي سعيد الخدري في صفته صلى الله عليه وسلم هين للؤنة لين الحلق كريم الطبيعة جميل المعاشرة طليق الوجه إلي أن قال متواضع في غير ذلة وفيه دائب إلاطراق وإسناده ضعيف وفي الأحاديث الصحيحة الدالة على شدة تواضعه غنية عنه منها عند ن من حسديث ابن أبي أوفى كان لايأنف ولا يستكبر أن يمشي مع الأرملة والمسكين ـ الحديث: وقد تقدم وعند أبي داود من حسديث أسامة البراء فجلس وجلسنا كأن على رموسنا الطير ـ الحديث: ولأصحاب السنن من حسديث أسامة ابن شريك أتيت الني صلى الله عليه وسلم وأصحابه كأنما على رموسهم الطير
- (٧) حديث كان أبلغ الناس من غير تطويل: خم من حديث عائشة كان يحدث حديثا لوعده العاد لأحصاه ولها من حديثها لم يكن يسرد الحديث كسردكم: علقه خ ووصله م زادت ولسكنه كان يتكلم بكلام يبينه فصل يحفظه من جلس إليه وله فى النهائل من حديث اب أبى هالة يتكلم بجوامع الكلم فصل لافضول ولا تقصير

(۱) وأحسم بشرا ، (۱) لا يهوله شيء من أمور الدنيا ، ويلبس ماوجــــد قرة (۱) مماة برد حـــبرة عانيا ، ومرة جبة صوف ، ماوجد من المباح لبس ، (۱) وخاتمه فضة (۱) يلبسه في خنصره الأعن (۱) والأيسر ، (۱) يردف خلفه عبده أو غيره

- (۱) حديث كان أحنهم بشرا: ت في الشمائل من حديث على بن أبى طالب كانرسول الله صلى الله عليه وسلم دائم البشر سهل الحلق ـ الحديث: وله في الجامع من حديث عبد الله بن الحارث بن جزء مارأيت أحداكان أكثر تبسما من رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال عريب قلت وفيه ابن لهيعة
- ( ٧ ) حديث كان لا بهوله شيءمن أمور الدنيا: أحمدمن حديث عائشة ماأ بحبرسول النه صلى الله عليه وسلم شيء من الدنيا وما أعجبه أحد قط إلا ذو تتى وفي لفظ له ماأعجب النبي صلى الله عليه وسلم شيء من الدنيا إلا أن يكون فيها ذو تتى وفيه ابن لهيعة
- (٣) حديث كان يلبس ماوجد فمرة شملة ومرة حيرة ومرة جبة صوف ماوجد من الباجلس: خمن حديث سهل بن سعد جاءت امرأة بيردة قال سهل هل تدرون ما لبردة هى الشملة منسوج في حاشيتها وفيه فخرج إلينا وإنها لازاره \_ الحديث: ولابن ماجه من حديث عبادة بن الصامت أن رسول الله صلى الله عليه وسلم صلى في شملة قد عقد عليها فيه الأحوص بن حكيم مختلف فيه والشيخين من حديث أنس كان أحب الثياب إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن بلبسها الحبرة وطها من حديث المفيرة بن شعبة وعليه جبة من صوف
  - ( ٤ ) حديث خاتمه فضة : متفق عليه من حديث أنس اتخذ خاتما من فضة
- ( o ) حديث لبسه الحاتم في خنصره الأيمن : م من حديث أنس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لبس خاتم فضة في يمينه وللبخاري من حديثه فاني لأرى بريقه في خنصره
- (٦) حديث تختمه فى الأيسر: م من حديث أنس كان خاتم النبي صلى الله عليه وسلم فى هذه وأشار إلى الحنصر من يده اليسرى
- (٧) حديث إردافه خلفه عبده أو غيره أردف صلى الله عليه وسلم أسامة بن زيد من عرفة كا ثبت فى السحيحين من حديث ابن عباس ومن حديث أسامة وأردفه مرة أخرى على حمار وهو فى الصحيحين أيضا من حديث أسامة وهو مولاه وابن مولاه وأردف الفضل بن عباس من المزدلفة وهو فى الصحيحين أيضا من حديث آسامة ومن حديث ابن عباس والفضل بن عبا س وأردف معاذ بن جبل وابن عمر وغيرهم من الصحابة

يركب ماامكنه مرة فرسا ، "ومرة بعيرا ، ومرة بغلة شهباء ، ومرة حمارا ، ومرة عشى راجلاحافيا بلارداء ولاعمامة ولافلنسوة ، يعود المرضى في أقصى المدينة (٢) يحب الطيب، ويكر والرائحة الرديشة ، (٣) و يجالس الفقسسسراء ، (٤) و يسواكل المساكين

- (۱) حدیث کان یرکب ما أمکنه مرة فرسا ومرة بعیرا ومرة بغلة شهباه ومرة حمارا ومرة راجلا ومرة حمارا ومرة راجلا ومرة حمارا و لا عمامة ولا قلنسوة یعود المرضی فی أقصی الدینة فنی الصحیحین من حدیث أنس رکو به صلی الله علیه و سلم فرسا لأبی طلحة ولمسلم من حدیث جابر بن سمرة رکو به الفرس عریا حین انصرف من جنازة بن الدحداح ولمسلم من حدیث سهل بن سعد کان النبی صلی الله علیه و سلم فرس یقال له اللحیف و لهما من حدیث ابن عباس طاف النبی صلی الله علیه و سلم علیه و سلم فی حجة الوداع علی بعیر و لهما من حدیث البراه رأیت النبی صلی الله علیه و سلم علی بغلته البیضاء یوم حنین و لهما من حدیث أسامة أنه صلی الله علیه و سلم رکب علی حمار علی أکاف \_ الحدیث: و لهما من حدیث ابن عمر کان یأتی قبا راکبا و ماشیا و لمسلم من حدیث فی عبار علی تمار و کاف فی الله علیه و سلم لمد بن عبادة فقام و قبنا معه و نحن بضعة عشر ما علینا نعال و کاف و کاف و کاف و کاف و کاف و کاف الله علیه و سلم لمد بن عبادة فقام و قبنا معه و نحن بضعة عشر ما علینا نعال و کاف و کاف
- ( ٢ ) حديث كان يحب الطيب والرائحة الطيبة ويكره الروائح الرديثة: ن من حديث أنس حبب إلي النساء والطيب ودك من حديث عائشة أنها صنعت لرسول الله صلى الله عليه وسلم جبة من صدوف فلبسها فلما عرق وجد ربيح الصوف فخلها وكان يعجبه الربيح الطيبة لفظ ك وقال صحيح على شرط الشيخين ولابن عدى من حديث عائشة كان يكره أن يوجد منه إلا ربيح طيبة
- ( \* ) حديث كان يجالس الفقراء: د من حديث أبى سعيد جلست فى عصابة من ضعفاء المهاجرين وأت بعضهم ليستر بعضا من العرى ... الحديث: وفيه فجلس رسول الله صلى الله عليه وسلم وسطنا ليعدل بنفسه فينا ... الحديث: وهم من حديث خباب وكان رسسول الله صلى الله عليه وسلم يجلس معنا .. الحديث: فى نزول قوله تعالى ولا تطرد الذين يدعون ربهم السنادهما حسن
- (٤) حديث مؤاكلته للساكين: خ من حديث ألى هر برة قال وأهل الصفة أصياف الاسلام لايأوون إلى أهل عديث أمال ولا على أحد إذا أتنه صدقة بعث بها إليهم ولم يتناول منها وإذا أتنه هدية أرسل إليهم وأصاب منها وأشركهم فيها

(المحدم أهل الفضل في أخلاقهم ويتألف أهل الشرف بالبر لهم ، (المحددة المعتذر وهمه من غيرأن يؤثره على من هو أفضل منهم ، (المحدوعلى أحد ، (المحددة المعتذر المعتذر المعددة المعتذر المعددة المعتذر المعددة المعتذر المعددة المعتذر المعب المباح فلا ينكره المعب المباح فلا ينكره المعب المباح فلا ينكره

- (۱) حديث كان يكرم أهل الفضل في أخلاقهم ويتألف أهل النهرف بالبرطم: ت في الشهائل من حديث على الطويل في صفته صلى الله عليه وسلم وكان من سيرته إيثار أهل الفضل باذنه وقسمه على قدر فضلهم في الدين وفيه ويؤلفهم ولا ينفرهم ويكرم كريم كل قوم ويوليه عليهم الحديث: والطبراي من حديث جرير في قصة إسلامه فألقي إلي كساءه ثم أقبل على أصحابه ثم قال إذا جاءكم كريم قوم فأ كرموه وإسناده جيد ورواه ك من حديث معبد بن خالد الانصار عن أبيه بحوه وقال صحيح الاسناد
- (٢) حديث كان يصل ذوى رحمه من غير أن يؤثرهم على من هو أفضل منهم: ك من حديث ابن عباس كان يجل العباس اجلال الوالد والوالدة وله من حديث سعد بن أبى وقاص أنه أخرج عمه العباس وغيره من المسجد فقال له العباس تخرجنا ونحن عصبتك وعمومتك وتسكن عليا فقال ماأنا أخرجكم وأسكنه قال فى الأول صحيح الأسناد وسكت عن الثانى وفيه امسلم الملائي ضعيف فآثر عليا لفضله بتقدم إسلامه وشهوده بدرا والله أعلم وفى الصحيحين من حديث أبى سعيد لايقين فى المسجد باب إلا سد إلا باب أبى بكر
- (٣) حديث كان لايجفو على أحد: دت فى النهائل و ن فى اليوم والليلة من حديث أنسكان قلما يواجه رجلا بنى، يكرهه وفيه ضعف وللشيخين من حــديث أبى هريرة أن رجلا اسنأذن عليه صلى الله عليه وسلم فقال بئس أخو العشيرة فلما دخل ألان له الفول ــ الحديث
- ( ٤ ) حديث يقبل معذرة المعتذر إليه : متفق عليه من حديث كعب بن مالك فى قصة الثلاثة الذين خلفوا وفيه طفق المخلفون يعتذرون إليه فقبل منهم علانيتهم \_ الحديث
- (ه) حديث يمزح ولا يقول إلا حفا : أحمد من حديث أبى هريرة وهو عند ت بلفظ قاوا إنك تداعبنا قال إى ولا أقول إلاحقا وقال حسن
- (٦) حديث ضحكه من غير قهقه : الشيخان من حديث عائشة مارأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم مستجمعا ضاحكا حتى أرى لهواته إنماكان يتبسم و ت من حديث عبد الله بن الحارث ابن جزء ماكان نحك رسول الله عليه وسلم إلانبسما قال صحيح غريب وله فى الشمائل فى حديث هند بن أبى هالة جل ضحكه التبسم
- (٧) حديث يرى اللعب المباح ولا يكرهه : الشيخان من حديث عائشة فى لعب الحبشة بين بديه فى المسجد وقال لهم دو تسكم يابنى أرفدة وقد تقدم فى كتاب السماع

(۱) يسابق أهله ،(۱) و ترفع الأصوات عليه فيصبر ، (۱) وكان له لقاح وغنم يتقوت هو وأهله من ألبانها، وكان له <sup>(۱)</sup> عبيد و إماء لا يرتفع عليهم في مأكل ولا ملبس (۱) ولا يمضى له وقت

- (١) حديث مسابقته صلى الله عليه وسلم أ هله : د ن فى الكبرى و ه من حديث عائشة فى بسابقته لها و تقدم فى الباب الثالث من النكاح
- (٢) حديث ترفع الأصوات عنده فيصبر: خ من حديث عبد الله بن الزيبر قدم ركب من بنى تميم على النبى صلى الله عليه وسلم فقال أبو بكر أمرالقعقاع بن معبدوقال عمر بل أمرالا قرع بن حابس فقال أبو بكر ماأردت إلا خلاق وقال عمر ماأردت خلافك فتاريا حتى ارتفت أصواتهما فنزلت ياميا الدين آمنوا لا تقدموا بين يدى الله ورسوله
- (٣) حديث وكان له لقاح وغنم يتقوت هو وأهله من ألبانها : عمد بن سعد في الطبقات من حديث أم سلمة كان عيشنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم اللبن أو قالت أكثر عيشناكانت لرسول الله صلى الله عليه وسلم لقاح بالغابة ـ الحديث : وفي رواية له كانت لنا أعنز سبع فكان الراعى يبلغ بهن مرة الحي ومرة أحدا ويروح بهن علينا وكانت لقاح بذى الحبل فيؤب إلينا ألبانها بالليل ـ الحديث : وفي إسنادها محمد بن عمر الواقدى ضعيف في الحديث وفي الصعيحين من حديث سلمة بن الأكوع كانت لقاح رسول الله صلى الله عليه وسلم ترعى بذى قرد الحديث : ولأبى داود من حديث لقيط بن صبره لنا غنم مائة لانريد أن تزيد فاذا ولدالراعى بهمة ذبحنا مكانها شاة ـ الحديث
- (٤) حدیث کان له عبید و إما فلا یر تفع علیهم فی ما کل ولاملیس : محمد بن سعد فی الطبقات من حدیث سلمی قالت کان خدم النبی صلی اته علیه وسلم أنا و خضرة ورضوی ومیمونة بنت سعد أعتقهن کلهن و إسناده ضعیف و روی أیضا أن أبا بکر بن حزم کتب إلی عمر بن عبدالعزیز بأسکاه خدم رسول الله صلی الله علیه وسلم فذکر برگة أم أیمن و زید بن حارثة و أبا کمشة و أنسة و شقر أن وسفینة و ثوبان و رباحا و بسارا و أبا رافع و أبا مویهة و رافعا أعتقهم کلهم و فضالة و مدعما و کرکرة و روی أبو بکر بن الضحاك فی الشمائل من حدیث أبی سعیدالحدری باسناد ضعیف کان صلی الله علیه و سلم یا کل مع خادمه و م من حدیث أبی الیسر أطعموهم مما تأ کلون و ألبسوهم مما تلبسون ـ الحدیث
- ( o ) حديث لايمضى له وقت فى غير عمل لله تعالى أو فيا لابد منه من صلاح نفسه : ت فى النهائل من حديث على بن أبى طالب كان إدا أوى إلى منزله جزأ دخوله ثلاثة أجزا، جزأ الله وجزأ لنفسه ثم جزأ جزأه بينه وبين الباس فرد ذلك بالخاصة على العامة \_الحديث

قى غير عمل لله تعالى، أو فيما لابد له منه من صلاح نفسه ، ( ) يخرج إلى بساتين أصحابه ( ) الله دعاء مستويا الله يحتقر مسكيناً لفقر موزماننه، ولايهاب ملكالملكه ، يدعو هذا وهذا إلى الله دعاء مستويا ( ) قد جمع الله تسالى له السيرة الفاضلة ، والسياسة التامة ، وهو أى لايقرأ ولا يكتب ،

- (١) حديث يخرج إلى بساتين أصحابه : تقدم فى الباب الثالث من آداب الأكل خروجه صلى الله عليه وسلم الله عليه وسلم الى بستان أبي الهيثم بن النبهان وأبي أيوب الأنصارى وغيرهما
- (۲) حدیث لایختفر مسکینا لفقره و زمانته ولایهاب ملکا لملکه یدعو هذا و هذا إلی الله دعاء و احدا : خ منحدیث سهل بن سعد مر رجل علی رسول الله صلی الله علیه و سلم فقال ما تقولون فی هذا قالواحری أن خطب أن ینکع سالحدیث : و فیه فمر رجل من فقراء المسلمین فقال ما تقولون فی هذا قالوا حری ان خطب أن لاینکع سالحدیث : و فیه هذا خیر من مل ه الارض مثل هذا و م من حدیث أنس أن النبی صلی الله علیه و سلم کتب إلی کسری و قیصر و النجاشی و الی کل جبار یدعوهم الی الله عز وجل
- ﴿ ٣ ) حديث قد جُمَّع الله له السيرة الفاضلة والسياسة التامة وهو أمى لايقرأ ولايكتب نشآ في بلاد الجهل والصحاري وفي فقر وفي رعاية الغنم لا أب له ولا أم فعلمه الله جمع محاسن الأخلاق والطرق الحيدة وأخبار الأولين والآخرين ومانيه النجاة والفوز في الآخرة والغبطة والحسلاس في الدنيا ولزوم الواجب وترك الفضول :هذا كله معروف معاوم فروى ت في الشمائل من جديث على بن أبي طالب في حديثه الطويل في صفته وكان من سيرته في جزء الأمة ايثار أهل الفضل ياذنه وقسمه الحديث وفيه فسألته عن سيرته في جلسائه فقال كان دائم البشر سهل الخلق لين الجانب ـ الحديث :وفيه كان يخزن لسانه الافها يعنيه وفيه قد ترك نفسه من ثلاث من الراء والأكثار ومالايعنيه \_الحديث :وقد تقدم بعضه وروى ابن مهدويهمن حديث ابن عباس في قوله وماكنت تتاو من قبله من كتاب ولا تخطه بيمينك قال كان النبي صلى الله عليه وسلم أمياً لايقرأ ولايكتب وقد تقدم في العلم والبخاري من حديث ابن عباس قال إذا سرك أن تعلم جبل العرب فاقرأ ما فوق الثلاثين ومائة في سورة الأنمام قد خسر النيبن قتاوا أولادهم سفها بغير علم وحم وحب من حديث أم سلمة فى قصة هجرة الحبشة أن جعفرا قال للنجاشي أيها اللك كنا قوما أهل جاهلية نعبد الأصنام ونأكل الميتة ــ الحديث : ولأجمد من حديث أبي ا إن كعب اني لني محراء ابن عشر سنين واشهر فاذا كلام فوق راسي ــ الحديث : و خ من حدیث ابی هریرة كنت ارعاها ای الغنم على قرار يط لأهل مكة ولأبي يملى و حب من حدیث حليمة إنما نرجو كرامة الرضاعة من والد المولود وكمان يتبيا ــ الحديث : وتقدم حديث يعشقه بمكارم الأخلاق

نشأف بلادالجهل والصحارى، في فقر، وفي رعاية النم، يتيا لاأبله ولا أم، فعامه الله تعالى جميع عاسن الأخلاق، والطرق الحميدة، وأخبار الأولين والآخرين، وما فيه النجاة والفسوز في الآخرة، والغبطة والخلاص في الدنيا، ولزوم الواجب وترك الفضول، وفقنا الله لطاعته في أمره، والتأسى به في فعله، آمين يارب العالمين

## بيان جلة أخرى من آدابه وأخلاقه

مما رواه أبو البحترى ، قالوا (١) ما شتم رسول الله صلى الله عليه وسلم أحدامن المؤمنين بشتيمة إلا جمل لها كفارة ورحمة ، (٢) وما لمن اصرأة قط ولا خادما بلعنة ، وقيل له وهو في القتال لولعنتهم بارسول الله ، فقال (٣) « إغماً بُيثِتُ رَحْمة وَلَمْ أَبْعَث لَمّاناً ، وكان (١) إذا مثل أذ يدعو على أحدمسلم أو كافر ، عام أو خاص ، عدل عن الدعاء عليه إلى الدعاء له (٥) وماضرب بيده أحدا قط إلا أن يضرب بها في سبيل الله تعالى ، وما انتقم من شيء صنع اليه قط ، إلا أن تنتهك حرمة الله ، وما خير بين أمرين قط الااختار أيسرهما ، إلا أن يكون فيه إنم

<sup>(</sup>۱) حديث ما شتم أحدا من المؤمنين الاجعلها الله كفارة ورحمة :متفق عليه من حديث أبي هربرة فى أثناء حديث فيه فأى المؤمنين لعنته شتمته جملاته فاجعلها له صلاة وزكاة وقربة وفى رواية فاجعلها ذكاة ورحمة وفى رواية فاجعلها له كفارة وقربة وفى رواية فاجعل ذلك كفارة له يوم الفيامة

<sup>(</sup> ۴ ) حديث ما لمن امرأة ولا خادما قط المروف ما ضرب مكان لمن كما هو مثقق عليه من حديث عائشة ولابخارى من حديث أنس لم يكن قحاشا ولا لمانا وسيأتي الحديث الذي بعده فيه هذا المعنى

<sup>(</sup>٣) حديث انما بعثت رحمة ولم أبعث لعانا : م من حديث أبي هريرة

<sup>﴿</sup> ٤ ) حديث كان اذا سئل أن يدعو على أخد مسلم أو كافر عام أو خاص عدل عن الدعاء عليمه ودعاله الشيخان من حديث أبى هريرة قالوا يارسول الله إن دوسا قد كفرت وأبت فادع عليهم فقيل هلكت دوس فقال اللهم اهد دوسا وائت بهم

<sup>(</sup> ه ) حديث ما ضرب بيده أحدا قط الا أن يضرب في سبيل الله وما انتهم في شيء صنع آليه الا أن تنهك حرمة الله ـ الحديث ومتفق عليه وين حديث عائشة مع اختلاف وقد تقدم في الهاب الثالث من آداب الصحبة

أو قطيعة رحم ، فيكون أبعد الناس من ذلك ، وماكان (١) يأتيه أحد حراوعبد أو أمة إلاقام معه في حاجته ، وقال أنس رضى الله عنه (٢) والذي بعثه بالحق ما قال لى في شيء قط كرهه في ملته ، ولالامني نساؤه إلاوقال دعوه إنحاكان هذا بكتاب وقدر ، قالوا وما عاب رسول الله صلى الله عليه وسلم (٣) مضجعا، إن فر شواله اضطجع ، و إن لم يفر شله اضطجع على الأرض وقد وصفه الله تعالى في التسوراة قبل أن يبعثه في السطر الأول ، فقال محدرسول الله ، عبدى المختار ، لا فظ ولا غليظ ، ولا صخاب في الأسواق، ولا يجزى بالسيئة السيئة ، ولكن يعفو ويصفح ، مولده ، كذ ، وهجرته بطابة ، وملكه بالشام ، يأتزر على وصطه هو ومن معه ، دعاه للقرءان والعلم ، يتوضأ على أطرافه ، وكذلك لنته في الأنجيل،

<sup>(</sup>۱) حديث ماكان يأتيه أحد حر أو عبد أو أمة إلا قام معه فى حاجته : خ تعليقا من حديث أنس ان كانت الأمـة من اماء أهل المدينة لنأخذ بيد رسول الله عليه وسلم فتنطلق به حيث شاءت ووصله ه وقال فما ينزع يده من يدها حتى تذهب به حيث شاءت من المدينة فى حاجتها وقد تقدم وتقدم أيضا من حديث ابن أبى أوفى ولا يأنف ولا يستكبرأن يمنى مع الأرملة والمسكين حتى يقضى لهما حاجتهما

<sup>(</sup> ٢ ) حديث أنس والذى بعثه بالحق ماقال فى شيء قط كرهه لم فعلته ولا لأمنى أحد من أهله إلا قال دعوه إنماكان هذا بكتاب وقدر :الشيخان من حديث أنس ماقال لئيء صنعته لم صنعته ولا ائنيء تركته لم تركته وروى أبو الشيخ فى كتاب أخلاق رسول الله صلى الله عليه وسلم من حديث له قال فيه ولا أمرى بأمر فتوانيت فيه فعاتبنى عليه فان عاتبنى أحدد من أهله قال دعوه فاو قدر شيء كان وفي رواية له كذا قضي

<sup>(</sup>٣) حديث ماعاب مضجعا أن فرشوا له اضطجع وان لم يفرشوا له اضطجع على الارض : لم أجده بهذا اللفظ و العروف ماعاب طعاما و يؤخذ من عموم حديث على بن أبى طالب ليس بفظ إلى أن قال و لاعياب رواه ت في الشائل و الطبراني و ابو نعيم في دلائل النبوة و روى ابن ابى عاصم في كتاب السنة من حديث انس مااعلمه عاب شيئا قط و في الصحيحين من حديث عمر اضطحاعه على حصير و ت و صححه من حديث ابن مسعود نام على حصير فقام و قد المرفى جنبه خالجديث

(١٠) وكان منخلقه أن يبدأ من لقيه بالسلام. (٢) ومنقاومه لحاجة صابره حتى مكون هو المنصرف (٣) وما أخذأحد يبده فيرسل يده حتى برسلها الآخذ:

(٤) وكان إذا لتى أحدا من أصابه بدأ وبالصافحة ، ثم أخذيده فشابكه، ثم شدقبضته عليها ، (٥) وكان لا يقوم ولا يجلس إلا على ذكر الله

(١) وكان لا يجلس إليه أحد وهو يصلى إلا خفف صلاته وأقبل عليه، فقال ألك ماجة فإذا فرغ من حاجته عاد إلى صلاته

(٧) وكان أكثر جاوسه أن ينصب ساقيه جيما ، ويسك بيدية عليهما ، شبه الحبوة

( ١ ) حديث كان من خلقه ان يبدأ من لقيه بالسلام : ت في الثمائل من حديث هند بن ابي هالة

( ٧ ) حديث ومن قاومه لحاجة صابره حتى يكون هو النصرف: الطبراني ومن طريقه ابونعيم في دلائل النبوة من حديث على بن ابي طالب و ه من حديث انس كان اذا لقي الرجل يكلمه لم يصرف وجه حتى يكون هو المنصرف ورواه ت نحوه وقل غريب

﴿ ٣ ﴾ حديث وما أخذ أحد بيده فيرسل يده حتى يرسلها الآخر :ته من حديث انس الذي قبله كان أذاً استقبل الرجل فصالحه لاينزع يده من يده حتى يكون الرجل بنزع لفظ ت وقال غريب

- (ع) حديث كان أذا لتي أحدا من اسحابه بدأه بالمصافحة ثم أخذ بيده فشابكه ثم شد قبضته: د من حديث ابى ذر وسأله رجل من عزة هل كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصافح اذا لقيتموه عال مالقيته قط الا صافحى ـ الحديث: وفيه الرجل الذي من عزة ولم يسم وسماه البهتى في الأدب عبد الله وروينا في علوم الحديث للحاكم من حديث أبي هريرة قال شبك بيدسك أبو القاسم صلى الله عليه وسلم وهو عند م بلفظ اخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو عند م بلفظ اخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم بيدي
- ( ه ) حديث كان لايقُوم ولا يجلس الا على ذكر الله عن وجل : ت فى النهائل من حديث على فى حديثه الطويل في صفته وقال على ذكر بالنتوين
- ( ٣ ) حديثكان لا يجلس اليه احدوهو يصلى الاخفف صلاته واقبل عليه ففال ألك حاجة فاذا فرغ من حاجته عاد الى صلاته لم اجد له أصلا "
- (٧) حديث كان أحكر جاوسه أن ينصب ساقيه جميعا ويمسك بيديه عليها شه الحبوة: د ت ف البنهائل من حديث أبي سعيد الحدري كان رسول انه صلى الله عليه وسلم اذا جلس في الحبلس الحتى بيديه و اسناده ضعيف و للبخارى من حديث ابن عمر رأبت رسول انه صلى الله عليه وسلم بفناه الكعة عتبيا بيديه

(۱) ولم يكن يعرف مجلسه من مجلس أصحابه لأنه (۱) كان حيث انتهى به المجلس جلس ، (۱) وما رؤى قط مادًا رجليه بين أصحابه ، حتى لا يضيق بهما على أحد ، إلا أن يكون المكان واسعا لا ضيق فيه ، وكان أكثر ما مجلس مستقبل القبلة

(أوكان يكرم من يدخل عليه ، حتى ربما بسط ثوبه لمن ليست بينه وبينه قرابة ولا رضاع يجلسه عليه

(°) وكان يؤثر الداخل عليه بالوسادة التي تحته ، فإن أبي أن يقبلها عزم عليه حتى يفعل المناه أحد إلا ظن أنه أكرم الناس عليه حتى بعطى كل من جلس إليه نصيبه من وجهه ، حتى كان مجلسه وسمعه ، وحديثه ، ولطيف محاسنه ، وتوجهه للجالس إليه ، ومجلسه مع ذلك مجلس حياء ، وتواضع ، وأمانة ، قال الله تعالى (فيا رَسْمَةٍ مِنَ اللهِ لِنْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظَا عَلِيظَ الْقَلْبِ لَا نَفْضُوا مِنْ حَوْلِكَ (') )

<sup>(</sup>۱) حدیث آنه لم یکن یعرف مجلسه من مجالس اصحابه: دن من حدیث آبی هریرة وابی ذر قالاکان رسول آله صلی الله علیه وسلم بجلس بین ظهرای اصحابه فیجی، الغریب فلا پدری ایهم هو حتی یسأل ـ الحدیث

<sup>(</sup> ٧ ) حديث انه حيثًا انتهى به المجلس جلس : ت في الشمائل في حديث على الطويل

<sup>(</sup>٣) حدیث ما رؤی قط مادا رجلیه بین اصحابه حق یضیق بها علی احد الا ان یکون المکان واسعا لاضیق فیه: الدار قطنی فی غرائب مالك من حدیث انس وقال باطل وت و ه لم یرمقدمار كبتیه بین یدی جلیس له زاد این ماجه قط وسنده ضعیف

<sup>(</sup>٤) حدیث کان یکرم من یدخل علیه حتی ربما بسط نوبه لمن لیست بینه وبینه قرابة ولارضاع یجلسه علیه: ك وصحح اسناده من حدیث انس دخل جریر بن عبد الله علی النبی صلی الله علیه وسلم وفیه فأخذ بردته فألقاها علیه فقال اجلس علیها یاجریر ـ الحدیث: وفیه فاذا اتا كم كریم قوم فأ كرموه وقد تقدم فی الباب الثالث من آداب الصحة وللطبرانی فی الكبیرمن حدیث حریر فألتی الی كساء ولأبی نعیم فی الحلیة فبسط الی رداءه

<sup>(</sup> ٥ ) حديث كان يؤثر الداخل بالوسادة التي تكون سحته ـ الحديث : تقد م في الباب الثالث من آداب الصحبة

<sup>(</sup> ٣ ) حديث ما استصفاه احد الاظن انه اكرم الناس عليه حتى يُعطى كل من جلس اليه نصيبه من و جهه حتى كان مجلسه وسمعه وحديثه وتوجهه للجالس اليه ومجلسه مع ذلك مجلس حياء وتواضع وامانة :ت في الشمائل من حديث على الطويل وفيه ويعطى كل جلسائه نصيبه لا يحسب جليسه ان أحدا اكرم علية منه وفيه مجلسه مجلس حلم وحياء وصبر وامانة

<sup>(</sup>۱) : آلعمران ۱۵۹

(۱) ولقد كان يدعو أصحابه بكناهم إكراما لهم واستمالة لقداو بهم ، (۲) و يكني من لم تكن له كنية ، فكان يدعى عاكناه به (۳) و يكني أيضا النساء اللاني لهن الأولاد ،، واللاني لم يلدن يبتدى و لهن السكنى ، (٤) و يكني الصبيان فيستلين به قلوبهم ، (٥) وكان أبعد الناس غضبا وأسرعهم رضا .

- (۱) حدیث کان یدعو أصحابه بکناهم إکراما لهم واستمالة لفاو بهم : فی الصحیحین فی قصة الغار من حدیث أی بکر یا آبا بکر ماظنك باتنین الله الله الله والمحاکم من حدیث ابن عباس آنه قال العمر یا آبا حضی أبصرت وجه عم رسول الله صلی الله علیه وسلم قال عمر آنه لأول یوم کنانی فیه بأ بی حفص وقال صحیح علی شرط م وفی الصحیحین آنه قال العلی قم یا آبا تراب والمحاکم من حدیث رفاعة بن مالك ان ابا حسن وجد مغصا فی بطنه فتخلفت علیه یرید علیا ولای یعلی الموصلی من حدیث سعد ابن ابی وقاض فقال من هذا ابو إسحق فقلت نام والمحاکم من حدیث ابن مسعود آن النبی صلی الله علیه وسلم کناه ابا عبد الرحمن ولم یولد له حدیث ابن مسعود آن النبی صلی الله علیه وسلم کناه ابا عبد الرحمن ولم یولد له
- ( ٢ ) حديث كان يكنى من لم يمكن له كنية وكان يدعى بماكناه به: تمن حديث انس قال كنانى النبي صلى الله عليه وسلم بقلة كنت اختليها يعنى ابا حمزة قال حديث غريب و هان عمر قال لصهيب ابن مالك تكتنى وليس لك ولد قال كنانى رسول الله صلى الله عليه وسلم بابى يجى وللطبرانى من حديث ابى بكرة تدليت ببكرة من الطائف فقال لى النبى صلى الله عليه وسلم فأنت ابوبكرة
- (٣) حديث كان يكنى النساء الملائى لهن الأولاد واللاتى لم يلدن يبتدى، لهن الكنى: ك من حديث اما يمن في قصة شربها بول النبى صلى الله عليه وسلم فقال يا أم ايمن قومى الى تلك الفخارة \_ الحديث وهمن حديث عائشة انها قالت للنبى صلى الله عليه وسلم كل از واجك كسنيته غبرى قال فأنت ام عبد الله وخ من حديث ام خالد ان النبى صلى الله عليه وسلم قال لها يالم خالد هذا سناه وكانت صغيرة وفيه مولى للزبير لم يسم والأبى داو دباسناد صحيح انها قالت يارسول الله كل صواحي لهن كنى قال فا كستنى بابنك عبد الله بن الزبير
- (٤) حديث كان يكنى الصبيان: فني الصحيحين من حسديث أنس أن النبي صلى الله عليه وسلم قال لاخ له صغير ياأبا عمير مافعل النغير
- ( o ) حديث كان أبعد الناس غضبا واسرعهم رضاهذا من المعلوم وبدل عليه اخباره صلى عليه وسلم أن بي آدم خيرهم بطىء الغضب سريع النيء: رواه ت من حديث أبى سعيد الحدرى وقال حديث حسن وهو صلى الله عليه وسلم خير بني آدم وسيدهم وكان صلى الله عليه وسلم لا يغضي النفسه، ولا ينتصر لها رواه ت في الشائل من حديث هند بن أبى هالة

(۱) و كان أرأف الناس بالناس ، وخير الناس للناس ، وأنفع الناس للناس المتكن ترفع في مجلسه الأصوات .

(٣) وكان إذ قاممن مجلسه قال « سُبِنْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَ بِحَمْدِكَ أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلاَّ أَنْتَ أَسْتَغْفِرُكَ اللَّهُمَّ وَ بِحَمْدِكَ أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلاَّ أَنْتَ أَسْتَغْفِرُكَ اللَّهُمَّ وَأَتُوبُ إِلَيْكَ » ثم يقول علمنيهن جبريل عليه السلام

## بيان كلامه وضحكه صلى الدعليه وسلم

الْعَرَّبِ ، (٦) كَانْ صَلَى الله عليه وسلم أفصح الناس منطقاً وأحلاهم كلاما، ويقول (٥) « أَنَا أَفْصَحُ الْعَرَبِ ، (٦) وإن أهل الجنة يتكلمون فيها بلغة محمد صلى الله عليه وسلم .

- (١) حسديث كان أرأف الناس بالناس وخير الناس للناس وآنفع الناس هسذا من المعاوم وروينا فى الجزء الأول من فوائد أبى الدحداح من حديث على فى صفة النبى صلى الله عليه وسلم كان أرحم الناس بالناس ـــ الحديث بطوله
  - ﴿ ٢ ﴾ حديث لم تكن رفع في علمه الأصوات : ت في الشائل من حديث على الطويل
- (٣) حديث كان إذا قام من عبلسه قال سبحانك اللهم و عمدك \_ الحديث : أخرَجه النسائى فى اليوم وللليلة و ك في السندرك من حديث رافع بن خديج وتقدم فى الأذكار والدعوات
- ( ٤ ) حديث كان أفصح الناس منطقا وأحلاهم كلاما: أبو الحسن بن الضحاك فى كتاب النهائل وابن الجوزى فى الوفاء باسناد ضعيف من حسديث بريدة كان رسول الله صلى الله عليه وسلم من أفصح العرب وكان يتكلم بالسكلام لا يدرون ماهو حتى يخبرهم
- ( وَ ﴾ حديث آنا أفصح العرب ، الطبران في الكثير من حديث أبي سعيد الحدرى أنا أغرب العرب وأسناده ضعف و إلى من حديث عمر قال قلت بارسول الله مابالك أفسحنا ولم تخرج من بين أظهرنا أسلط المناه المعدود : وفي كتاب الرعد والمطر لابن أبي الدنيا في حديث مرسل أن أعرابيا قال للنبي صلى الله عليه وسلم مارأيت أفسح منك
- ( ٦ ) حدبث أن أهل الجنة يتكلمون إلى الله عد صلى الله عليه وسلم الله من حديث ابن عباس محمد كالم

(۱) وكان نرر المكلام ، سمح المقالة ، إذا نطق ليس عهذار : وكان كلامه كحرزات نظمن قالت عائشة رضى الله عنها (۲) كان لا يسرد المكلام كسردكم هذا : كان كلامه نزرا ، وأنتم تنثرون المكلام تثرا ، قالوا (۳) وكان أوجز الناس كلاما ، وبذاك جاءه جبريل ، وكان مع الإيجاز يجمع كل ماأراد ، (3) وكان يتكلم بجوامع المكلم ، لا فضول ولا تقصير ، كا نه يتبع بعضه بعضا بين كلامه توقف ، يحفظه سامعه و يعيه .

- (۱) حدیث کان نزر السکلام سمح القالة إذا نطق لیس بمهذار وکان کلامه خرزات النظم: الطبرانی من حدیث أم معبد وکان منطقه خرزات نظم ینحدرن حلو المنطقلانزر ولاهذر وقدتقدم وسیأتی فی حدیث عائشة بعده کان إذا تکلم تکلم نزرا وفی الصحیحینمن حدیث عائشة کان عدینا حدیث العاد لأحصاه
- ( ۲ ) حديث عائشة كان لايسردكسردكم هذا كان كلامه نزرا وأنتم تنثرونه نثرا: اتفق الشيخان على أول الحديث وأما الجلتان الأخيرتان فرواه الحلمي في فوائده باسناد منقطع
- (٣) حديث كان أوجز الناس كلاما وبذلك جاءه جبريل وكان مع الايجاز يجمع كل ماأراد: عبد بن حميد من حديث عمر بسند منقطع ولدار قطنى من حديث ابن عباس باسناد جيد أعطيت جوامع السكلم واختصر لى الحديث اختصارا وشطره الأول منفق عليه كاسيأتى قال خ بلغنى في جوامع الكلم أن الله جمع له الأمور الكثيرة في الأمر الواحد والأمرين وعو ذلك وللمحاكم من حديث عمر المنقدم كانت لغة إسماعيل قد درست فجاء بها جبريل ففظنيها
- (٤) حديثكان يتكلم بجوامع السكلم لا فضول ولا تفصير كلام يتبع بعضه بعضا بين كلامه توقف بحفظه سامعه ويعيه: ق ف الشهائل من حديث هند بن أبي هالة وفى الصحيحين من حديث أبي هريرة بعثت بجوامع السكلم ولأبي داود من حديث جابركان في كلام النبي صلى الله عليه وسلم ترتيل أو ترسيل وفيه شيخ لم يسم وله وللترمذي من حديث عائشة كان كلام النبي صلى الله عليه وسلم كلاما فصلا يفهمه كل من سمعه وظال ت يخفظه من جلس إليه ويقال ب في اليوم والليلة محفظه من حديث عائمة من نعمه وإسناده تحسن

(١) وكان جهير الصوت أحسن الناس نمية

(۲) وكان طويل السكوت لا يتكلم في غير حاجة (۳) ولا يقول المنكر، ولا يقول في الرضا والغضب إلا الحق (٤) ويعرض عمن تكلم بغير جيل (٥) ويكني عما اصطره الكلام إليه ممايكره (٢) وكان إذا سكت تكلم جلساؤه ولايتنازع عنده في الحديث ،(٧) و يعظ بالجد والنصيحه

(۱) حدیث کان جبیر الصوت أحسن الناس نغمة : تن فی الکبری من حدیث صفوان بن عسال قال کنا مع النی صلی الله علیه وسلم فی سفر بینا نحن عنده إذ ناداه اعرابی بصوت له جهوری یا محمد فأجابهرسول الله صلی الله علیه وسلم علی نحو من صوته هاؤم - الحدیث: وقال احمد فی مسنده و أجابه نحوا نما تکلم به - الحدیث: وقد یؤخذ من هذا أنه صلی الله علیه وسلم کان جهوری الصوت و إنمار فع صوته رفعه دائما وقد یقال لم یکن جهوری الصوت و إنمار فع صوته رفقا بالاعرابی حتی لا یکون صوته أرفع من صوته و هو الظاهر وللشیخین من حدیث البراه ماسمعت أحدا أحسث صوتاً منه

- (٢) حديث كان طويل السكوت لا يتكلم في غير حاجة :ت في الشهائل من حديث هند بن أبي هالة
- (٣) حديث لايقول المنكر ولا يقول في الرضى والغضب إلا الحق: دمن حسديث عبد الله بن عمرو قال كنت أكتب كل شيء أسمعه من رسول الله صلى الله عليه وسلم أريدحفظه فنهتني قريش وقالوا تحتب كل شيء ورسول الله صلى الله عليه وسلم بشر يتكلم في الغضب والرضافا مسكت عن الكتاب فذكرت ذلك لرسول الله صلى الله عليه وسلم فأوماً بأصبعه إلى فيه وقال آكتب فوالذي نفسي بيده ما يحرج منه إلا حق: رواه ك وصحه
- ( ٤ ) حديث يعرض عمن تكلم بغير جميل: ت في الشمائل من حديث على الطويل يتغافل عمالا يشتهي الحديث
- (ه) حديث يكنى عما اضطره السكلام مما يكره فمن ذلك قوله صلى الله عليه وسلم لامرأة رفاعة حتى تذوقى عسيلته ويذوق عسيلتك رواه خ من حديث عائشة ومن ذلك مااتفقا عليه من حديثها فى المرأة التى سألته عن الاغتسال من الحيض خذى فرصة بمسكة فتطهرى بها ـ الحديث :
- (٦) حديث كان إذا سكت تكلم جلساؤه ولايتنازع عنده فى الحمديث : ت فى الثمانل فى حمديث على الطويل
- ﴿ ﴿ ﴾ حَدِيثَ مِنْ الْمُعْمِعَةَ مِم مَنْ حَدِيثُ جَارِكَانَ وسولَ الله صلى الله عليه وسلم إذاخطب احمرت عيناه وعلا سوته واشتد غضبه حتى كأنه منذر جيش بقول صبحكم ومسأكم ـ الحديث :

ويقول (( « لا تضربوا القرءان بعضة بيعض فإنه أنزل على وجوه القرءان المكثر الناس تبسيا وضحكا في وجوه أصابه ، وتعجبا بما تحدثوا به ، وخلطاليفيسه بهم. (ا ولريما ضحك حتى تبدو نولجذه ، ( وكان ضحك أصابه عنده التبسيم اقتداء به ، وتوقيرا له قالوا ( ) ولقد جاءه أعرابي يوما ، وهو عليه السلام متنير اللون ينكره أصابه ، فأراد أن يسأله فقالوا لا تفعل يا عرابي ، فإنانكرلونه ، فقال دعوني فوالذي بعثه بالحق نبيا لا أدعه حتى يتبسيم ، فقال يارسول الله بلغنا أن المسيح بعني الدجال يأتي الناس بالتريد وقد هلكوا

- (۱) حديث لا تضربوا القرءان بعضه يعض وانه أنزل على وجوه ؛الطبرانى من حمديث عبدالله بن عمرو. باسناد حسن أن القرءان يصدق بعضه بعضا فلا تكذبوا بعضه يعض وفى رواية للهروى فى ذم السكلام أن القرءان لم ينزل لتضربوا بعضه يعض وفى رواية له أبهذا أمرتم أن تضربوا كتاب الله بعض وفى الصحيحين من حديث عمر بن الخطاب ان هذا القرءان أنزل على سبعة أحرف
- (۲) حدیث کان آگر الناس تبسها وضعکا فی وجوه أصحابه و تعجبا بما بحد توا به و خلطا لنصه بهم : شمن حدیث عبد الله بن الحارث بن جزء مار آیت آحدا آگر تبسها من رسول الله صلی الله علیه و سلم و فی الصحیحین من حدیث جریر ولا رآنی الا تبسم و ت فی الشهائل من حدیث علی بضحك کما تضحکون منه و یتعجب نما تعجبون منه و م من حدیث جابر بن سمرة کانوا یتحسد ثون فی آمر الجاهلیة فیضحکون و یتبسم
- (٣) حديث ولربما ضحك حتى تبدو نواجذه : متفق عليه من حديث عبد الله بن مسعود فى قصة آخر من يخرج من النار وفى قصة الحبر الذى قال إن الله يضع السموات على أصبع ومن حسديث أبى هريرة فى قصة الحجامع فى ومضان وعير ذلك
- ( ٤ ) حديث كان ضحك أصحابه عنده النبسم اقنداه به وتوقيراله.ت في النبائل من حديث هند بن أبي هالة في المائل من حديثه الطويل جل ضحكه التبسم
- ( o ) حديث جاءه اعرابي يوما وهو متغير ينكره أسحابه فأراد أن يسأله فقالوا لا تفعل ياأعرابي فاناتنكر تو نه فقال دعوني والذي بعثه بالحق نبيا لا أدعه حتى يتبسم فقال يارسول الله بلغناان للسيخ السجال يأتي الناس بالثريد وقد هلكوا جوعا ــ الحديث: وهو حديث منكر لم أقف له على أصل ويرده قوله صلى الله عليه وسلم في حديث الغيرة بن شعبة المتفق عليه حين سأله انهم يقولون ان ان معه جبل خيز ونهرماه قال هو أهون على الله من ذلك وفي رواية لمسلم انهم يقولون ان هغه جبالا من خيز ولهم ـ الحديث: تعم في حديث حسديقة وأبي مسمعيد المتفق عليها كن مه ماه وناوا ـ الحديث:

جوعا، أفترى لى بابى أنت وأى أن أكف عن ثريده ، تمففا و تنزها ، حتى أهلك هزالا أم أضرب فى ثريده حتى إذا تضلعت شبعا آمنت بالله وكفرت به ، قالوا فضحك رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى بدت نواجذه ، ثم قال لا بل يغنيك الله بما يغنى به المؤمنين قالوا (۱) وكان من أكثر الناس تبسما ، وأطيبهم نفسا ، مالم ينزل عليه قرءان ، أو يذكر الساعة ، أو يخطب بخطبة عظة ،

(۲) وكان إذا سر ورضى فهو أحسن الناس رضا ، فإن وعظوعظ بجد، و إن غضب وليس. بغضب إلا لله لم يقم لغضبه شيء ، وكذلك كان في أموره كلها

وكان إذا نزل به الأمر فوض الأمر إلى الله ، وتبرأ من الحول والقوة ، واستنزل الهدى فيقول «اللهُمَّ (") أرني الحق حقًا فَأ تَبِعَهُ وَأُرِني المُنْكَرَ مُنْكَرَا وَأُونُ فِي أَجْنِنَا بَهُ وَأُعِذْ في

( ١ ) حديث كان من أكثر الناس تبسها وأطيبهم نفسا ما لم يتزل عليه القرءان أو يذكر الساعةأو يخطب نخطئة عظة تقدم حديث عبد الله من ألحارث ما رأيت أحدا أكثر تبسها منه وللطبراني في مكارم الأخلاق من حديث جابر كان إذا نزل عليه الوحى قلت نزير قوم فاذا سرى عنسه فأكثر الناس ضحكا ــ الجديث : ولأحمد من حديث على أبوالزبيركان يخطب فيذكر بأيام الله حتى يعرف ذلك فى وجهه وكأنه مذير قوم يصبحهم الأمن غدوة وكان ذا كان جديث عهد بجبريل لم يتسم ضاحكا حتى ترتفع عنه ورواه أبو يعلى من حديث الزبير من غيرشكوالمحاكم من حديث جابر كان إذاذكر السّاعة أحمرت وجنتاه واشتدغفيه وهو عندمسلم بلفظ كان إذاخطب ( ٣ ) حديث كان إذا سرورضي فهو أحسن الناس رضا وإن وعظ وعظ بجد وان غضب ولايغضب إلاالله لم يقم لغضب شيء وكذلك كان في أموره كلها أبو الشيخ ابن حيان في كـــتاب أخلاق الني صلى ألله عليه وسلم من حديث ابن عمر كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يعرف غضبه ورضاء بوجهه كان إذا رضى فـكأنما ملاحك الجدر وجهه واسناده ضعيف والمرادبه المرآة توضع في الشمس فيرى ضوءها على الجدار والشيخين من حديث كعب بن مالك قال وهو يبرق وجهه من السرور وفيه وكان إذا سراستنار وجهه حتى كأنه قطمة قمروكسنا نعرف ذلكمنه الحديث : وم كان إذا خطب احمرت عيناه وعلا صوته واشتد غضبه ـ الحديث : وقد تقدم وت فى الشهائل فى حديث هند س أبى هالة لاتغضه الدنيا وماكان منها فاذىتعدىالحق لميقم لغضبه شيء حتى ينتصرا ولا يغضب لنفسه ولا ينتصر لها وقد تقدم

(٣) حديث كان يقول اللهم أرنى الحق حقاً فاتبعه وأدبى المنسكر مسكراً وارزقني اجتنابه وأعدني من أن يشتبه على فاتبع هواى بغير هدى منسك واجعل هواى تبعا لطاعتك وخد رضا نفسك من نفسى في عافية واهدنى لما اختلف فيه من الحق باذنك انك تهدى من تشاء إلى صراطمستقيم لم أقف لأوله على أصل وروى المستغفرى في الدعوات من حديث أبي. هسريرة كان النبي صلى الله على أهل وروى المشتغفرى في الدعوات من حديث أبي. هسريرة كان النبي صلى الله على الله على أصل وروى المشتغفرى في الدعوات من حديث أبي. هسريرة كان النبي على الله على ألله عنوم من حديث عائشة في كان يفتح به صلاته من الليل اهدني لما اختلف فيه إلى آخر الحديث عناوم من حديث عائشة في كان يفتح به صلاته من الليل اهدني لما اختلف فيه إلى آخر الحديث

مِنْ أَنْ يَشْتَبِهَ عَلَى قِأْتَبِعَ هَوَاىَ بِغَيْرِ هُدَّى مِنْكَ وَأَجْعَلْ هَوَاىَ تَبَعًا لِطَآعَتِكَ وَخُذْ رِضاً نَفْسِكَمَنْ نَفْسِى فِيعَافِيةٍ وَاهْدِيى لِمَا أَخْتَلِفُ فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذْ نِكَ إِنَّكَ تَهْدِى مَنْ تَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ »

بيان أخلاقه وأدابه في الطعام

(۱) وكان صلى الله عليه وسلم يأكل ما وجد

(۲) وكان أحب الطعام اليه مأكان على صفف ، والضفف ماكثرت عليه الأيدى والشفف ماكثرت عليه الأيدى والشفف ماكثرت عليه الأيدى والشفة وكان إذا وضعت المائدة قال بسيم الله اللهم الجنسة وبين قدميه ، كما يجلس المصلى الجنسة و مان كثيرا إذا جلس يأكل ، يجمع بين ركبتيه وبين قدميه ، كما يجلس المصلى

#### ﴿ بِيانَ أَخَارَتُهُ وَآدَابُهُ فَى الطَّمَامُ ﴾

( ٩ ) حديث كان يأخل ماوجد: تقدم

- (٣) حديث كان أحب الطعام إليه ما كان على ضفف أى كثرت عليه الأيدى: أبو يعلى والطبرانى في الأوسط وابن عدى في السكامل من حديث جابر بسند حسن أحب الطعام الى الله ما كثرت عليه الأيدى ولأبى يجسلى من حسديث أنس لم يجتمع له غسدا، وعشسا، خبر وطم الاعلى ضفف واسناده ضعيف
- (٣) حديثكان اذاوضعت المائدة قال بسم الله البهم اجعلها نعمة مشكورة تصل جانعمة الجنة بدأما التسمية فرواها ن من رواية من خدم النبي صلى الله عليه وسلم ثمان سنين اناسمع رسول الله صلى الله عليه وسلم ثمان سنين اناسمع رسول الله صلى الله عليه وسلم الذا قرب اليه طعا ما يقول بسم الله ساخديث : واست اده صبح وأما بقية الحديث فل أجديث كان كثيرا إذا جلس يأ كل يجمع بين ركبتيه وقدميه كا يفعل المعلى الا أن الركبة تكون فوق العدم ويقول انما أنا عبد آكل كا يأكل السدو أجلس كا يجلس العبد عبد الرزاق في الصنف من رواية أيوب معضلا أن النبي صلى الله عليه وسلم كان اذا أكل أخز وقال آكل كا يأكل العبد الحديث : وروى ابن الضحاك في الشمائل من حديث أنسي بسند ضعيف كان اذا قعد على العلم استفوز على ركبته اليسرى وأقام البني ثم قال المائا عبد عبد بن كل العبد وأفعل كا يفعل العبد وروي أبو الشبخ في أخلاق النبي صلى الله عليه وسلم بسند حسن من حديث أبي بن كب أن الذي صلى الله عليه وسلم كان يجنوا على ركبتيه وكان لا يتكي ورده في صغة أكل رسول الله صلى الله عليه وسلم والبزار من حديث ابن عمر انما أنا عبد أورده في صفة أكل رسول الله صلى الله عليه وسلم والبزار من حديث ابن عمر انما أنا عبد وسندها ضيف آكل العبد ولأبي يعلى من حديث الشي على العبد ولابي يعلى من حديث الشي على العبد والم يكان يأكل العبد ولأبي يعلى من حديث الشيم على اللهد ولأبي يعلى من حديث ابن عمر انما أنا عبد وسندها ضيف

إلا أن الركبة تكون فوق الركبة ، والقدم فوق القدم ويقول « إِنَّمَا أَنَا عَبْدُ آ كُلُ كَمَا أَنَا عَبْدُ آ كُلُ كَمَا أَنْ الْمَبْدُ وَأَجْلِسُ الْمَبْدُ » (١) وكان لا يأ كل الحارويقول « إِنَّهُ غَيْرُذِي مَرَكَةٍ وَإِنَّ اللهَ لَمْ يُطْمِئنا نَارًا فَأْ بُرِدُوهُ » (١) وكان يأ كل مما يليه (١) ويأ كل بأصابعه الثلاث (١) وربما استعان بالرابعة ، (٥) ولم يأكل بأصبعين ويقول « إِنَّ ذَلِكَ أَكُلَةُ الشَّيْطَانِ »

- (۱) حديث كان لاياً كل الحار ويقول إنه غير ذى بركة وإن الله لم يطعمنا نارا: اليهق من حديث أبي هريرة باسناد صحيح أتى النبي صلى الله عليه وسلم يوما بطعام سخن فقال مادخل بطنى طعام سخن منذ كذا وكذا قبل اليوم ولأحمد باسناد جيد والطبراني والبيهقي في الشعب من حديث خولة بنت قيس وقدمت له حريرة فوضع يده فيها فوجد حرها فقبضها لفظ الطبراني والبيهق وقال أحمد فأحرقت أصابعه فقال حسن والمطبراني في الأوسط من حديث أبي هريرة ابردوا الطعام فان الطعام الحار غير ذي بركة وله فيه وفي الصغير من حديثه أتى بسحفة تفور فرفع يده منها وقال إن الله لم يطعمنا نارا وكلاهما ضعيف
- ( ٧ ) حديث كان يأكل مما يليه : أبو الشيخ ابن حبان من حديث عائشة وفى اسناده رجل لم يسم وسماه فى رواية له وكذلك البيهنى فى روايته فى الشعب عبيد بن القاسم نسيب سفيان النورى وقال البيهتى تفرد به عبيد هذا وقد رماه ابن معين بالكذب ولأبى الشيخ من حديث عبد الله ابن جعفر نحوه
  - (٣) حديث أكله بأصابعه الثلاث: م من حديث كعب بن مالك
- ( ٤ ) حديث استعانته بالرابعة: رويناه فى الغيلانيات من حــديث عامر بن ربيعة وفيه القاسم بن عبد الله العمرى هالك وفى مصنف ابن أبى شيبة من رواية الزهرى مرسلاكان النبي صلى الله عليه وسلم يأكل بالحس
- ( ٥ ) حديث لم يأكل يأصبعين ويقول إن ذلك أكلة الشيطان ؛ الدار قطنى في الأفراد من حديث اب عباس وإسناد ضعيف لا تأكل يأصبع فائه أكل الملوك ولا تأكل بأصبعين فانه أكل الشياطين الحديث

(') وجاءه عُمان بن عفان رضى الله عنه فالوذج ، فأكل منه ، وقال ماهذا ياأباعبدالله؟ قال : بأ بى أنت وأمى ، نجعل السمن والعسل فى البرمة ، ونضعها عن النار ، ثم نغليه ، ثم نأخذ منح الحنطة إذا طحنت : فنقليه على السمن ، والعسل فى البرمة ، ثم نسوطه حتى ينضج فيأتى كما ترى ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم « إِنَّ هَذَا الطَّمَامَ طَيِّبُ » ينضج فيأتى كما ترى ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم « إِنَّ هَذَا الطَّمَامَ طَيِّبُ » (٢) وكان يأكل خبز الشعير غير منخول (٢) وكان يأكل القثاء بالرطب (١) وبالملح

(۱) حديث جاء، عبان بن عفان بفالوذج ـ الحديث: قلت المعروف ان الذى صنعه عبان الخبيص رواه البيهق فى الشعب من حديث ليث بن أبى سليم قال إن أول من خبص الخبيص عبان بن عفان قدمت عليه عير تحمل النق والعسل ـ الحديث: وقال هذا منقطع وروى الطبرانى والبيهق فى الشعب من حديث عبد الله بن سلام أقبل عبان ومعه راحلة عليها غرارتان وفيه فاذا دقيق وسمن وعسل وفيه ثم قال لأصحابه كلو اهذا الذى تسعيه فارس الحبيص وأما خبرالفالوذج فرواه هاسناد ضعيف من حديث ابن عباس قال أول ما معنا بالفالوذج أن جبريل أتى النبي صلى الله عليه وسلم فقال إن أمتك تفتح عليهم الأرض ويفاض عليهم من لدنيا حتى أنهم ليأ كلون الفالوذج قال النبي صلى الله عليه وسلم وما الفالوذج قال يخلطون السمن والعسل جميعا قال ابن الجوزى فى الموضوعات هذا حديث باطل لاأصل له

( ٢ ) حديث كان يأكل خبر الشعير غير منخول : البخاري من حديث سهل بن سعد

(a) وكان أحب الفواكه الرطبة إليه البطيخ والعنب

- (٣) حديث كان يأكل القتاء بالرطب: متفقّ عليه من حديث عبد الله بن جعفر
- ( ٤ ) حديث كان بأكل الفثاء بالملح : أبو الشيخ من حــديث عائشة وفيه يحيى بن هاشم كـذبه ابن معين وغيره ورواه ابن عدى وفيه عباد بن كثير متروك
- ( o ) حديث كان أحب الفاكهة الرطبة إليه البطيخ والعنب: أبو نعيم فى الطبالنبوى من رواية أمية بن زيد العبسى أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يحب من الفاكه العنب والبطيخ وروى أبو الشيخ وابن عدى فى الكامل والطرانى فى الأوسط والبيهتى فى الشعب من حديث أنس كان يأخذ الرطب بيمينه والبطيخ يساره ويأ كل الرطب بالبطيخ وكان أحب الفاكهة إليه فيه يوسف ابن عطبة الصفار مجمع على ضعفه وروى ابن عدى من حديث عائشة كان أحب الفاكهة لرسول الله صلى الله عليه وسلم الرطب والبطيخ وله من حديث آخر لها فان خير الفاكهة العنب وكلاهما ضعيف

(۱) وكان يأكل البطيخ بالخبز وبالسكر ، (۱) وربما أكله بالرطب (۳) ويستعين باليدين جيماء وأكل يوما الرطب في عينه وكان يحفظ النوى في يساره ، فرت شاة فأشار إليها بالنوى ، فجعلت تأكل من كف اليسرى ، وهو يأكل يبينه حتى فرغ وانصرفت الشاة (۱) وكان ربما أكل العنب خرطا ، يرى زؤانه على لحيته كرز اللؤلؤ ، (۱) وكان أكثر طعامه الماء والتم ، (۱) وكان يجمع اللبن بالتمر ويسميهما الأطيبين

(۱) حديث كان يأكل البطيخ بالخبر والسكر: أما أكل البطيخ بالخبر فلم أرمو إما وجدت أكل العنب بالخبر فيما رواه ابن عدى من حديث عائمة مرفوعا عليكم بالمرازمة قبل بارسول ألله وما المرازمة قال أكل البطيخ والماخبر مع العنب فان خير الفاكهة العنب وخير الطعام الخبر و إستاده ضعيف ولما أكل البطيخ بالسكر فان أريد بالسكر نوع من التم والرطب مشهور فهو الحديث الآنى بعده و إن أريد به السكر الذى هو الطبرز ذفلم أر له أصلا إلا في حديث منكر معضل رواه أبو عمر النوقاني في كتاب البطيخ من رواية محمد بن على بن الحديث أن الذي صلى الله عليه وسلم أكل بطيخا بسكر وفيه موسى البن إبراهيم الروزي كذبه يجي بن معين

(٧) حديث أكل البطيخ بالرطب: تن من حديث عائشة وحسنه تو همن حديث سهل بن سعد كان أكل الرطب بالبطيخ وهو عند الدارمي بلفظ البطيخ بالرطب

- إلى حديث استعانته باليدين جميعاً فأكل يوما الرطب في يمبنه وكان يحفظ النوى في يساره فمرت شاة فأشار اليها بالنوى فجلت تأكل من كفه اليسرى وهو يأكل جيمينه حتى فرغ وانصرفت الشاة أما استعانته بيديه جميعا فرواه أحمد من حديث عبد الله بن جعفر قال آخر ما رأيت من رسول الله صلى الله عليه وسلم في احدى يديه رطبات وفي الأخرى قثاء يأكل منهذه ويعض من هذه وتقدم حديث أنس في أكله بيديه قبل هذا بثلاثة أحاديث وأما قصته مع الشاة: فرويناها في فوائد أبي بكر الشافعي من حديث أنس باسناد ضعيف
- ( ٤ ) حديث ربما أكل العنب خرطا الحديث: ابن عدى في السكامل من حديث العباس والعقيلي في الضعفاء من حديث ابن عباس هكذا مختصرا وكلاها ضعيف
- ( ٥) حديث كان أكثر طعامه الماء والتمر: خ من حديث عائشة توفى رسول الله صلى الله عليه وسلم وقد شبعنا من الأسودين التمر والماه .
- ﴿ ٣ ) حديث كان يجمع اللبن بالتمر ويسميهما الأطيبين :أحمد من رواية اسماعيل بن أبى خالد عن أبيسه قال دخلت على رجل وهو يجمع لبنا بتمر وقال اذن فان رسول الله صلى الله عليه وسلم ساها (الأطيبين ورجاله ثقات وإيهامه لايض

(۱) وكان أحب الطعام إليه اللحم ويقول « هُوَ يَزِيدُ في السَّمْعِ وَهُوَ سَيِّدُ الطَّمَامِ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَلَوْ سَأَلْتُ رَبِّياً نُ يُطْعِمَنِيهِ مُكَا يَوْ مِ لَفَعَلَ " (۲) وكان أسكل الثريد باللحم والقرع (۲) وكان يحب القرع ويقول « إنها شَجَرَةُ أَخِي يُو نُسَ عَلَيْهِ السَّلامُ » قالت عائشة رضى الله عنها (۱) وكان يحب القرع ويقول « إنها شَجَرَةُ أَخِي يُو نُسَ عَلَيْهِ السَّلامُ » قالت عائشة رضى الله عنها (۱) وكان يقول « يَاعَائِشَةُ إِذَا طَبَحْتُمْ قِدْراً فَا كُثِرُ وا فِيهَا مِنَ الدُّبَاءِ فَإِنَّهُ يَشَدُّ قَلْبَ المُؤْتِي فِي اللهُ اللهِ عَلِيهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ا

- (۱) حديث كان أحب الطعام إليه اللحم ويقول هو يزيد فى السمع وهو سيد الطعام فى الدنيا والآخرة ولو سألت ربى أن يطعمنيه كل يوم لفعل: أبو الشيخ من رواية ابن سمعان قال سمعتمن علمائنا يقولون كان أحب الطعام إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم اللهم: الحديث و ت فى النمائل من حديث جابر أتانا النبي صلى الله عليه وسلم فى منزلنا فذبحنا لهشاة فقال كانهم علموا أنا نحب اللحم وإسناده صحيح و ه من حديث أبى الدرداء باسناد ضعيف سيد طعام أهل الدنيا وأهل الجنة اللحم
  - (٢) حديث كان يأكل الثريد باللحم والقرع: م من حديث أنس
- ( ٣ ) حديث كان يحب القرع ويقول أنها شجرة أخى يونس : ن ه من حديث أنسكان النبي صلى الله عليه و عليه وسلم يحب القرع وقال ن الدبا وهو عند م بلفظ تعجبه وروى ابن مردويه فى تفسيره من حديث أبى هريرة فى قصة يونس فلفظته فى أصل شجرة وهى الدباء
- ( ٤ ) حــديث ياعائشة إذا طبختم قدرا فأ كثروا فيها من لدباء فانها تشد قلب الحزين . رويناه فيفوائد أبى بكر الشافعي
- ( o ) حدیث کان یا کل لحم الطیر الذی یصاد: ت من حدیث أنس قال کان عندالنبی صلی الله علیه وسلم طیر فقال اللهم ائتنی بأحب الحلق إلیك یا کل معی هذا الطیر فجاء علی فا کل معه قال حدیث غریب قلت وله طرق کلها ضعیفة وروی د ت واستغر به من حدیث سفینة قال آکلت مع النبی صلی الله علیه وسلم لحم حباری
- (٦) حديث كان لايتمه ولا يصيده ويحب أن يصادله فيؤنى به فيأكله :قلت هذا هو الظاهر من أحواله ققد قال من تبع الصيد غفل رواه د ن ت من حديث ابن عباس وقال حسن غريب وأما حمديث صفوان بن أمية عند الطبرانى قد كانت فبلى لله رسل كلهم يصطاد ويطلب الصيد فهو ضعيف حدا

المنه الله وبرفعه إلى فيه رفعا ثم ينتهشه المنه الله وبرفعه إلى فيه رفعا ثم ينتهشه المنها المنه الله وكان يعب من الشاة النراع والكتف، ومن المنها النباء، ومن الصباغ الخل، ومن التمر العجوة (3) ودعا في العجوة بالبركة، وقال هي من الجنة ، وشفاء من السم والسعر

- (۱) حديث كان إذا أكل اللحم لم يطاطى، رأسه إله ورفعه إلى فيه رفعا ثم نهشه: د من حديث صفوان ابن أمية قال كنت آكل مع النبي صلى الله عليه وسلم فآخذ اللحم من العظم فقال ادت طلحم من فيكفانه أهنى وامرأ و ت من حديثه أنهش اللحم نهشا فانه أهنى وأمرأ و هومتقطع والذي قبله منقطع أيضا والشيخين من حديث أبي هريرة فتناول الذراع فنهش منهانهشة ـ الخديث
- ( ٣ ) حديث كان يأكن الحبر والسمن: متفق عليه من حديث أنس فى قصة طويلة فيها فانت بذلك الحبر فأمر به رسول الله صلى الله عليه وسلم ففت وعصرت أم سليم عكة فآ دمته ما لحديث : وفيه هم أكل النبي صلى الله عليه وسلم وفى رواية ه فسنعت فيها شيئا من سمن ولا يصح و د ه من حديث ابن عمر وددت أن عندى خبرة بيضاء من بر سمراه ملبقة بسمن ما الحديث : قال د منج
- (٣) حديث كان عب من الشاة الدراع والكتف ومن القدر الدباء ومن الصباغ الحل ومن التمر المعبوة : وووى الشيخان من حديث أبي هريرة قال وضعت بين يدى الني صلى الله جليه وسلم قضعة من ثويد ولم فتناول الدراع وكانت أحب الشاة إليه الحديث : وروى أبو الشيخ من حديث ابن عباس كان أحب اللحم إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم الكتف وإسناده ضعيف ومن حديث أبي هريرة ولم يكن يعجه من الشاة إلا الكتف وتقدم حديث أنس كان يجب الدباء قبل هذا بسنة أحاديث ولأبي الشيخ من حديث أنس كان أحب الطعام إليه الدباء وله من حديث ابن عباس باسناد ضعيف كان أحب الصباغ إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم الحدود والم الله عليه وسلم الحدود عليه وسلم الحدود والله عن من الجنة وشفاء من السمو السحر : البزار والطبراتي في الكبير من حديث عبد الله بن الاسود قال كنا عند رسول الله صلى الله عليه وسلم في وفد سدوس فاهدينا له تمراً وفيه حتى ذكرنا تمر أهو موسى المديني قبل هو تمر أحمر وت ن ه من حديث خرج هذا مها الحديث : قال أبو موسى المديني قبل هو تمر أحمر وت ن ه من حديث من تصح سمع تمراث من عجوة لم يضره ذلك اليوم سم ولا سحر،

- (١) وكان يحب من البقول الهندياء ، والبذار وجوالبقلة الجقاء التي يقال لها الرجلة
  - (٢) وكان يكره الكليتين لمكانها من البول
- (٣) وكان لا يأ كلمن الشاة سبعا ، الذكر ، والاثنيين ، والمثانة والمرارة ، والندد والحيا

والدم ، ويكره ذلك

(،) وكان لا يأكل الثوم ، ولا البصل ، ولا السكراث (،) وما ذم طعاما قط لكن إن أحجبه أكله ، وإن كرهه تركه ، وإن عافه لم يبغضه إلى غيره

- (۱) حديث يحب من البقول الهندباء والباذروج والبقلة الجفاء التي يقال لهد الرجلة : أبو نعيم في الطب. النبوى من حديث ابن عبابن عليكم بالهندباء فانه ما يوم الا ويقطر عليه قطرة من قطرالجنة وله من حديث الحسن بن على وأنس بن مالك بحوه وكلها ضعفة وأما الباذروج فلم أجد فيه حديثا وأما الرجلة فروى أبو نعيم من رواية ثوير قال مر النبي صلى الله عليه وسلم بالرجلة وفي رجله قرحة فداواها نها فبرئت فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم بارك الله فيك أنبتى حيث شئت فأنت شفاء من سبعين داء أدنام للصداع وهذا مرسل ضعيف
- ( ۲ ) حديث كان يكره المكليتين لمكانها من البول: روبناه فى جزه من حديث أبى بكر بن محمد من عبيدالله بن الشخير من حديث ابن عباس بأسناد ضيف فيه أبو سعيد الحسن بن طىالعدوى أحد المكذابين
- (٣) حديث كان لا يأكل من الشاة الذكر والانتبين والثانه والمرارة والغدة والحيا والدم: ابن عدى ومن طريقه البهتي من حديث ابن عباس باسناد ضعيفوروامالبيهتي من رواية بجاهدموسلا
- ( 2 ) حديث كان لا يأكل الثوم ولا البصل ولا السكرات : مالك في الوطأ عن الزهري عن سلبان بن يسار مرسلا ووصله الدار قطني في غرائب مالك عن الزهري عن أنس وفي الصحيحين من حديث جابر أنى بقدر فيه خضرات من بقول فوجد لها ديما ـ الحديث: وفيه قال فاني أناجي من لا تناجى ولمسلم من حديث أبي أيوب في قصة بعثه إليه بطعام فيه ثوم فلم يأكل منه وقال إنى أكرهه من أجل ريمه
- ( o ) حديث ماذم طعاما قط لكن ان أعجبه أكله وان كرهه تركه وان عافه لم بيغضه إلى غيره : تقدم أول الحديث : وفي الصحيحين من حديث ابن عمر في قصمة الضب فقال كلوا فانه ليس عمر أو قصمة الضب فقال كلوا فانه ليس عمر أو مي

- (١) وكان يعاف الضب ، والطحال ولا يحر مها
- (٢٦ وكان يلمَٰق بأصابعه الصحفة ويقول ﴿ آخِرُ الطُّمَامِ أَكْثَرُ بَرَكُةً ۗ ﴾
  - (٣) وكان يلمق أصابعه من الطعام حتى تحمر
- (3) وكان لا يسح يده بالمنديل حتى يلعق أصابعه واحدة واحدة ، ويقول إنه لايدرى في أى الطعام البركة (0) وإذافرغ قال دا لحمُ ثُدُ للهِ اللهُمَّ لَكَ المُحمُّدُ أَطْعَمْتَ فَأَشْبَعْتَ وَسَقَيْتَ فَا اللهُمَّ لَكَ المُحمُّدُ فَيْ أَى الطعام البركة (1) وإذافرغ قال دا لحمُ ثُدُ للهِ اللهُمَّ لَكَ المُحمُّدُ فَيْ وَكَانَ إِذَا أَكُلَ المُجبُونَ وَلا مُودِي وَلا مُودِيهُ وجهه واللحم خاصة غسل يديه غسلاً جيداً ، ثم يسح بفضل الماء على وجهه
- (١) حديث كان يعاف الضب والطحال ولا يحزمها :أما الضب فني الصحيحين عن ابن عماس لم يكن بأرض قومى فاجدني أعافه ولهما من حديث ابن عمر أحلت لناميتنان ودمان وفيه أما الدمان فالمكبد والطحال والبهقي موقوفا على زيد بن ثابت انى لآكل الطحال وما بى إليه حاجة الإليملم أهلى. أنه لا ياس به
- (۲) حديث كان يلعق الصحفة ويقول آخر الطعام أكثر بركة : البيهقى فى شعب الاعان من حديث جابر فى حديث كان يلعق المحديث المحديث المحديث المحديث المدن الناس المحديث المحديث المدن الله المدن المحديث المحديث المحدد المحد
- (٣) حديث كان يلعق أصابعه من الطعام حتى تحمر م من حديث كعب بن مالك دون قوله حتى تحمر فل على أصل
- (ع) حديث كأن لا يمسح يده بالمنديل حتى يلعق أصابعه واحدة واحدة ويقول انه لايدرى في أسيب أصابعه البركة: م من حديث كعب بن مالك أن النبي صلى الله عليه وسلم كان لا يمسح مده حتى يلعقها وله من حديث جابر فاذا فرغ فليلعق أصابعه فأنه لايدري في أى طعامه تسكون البركة ولليهقى في الشعب من حديثه لا يمسح أحدكم يده بالمنديل حتى يلعق يده فأن الرجل لا مدرى في أي طعامه يبارك له فيه
- ( a )حديث وإذا فرغ قال اللهم الك الحمد أطعمت وأشبعت وسقيت وأرويت لك الحمد غير مكفور ولا مودع ولا مستغنى عنه :الطبرانى من حديث الحرث بن الحارث بسند ضعيف وللبخارى من حديث أبى أمامة كان إذا فرغ من طعامه قال الحمد لله الذى كفانا وآوانا غير مكنى ولا مكفور وقال مرة الحمد لله ربنا غير مكنى ولا مودع ولا مستغنى عنه ربنا
- (٦) حسديث كان إذا أكل الحبر واللحم خاصة غسل يديه غسلا جيدا ثم يمسح بفضل الماء على وجهه أبو يعلى من حديث ابن عمر باسناد ضعيف من أكل من هذه اللحوم شيئا فليغسل يده. فين ربيح وضره لايؤذى من حذاءه

- (۱) وكان يشرب فى ثلاث دفعات ، وله فيها ثلاث تسميات، وفى أواخر ها ثلاث تحميدات (۲) وكان يمس الماء مصا ، ولا يسب عبا
- ("وكان يدفع فضل سؤره إلى من على يمينه (الم) فإن كان من على يساره أجل رتبة قال للذى على يمينه ، السنة أن تعطى فإن أحببت آثرتهم (ه) وربما كان يشرب بنفس واحد حتى يفرغ (أ) وكان لا يتنفس في الإناء بل ينحرف عنه (٧) وأتى بإناء فيه عسل ولبن فأبى أن يشربه ، وقال شربتان في شربة ، وإدامان في إناء واحد ، ثم قال صلى الله عليه وسلم «لا أُحرِّمُهُ وَلَكِنِي أَكْرَهُ الْفَخْرَ وَالْحُسَابَ بِفُضُولِ الدُّنيا غَدًا وَأُحِبُ التَّوَاضُعَ فَإِنْمَنْ تَوَاضَعَ للهُ رَفَعَهُ اللهُ »
- (١) حديث كان يشرب فى ثلاث دفعات له فيها ثلاث تسميات وفى آخرها ثلاث تحميدات: الطبراني في الأوسط من حديث أنسكان إذا شربتنفس ثلاثا
- ( ٢ ) حديث كان يمس الماه مصا ولا يعبه عبا: البغوى والطبرانى وابن عدى وابن قانع وابن منده وأبو نعيم في الصحابة من حديث بهزكان يستاك عرضا ويشرب مصا وللطبرانى من حديث أم سلمة كان لايعب ولأبى الشيخ من حديث ميمونة لايعب ولا يلهث وكلها ضيفة
  - (٣) حديث كان يدفع فضل سؤر ، إلى من عن يمينه : متفق عليه من حديث أنس
- ( ٤ ) حديث استئذانه من على يمنه إذا كان على يساره أجل رتبة : متفق عليه من حديث سهل بن سعد
- ( ٥ ) حديث شربه بنفس واحد: أبو الشيخ من حديث زيد بن أرقم باسناد ضعيف وللحاكم. من حــديث أبي قتادة وصححه إذا شرب أحدكم فليشرب بنفس واحد ولعل تأويل هذين الحديثين على ترك التنفس في الاناء والله أعلم
- ( ٣ ) حديثكان لا يتنفس فى الاناء حتى ينحرف عنه :ك من حديث أبى هريره ولا يتنفس أحدكم فى الاناه إذا شرب منه ولسكن اذا أراد أن يتنفس فليؤخره عنه ثم ليتنفس وقال حديث صحيح الاسناد
- γ) حدیث أتى باناء فیه عسل وماء فأبى أن یشربه وقال شربتان فی شربة وادامان فی اناه واحدسالحدیث:
  البزار من حدیث طلحة بن عبید الله دون قوله شربتان فی شربة إلى آخره وسنده ضعیف.

(الركائن في بيته أســـد حياء من العائق ، لا يسألهم طعاما ولا يتشهاه عليهم ، إن أطعموه أكل ، وما أعطوه قبل ، وما سقوه شرب ، (٢) وكان ربما قام فأخذ ما يأكل بنفسه أو يشرب

### باين آدابه وأخلاقه في اللباس

(٢٠ كَانْصَلَى الله عليه وسلم يلبس من الثياب ماوجد من إزار ، او رداء ، أو قبيص أوجبة

(١) حديث كان في بيته أشد حياء من العاتق لا يسائهم طعاما ولا يتشهاء عليم إن أطعموه أكل وما سقوه شرب: الشيخان من حديث أبي سعيد كان أشد حياء من العنراء في خدرها الحديث: وقد تقدم وأما كونه كان لا يسألهم طعاما فانه أراد أي طعام بعينه من حديث عائشة انه قال ذات بوم باعائشة هل عند كم شيء قالت فقلت ماعندنا شيء الحديث: وفيه فلمارجم قلت أهديت ناهدية قال ماهو قلت حيى قال هانيه وفيرواية قرية وفيرواية النسائي أصبح عندكم شيء تطعمينيه ولابي داود هل عندكم طعام و ت أعندك غذاه وفي الصحيحين من حديث عائشة فدعا بطعام فأني غبر وأدم من أدم البيت فقال أم أر برمة على النار فيها لحم الحديث وفي وواية لمسلم لو صنعم لنا من هذا اللحم الحديث: فليس في قصة بريرة الا الاستفهام والرضا والحكمة فيه بيان الحكم لا التشهي والله اعلم والشيخين من حديث ام الفضل انهنا ارسلت اليه بقدح لبن وهو واقف على بعيره فشر به ولأبى داود من حديث ام هاي ه فجات الوليدة باناء فيه شراب فنناوله فشرب منه واسناده حسن

(٢) حديث وكان ربًا قام فأخذ ماياً كل أو يشرب بنفسه : د من حديث أم المنذر بثث قيس دخل على رسول الله صلى الله عليه وسلم فشرب ومعه على وعلى ناقه ولنا دوال معلقة فقام رسول الله صلى الله عليه وسلم فاكل منها \_ الحديث : وإسناده حسن وللترمذي وصححه وابن ماجه من حديث كبشة دخل على رسول الله صلى الله عليه وسلم فشرب من فى قربة معلقة قائما \_الحديث حديث كبشة دخل على رسول الله صلى الله عليه وسلم فشرب من فى قربة معلقة قائما \_الحديث

(٣) حديث كان يلبس من الثياب ماوجد من إزار أو رداء أو قيص أو جبة أو غير ذلك : الشيخان من حديث عائشة انها اخرجت ازارا بما يصنع بالبين وكساء من هذه المبلدة فقالت في هدذا قبض رسول الله صلى الله عليه وسلم وفي روانه إزارا غليظا ولها من حديث انس كنت المشى مع رسول الله صلى الله عليه وسلم وعليه رداء نجراني غليظ الحاشية الحسديت : لفظ مسلم وقال خ برد بجراني و ه بسند ضعيف من حديث ابن عباس كان رسول الله صلى الله عليه وسلم اليدين والطول و د توحسنه و ن من حديث ام سلمة كان احب البياب إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم القميص ولأبي داود من حديث اسماء بنث يزيد كانت يد قيص رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى الرسغ وفيه شهر بن حوشب بنشلف فية وتقدم قبل هذا حديث الجبة والشملة والحيرة

أو غير ذلك ، وكان يعجبه الثياب الخضر ('' وكان أكثر لباسه البياض، ويقول و أنبسوها أخياء كُمْ وَكَفْنُوا فِيها مَوْ تَاكُمْ ('') ، وكأن يلبس القباء المحشو للحرب وغير الحرب أخياء كُمْ وكأن يلبس القباء المحشو للحرب وغير الحرب ('') وكان له قباء سندس فبلسه ، فتحسن خضرته على يباض لونه ('') وكانت ثيابه كلما مشمرة فوق الكعبين ، ويكون الإزار فوق ذلك إلى نصف الساق

(۱) حديث كان اكثر لباسه البياض ويقول البسوها احياءكموكفنوا فيهاموتاكم: هاله من حديث ابن عماس، خير ثيابكم البياض فالبسوها احياءكم وكفنوا فيها موتاكم قال ك صحيح الاسناد وله ولأصحاب السنن من حديث سمرة عليسكم بهذهالثياب البياض فليلبسها اخياؤكم وكفنوا فيها موتاكم لفظه الحاكم وقال صحيح على شرط الشيخين وقال ت حسن صحيح

( ٢ ) حديث كان يلبس النباء المحشو للحرب وغير المحشو: الشيخان من حديث المسور بن غرمة أث النبي صلى الله عليه وسلم قدمت عليه اقبية من ديباج مزرر بالدهب طرق الحمديث لبسها إلا في طريق علقها خ قال فخرج وعليه قباء من ديباج مزرر بالدهب الحديث: وم من حديث جابر لبس النبي صلى الله عليه وسلم يوما قباء من ديباج اهدي له ثم نزعه الحديث

(٣) حديث كان له قباء سندس فيلسه مد الحديث: احمد من حديث انس ان أكيدردومة أهدى إلى النبي صلى الله عليه وسلم جبة سندس او ديباج قبل ان ينهى عن الحرير فلدسها والحديث في الصحيحين وليس فيه انه لبسها وقال فيه وكان ينهى عن الحرير وعند توصححه فإنه ليسها ولكنه قال عبة ديباج منسوجة فيها الذهب

( ٤ ) حدیث کان ثیابه کلها مشمر قوق الکمبین ویکون الأزار فوق ذلك إلی نصف الساق : ابو الفضل عمد بن طاهر فی کتاب صفوة النصوف من حدیث عبد الله بنی بسر کانت ثیاب رسول الله صلی الله علیه وسلم ازارة قوق السکمبین و قمیصه فوق ذلك ورداؤه فوق ذلك واسناده ضعیف و ك و صححه من حدیث ابن عباس کان یلبس قمیصا فوق السکمبین ـ الحدیث : و هوعنده بلفظ قمیصا قصیر الیدین والطول و عندها و ت فی النهائل من روایة الأشعث قال سمت عمی تحدث عن عمها فذكر النبی صلی الله علیه وسلم وفیه فاذا ازاره الی نصف ساقه و رواه نوسی الصحابی عبد بن خالد و قسم عمه الأشعث و هم بیت الاسود و لا یعرف

- (۱) وكان قيصه مشدود الأزرار ، وربما حل الأزرار في الصلاة وغيزها (۲) وكان قيصه مشدود الأزرار ، وربما حلى الناس فيها وحدها (۳) وربما لبس الكساء وحده ما عليه غيره
  - (1) وكان له كساء ملبد يلبسه ويقول د إِنَّمَا أَنَا عَبْدُ أَلْبَسْ كَبَا يَلْبَسُ الْعَبْدُ» (٥) وكان له توبان لجمعته خاصة ، سوى ثيابه في غير الجمعة
- (۱) حدیث کان قمیصه مشدود الازرار ور باحل الازرار فی الصلاة وغیرها: دهت فی الشمائل من روایة معاویة بن قرة بن ایاس عن ابیه قال اتیت النی صلی الله علیه وسلم فیره من مزینة و بایعناه وان قمیصه لمطلق الآزرار والبیه قمی من روایة زید بن اسلم قال رایت ابن عمریصلی عاولة ازراره فسالته عن ذلك فقال رایت رسول الله صلی الله علیه وسلم یفعله وفی العلل المترمذی انه سال خ عن هذا الحدیث فقال انا القی هذا الشیخ كان حدیثه موضوع یعنی زهیر بن عمد راویه عن زید بن اسلم قلت تابعه علیه الولیدا بن مسلم عن زید رواه ابن خزیم فی محیحه والمطبر انی من حدیث بن عباس باسناد ضعیف دخلت علی رسول الله علیه وسلم وهوی سلی عمتبیا علل الازرار
- ( ٢) حديث كان له ملحفة مصبوغة بالزعفران وربما صلى بالناس فيها : د ت من حسديث قيلة بنت مخرمة قالت رأيت النبي صلى الله عليه وسلم وعليه اسمال ملا تين كاننا بزعفران قال ت لانعرفه إلا من عبد الله بن حسان قلت ورواته موثقون و د من حديث قيس بن سعد فاغتسل ثم ناوله م أبى سعد ملحفة مصبوغة بزعفران أو ورس فاشتمل مها الحديث ورجاله ثقات
- (٣) حديث ربما لبس الكساء وحده لبس عليه غيره : ه وابن خزيمة من حمديث ثابت بن الصاحت أن النبي صلى الله عليه وسلم صلى فى بنى عبد الأشهل وعليه كساء متلفف به الحديث وفى رواية البرار فى كساء
- (ع) حديث كان له كساء ملبد يلبسه ويقول أنا عبد ألبس كا يلبس العبد:الشيخان من رواية أبى بردة قال أخرجت الينا عائشة كساء ملبدا وإزارا غليظا فقالت في هذين قبض رسول الله صلى الله عليه وسلم والبخارى من حديث عمر اتما أنا عبد ولعبد الرزاق في المصنف من رواية أيوب السختيايي مرفوعا معضلا اتما أنا عبد آكل كا يأكل العبد وأجلس كما يجلس العبدو تقدم من حديث أنس وابن عمر وعائشة متصلا
- ( ٥ ) حديث كانله ثوبان لجمعته خاصة ـ الحديث : الطبرائى فى الصغير و الأوسط من حديث عائشة بسند ضعيف زادفاذ النصر ف طويناها إلى مثله ويرده حديث عائشة عبندا بن ماجه مار أيته يسب أحداو لا يطوى له توب

(۱) وربما لبس الإزار الواحد ليس عليه غيره ، و بعقد طرفيه بين كتفيه » (۱) وربما لبس الإزار الواحد ليس عليه غيره ، و بعقد طرفيه بين كتفيه » (۱) آمّ به الناس على الجنائز (۱) ، وربماصلى في بيته في الإزار الواحد ملتحفا به ، مخالفاً بين طرفيه و يكون ذلك الإزار الذي جامع فيه يومئذ ، (۱) وكان ربما صلى بالليل في الازار ، و يرتدى بيمض الثوب مما يلى هدبه ، و يلتى البقية على بمض نسائه ، فيصلى كذلك

(م) ولقد كان له كساء أسود فوهبه ، فقالت له أم سلمة بأبي أنت وأبى ، مافعل ذلك الكساء الأسود ؟ فقال كسوته ؟ مارأيت شيئا قط كان أحسن من ياضك على سواده

- (٣) حديث ربما صلى فى بيته فى الازار الواحد ملتحفا به مخالفا بين طرفيه ويكون ذلك الازار الذي المدين من حديث معاوية قال دخلت على أم حبية يوج جامع فيه يومئذ: أبو يعلى باسناد حسن من حديث معاوية قال دخلت على أم حبية النبي صلى الله عليه وسلم فى أيت النبي صلى الله عليه وسلم فى أوب واحد فقلت يألم حبية أيصلى النبي صلى الله عليه وسلم فى النوب الواحد قالت نعم وهو الذي كان فيه ما كان تعنى الجاع ورواه الطرائي فى الأوسط
- (ع) حديث ربماكان يصلى باللبل ويرتدى بعض النوب بما يلى هدبه ويلتى البقية على بعض نسائه: ه من حديث عائشة أن النبي صلى الله عليه وسلم صلى فى توب بعضه على ولمسلم كان يصلى من الليل وأنا إلى جنبه وأنا حائض وعلى مرط بعضه على رسول الله صلى الله عليه وسلم وللطبر الى فى الأوسط من حديث أبى عبد الرخمن حاضن عائشة رأيت النبي صلى الله عليه وسلم وعائشة يضليان فى توب واحد نصفه على النبي شلى الله عليه وسلم ونصفه على عائشة وسنده ضعيف
- ( o ) حديث كان له كساء أسود فوهبه فقالت له أم سلمة بأبى أنت وأمى مافعل ذلك السكساء سالحديث ؛ لم أفف عليه من حديث أم سلمة ولمسلم من حديث عائشة خرج النبي صلى الله عليه وسلم وعليه مرط مرجل أسود ولأبى داود و ن صنعت للنبي صلى الله عليه وسلم بردة سوداء من صوف فلبسها سالحديث : وزاد فيه ان سعد في الطبقات فذكرت بياض النبي صلى الله عليه وسلم وسوادها ورواه ك بلفظ جبة وقال صبح على شرط الشيخين

وقال أنس () ورعا رأيته يصلى بنا الظهر في شملة عاقدا بين طرفيه ، () وكان يتختم () ورعا خرج وق خاتمه الخيط المربوط يتذكر به الشيء () وكان يحتم به على الكتب ويقول « الخاتم على الكتب فير من النهمة » (ه وكان يلبس القلانس تحت العائم وبغير عمامة ، ورعا نزع قلنسو ته من رأسه فجملها سترة بين يديه ، شم يصلى إليها، () ورعا لم تكن العامة فيشد العصابة على رأسه وعلى جبهته

- (۱) حديث أنس ربما رأيته يصلى بنا الظهر في شملة عاقدها بين طرفيها: البزار وأبو يعلى بلفظ صلى يثوب واحد وقد خالف بين ظرفيه والبزار خرج في مرضه النيمات فيهمر تديا بثوب قطن فصلى بالناس وإسناده صحيح و ه من حديث عبادة بن الصامت صلى في شملة قد عقد عليها وفي كامل بن عدى قد عقد عليها هكذا وأشار سفيان إلى قفاه وفي جزء الغطريف فعقدها في عنفه ماعليه غيرها وإسناده ضعيف
  - ( ٢ ) حديث كان يتختم : الشيخان من حديث ابن عمر وأنس
- (۳) حدیث ربما خرج وفی خاتمه خیط مربوط یتذکر به الشی، :عد من حدیث وائلة بسند ضعیف کان إذا أراد الحاجة أوثق فی خاتمه خیط وزاد الحارث بن أبی أساسة فی مسنده من حسدیث این عمر لیذکره به وسنده ضعیف
- (ع) حديث كان غنم به على الكتب ويقول الخاتم على الكتاب خير من التهمة : الشيخان من حمديث أنس لما أراد النبي سلى الله عليه وسلم أن يحكتب إلى الروم قالوا إنهم لايقر ون إلا كتابا عنوما فأتخذ خاتما من فضة ما الحديث : و ن ت في الشمائل من حديث ابن عمر اتخمذ خاتما من فضة كان مختم به ولا يلبسه وسنده صحيح وأما قوله الخاتم على المكتاب خير من التهمة فلم أقف له على أصل
- ( ٥ ) حدیث کان یلبس القلانس تحت العائم و بغیر عمامة و ربما نزع قلتسوته من رأسه فجعلهاسترة بیث یدیه ثم یصلی إلیها : الطبرای و أبو الشیخ والبیه فی شعب الایمان من حدیث عمر کات رسول الله صلی الله علیه و سلم یلبس قلنسوة بیضا، ولا بی الشیخ من حدیث ابن عباس کان لرسول الله صلی الله علیه و سلم ثلاث قلانس قلنسوة بیضا، مضربة و قلنسوة برد حبرة و قلنسوة دات آذان یلبسها فی السفر فربا و ضما بیث یدیه إذا صلی و إسنادها ضعیف و لا بی داود و ت من حدیث رکانة فرق ما بیننا و بین الشرکین العائم علی الفلانس قال ت غریب و بلیس إسناده بالقائم
- (٦) حديث ربعا لم تكن العمامة فيشد العصابة على رأسه وعلى جبهته: خ من حديث ابن عباس صعد رحديث ربعا له تعليه وسلم النبر وقد عصب رأسه بعماية دسما سالحديث

" وكانت له عمامة تسمى السحاب فوهبها من على ، فربما طلع على فيها ، فيقول صلى الله على فيها ، فيقول صلى الله عليه وسلم « أَتَاكُم ْ عَلَيْنِي السَّحَاب »

أَوْارَى بِهِ عَوْدَى وَأَنْجَمَّلُ بِهِ فِي النَّاسِ ، " وإذا نزع ثوبه أَخْرِجَهُ مِنْ مياسره مأَوْارِي بِهِ عَوْدَى وَأَنْجَمَّلُ بِهِ فِي النَّاسِ ، " وإذا نزع ثوبه أخرجه من مياسره ، وكان إذا لبس جديدا أعطى خلق ثيابه مسكينا ، ثم يقول « مامِنْ مُسلم يحسُسُ مُسلماً مِنْ سَمَل إِنَّا لِللهِ عَلَى اللهِ وحرور و وَخَيْدِهِ مُسلماً مِنْ سَمَل ثِيابه لاَتَكُسُوهُ إِلاَّ لِلهِ إِلاَ كَانَ فِي ضَمَانِ اللهِ وحرور و وَخَيْدِهِ مَا وَمَدَّا وَمَيْتًا » (١) وكان له فراش من أدم ، حشوه ليف ، طوله ذراعات أو تحوه ما وقاد أواعات أو تحوه ما والله فراعات أو تحوه ما والله فراعات أو تحوه ما والله فراعات أو تحوه الله عنوان الله فراش من أدم ، حشوه ليف ، طوله فراعات أو تحوه من أدم ، حشوه الله عنوان الله فراع الله فرائه عن أدم ، حشوه الله من أدم ، حشوه الله من أدم الله فرائه عنوان الله فرائه عن أدم ، حشوه الله عنوان الله فرائه عن أدم ، حشوه الله عنوان الله فرائه عنوان الله فرائه عن أدم ، حشوه الله عنوان الله فرائه في الله فرائه عنوان الله فرائه عنوان الله فرائه عنوان الله فرائه عنوانه فرائه فرائه عنوانه فرائه فرائ

- (۱) حديث كانت له عمامة تسمى السحاب فوهما من على فربما طلع على فيها فيقول صلى الله على وسلم أن كم على في السحاب ابن عدى وأبو الشيخ من حديث جعفر بن محمد عن أبيه عن جده وهو مرسل ضعف جدا ولابن نعيم في دلائل النبوة من حديث عمر في أثناء حديث عمامته السحاب ـ الحديث
- ( ٢ ) حديث كان اذا لبس ثوبا يلبسه من قبل مياينه: ت من حديث أبي هريرة ورجاله رجال الصحيح وقد اختلف في رفسه
- (٣) حدیث الحد فه الذی کسایی ماأواری به عوری و آنچسل به فی الناس : ت و قال غریب و ۵ ادو محمه من حدیث عمر بن الحطاب
- ( ٤ ) حديث كان اذائزع ثوبه خرج من مياسره :أبو الشيخ من حديث ابن عمر كان اذائبس شيئا من الثياب بدأ بالأيمن واذا نزع بدأ بالأيسر وله من حديث أنس كاناذاار تدى أو ترجل أو انتمل بدأ بيمينه واذا خلع بدأ بيماره وسندها ضعيف وهو في الانتمال في الصحيحين من حديث أبي هروة قوله لا من فعله حديث كان له ثوب لجمته خاصة ـ الحديث تقدم قريبا يلفظ أوبين
- ( ٥) حديث كان اذا لبس جديدا أعطى خلق ثيابه مسكينا ثم يقول ما من مسلم يكسو مسلم الحديث:

  ك في المستدرك والبيه في الشعب من حديث عمر قال رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم

  دعا بثيابه فلبسها فلما بلغ تراقيه قال الحمد أله الله كسانى ما أنجمل به في حياتى وأوارى به

  عورتى ثم قال ما من مسلم يلبس ثوبا جديدا الحديث دون ذكر تصدقه صلى الله عليه وسلم

  يثيابه وهو عندت هدون ذكر النبي لبس صلى الله عليه وسلم لثيابه وهو أصع وقد تقدم

  قال اللينة وهو غير قوى
- ﴿ ٦ ﴾ جعيث كان له فيرائن من أدم حشوء ليف مد الحديث متفق عليه من حديث عائشة مقتصر الجه هذا دون ذكر عوضه وطوله ولابى الشيخ من حديث أم سلمة كان فراش النبي صلى الله عليه وسلم يحو ما يوضع الإنسيان في قبره وفيه من لم يسم

وعرمته فرائع وشبر ه أو نحوه (۱۰ و كانت له عباءة تفرش له ،حيثا تنقل تثنى طاقين تحته وعرمته فرائع وشبر ه أو نحوه ليس تحته شيء غيره (۲۰ و كان من خلقه تسمية دوابه وسلاحه و متاعه موكان اسم دايته المقاب ، واسم سيفه الذي يشهد به الحروب ذوالفقار ،

( ) حميت كانت له عباءة تفرش له حيثا تنفل تفرش طاقين عمته :ان سعد في الطبقات وأبو الشيخ من حديث عائشة دخسلت علي امرأة من الأنصار فرأت فراش رسول الله صلى الله عليه وسلم عباءة باندين عباءة منية ـ الحديث : ولأبى سعيد عنها انهاكانت تفرش النبي صلى الله عليه وسلم عباءة باندين ولحديث : وكلاهم لا يصح و ت في الشهائل من حديث حفصة وسئلت ماكان فراشه والت مسح تثنيه ثنتين فينام عليه ـ الحديث : وهو منقطع

( ؟ ) حميث كان ينام على الحمير ليس محته شيء غيره : منفق عليه من حديث عمر في قصة اعتزال النبي

صلى الله عليه وسنم نساءه

( 🔻 ) حديث كان من خلقه تسمية دوأبه وسلاحه ومتاعه وكان اسم رايته العقاب واسم سيفه الذي يشهد به الحُروِب ذو الفقار وكان له سيف يقال له الخذم وآخر يقال له القضيب وكان قبضة سيفه علات بالفضة :الطبراني من حديث ابن عباس كان لرسول الله صلى الله عليه وسلم سيف قائمته من فضة وقيعته من فضه وكان يسمى ذا الفقار وكانت له قوس تسمى السداد وكانت له كنائة تسمى الجمع وكانت له درع موشحة بنحاس تبسى ذات الفضول وكانت له حربة تسمى النعة وكانت له تجمين تسمى الدُّفن وكان له ترس أبيض يسمى موجزًا وكان له فرس أدهم يسمى السكب وكان له سرج يسمى الداج المؤخروكان له بغلة شسهباء يقال لهما الدلدل وكمانت له ناقة تسمى القصواء وكان له حميار يسبى يعفور وكان له بساط يسمى الكر وكانت له عنزة تسمى الغر وكانت له ركوة تسمى الصادر وكانت له مرآة تسمى المرآة وكان لهمقراض يسمى الجامع وكان له قصب شوحط يسمى المشوق وفيه على بن غررة الدمشتي نسب إلى وضع الحسديث ورواه ال عدى من حديث أبى هريرة بسند ضعيف كانت رايةرسول الله صلى الله عليه وسلم سوداء تسمى العقاب ورواه أبو الشيخ من حديث الحسن مرسلا ولممن حديث على بن أبي طالب كان اسم سيف رسول الله صلى الله عليه وسلم ذا الفقار ت همهر حديث ابن عباس انه صلى الله عليه وسلم تنفل سيفه ذا الفقار يوم بدر ولَّ من حديث على في أتناء حديث وسفيه ذو الفقار وهو ضعيف ولابن سعد في الطبقات من رواية مروان بن . أبىسعيد بن المعلى مرسلا قال أصاب رسول الله صلى الله عليه وسلم من سلاح بني قينقاع ثلاثه أسياف سيف قلعي وسيف يدعى بتار اوسيف يدعى الحنف وكان عنده بعد ذلك المخذم ورسوب أصابهما من القلس وفي سنده الواقدى وذكر ابن أبي خيئمة في تاريخه انه يقال انه صلى الله عليه وسلم قدم المدنية ومعه سيفان يقال لأحدهما العضب شهدبه بدرا ولأبى داود وت وقال حسنونوقال منكر من حديث أنس كانت قبيعة سيف رسول الله على الله عليه وسلم فضة

وكان له سيف يقال له المخذم، وآخر يقال له الرسوب، وآخر يقال له القضيب، وكانت قبضة سفيه محلاة بالفضة، (ا) وكان يلبس المنطقة من الأدم، فيها ثلاث حلق من فضة، (ا) وكان اسم قوسه الكنوم، وجعبته الكافور، (ال) وكان اسم ناقته القصواء، وهي التي يقرب يقال لها المضباء، واسم بنلته الدلدل، وكان اسم حماره يعفور، واسم شاته التي يشرب بنها عينة، (ا) وكان له مطهرة من فخار يتوضأ فيها، ويشرب منها، فيرسل الناس أولادم الصفار الذين قد عقلوا، فيدخلون على رسول الله صلى الله عليه وسلم فلايدفعون عنه، فإنا وجسدوا في المطهرة ماء شربوا منه ومسحوا على وجوههم، وأجسادهم، ويبتغون يذلك البركة.

<sup>(</sup>١) حديثكان يلبس المنطقة من الأدم فيها ثلاث حلق من فضة: لمأقف له على أصل ولا بن سعدفى الطبقات وأبى الشيخ من رواية محمد بن على بن الحسين مرسلاكان فى درع النبى صلى الله عليه وسلم حلقتان من فضة

<sup>(</sup>۷) حدیث کان اسم قوسه الکتوم وجعبته الکافور: لم أجد له أصلا وقد تقدم فی حدیث ابن عباس أنه کانت له قوس تسمی السداد وکانت له کنانة تسمی الجمع وقال ابن أبی خیثمة فی تاریخه آخذ رسول الله صلی الله علیه وسلم یوم أخذ من سلاح بنی قینقاع ثلاثة قسی قوس اسمها الروحا، وقوس شوحط تدعی البیضاء وقوس صفراء تدعی الصفرا، من سبع

<sup>(</sup>۳) حدیث کان اسم ناقنه القصواء وهی التی یقال لهاالعضاء واسم بغلته الداد لواسم حماره یعفور واسم شاته التی یئرب ابنها عینة: تقدم بعضه می حدیث ابن عباس عند الطبرانی والبخاری من حدیث أنس کان للنبی صلی الله علیه وسلم ناقة یقال لها العضاء ولسلم من حدیث جابر فی حجة الوداع ثم رکب القصواء و ك من حدیث علی ناقنه القصواء و بغلته دادل و حماره عفیر به الحدیث : ورویناه فی فوائد ابن الدحداح فقال حماره یعفور وفیه شاته برکة و ح من حدیث معاذ کنت ردف النبی صلی الله علیه وسلم علی حماریقال له عفیرولا بن سعد فی الطبقات من روایة ابراهیم بن عبد الله من واند عنبة بن غزوان کانت منافع رسول الله صلی الله علیه وسلم من الغنم سبعا عجوة وزمزم وسقیا و برکة ورشة وهملال وأطراف وفی سنده الواقدی وله من روایة مکحول مرسلاکانت له شاة تسمی قمر

<sup>(</sup> ٤ ) حديث كانت له مطهرة من فخار يتوضأ منها ويشرب فيها - الحديث : لم أقف له على أصل

### بيان عفوه صلى الدعليه وللم مع المقدرة

('' كَانَ صَلَى الله عليه وسلم أحلم الناسِ وأرغبهم فى العفو مع القدرة حتى ('' أنى بقلائد من ذهب وفضة فقسمها بين أصحابه ، فقام رجل من أهل البادية ، فقال يا محمد والله لئن أمرك الله أن تعدل فا أراك تعدل ، فقال « وَيُحَكَ فَنْ يَعْدِلُ عَلَيْكَ بَعْدِى ، فلما ولى ، قال: « رُدُّوهُ عَلَى "رُونَيْدًا »

وروى جابر أنه صلى الله عليه وسلم (٣) كان يقبض للناس يوم خيبر من فضة ، في ثوب بلال، فقال له رجل يارسول الله اعدل ، فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم « وَ يُحَكَ فَمَنْ يَمْدِلُ إِذَا لَمْ أَعْدِلْ فَقَدْ خِبْتُ إِذًا وَخَسِر ْتُ إِنْ كُنْتُ لاَ أَعْدِلُ » فقام عمر فقال الا أضرب عنقه فإنه منافق ، فقال دمماذ الله أنْ يَتَحَدَّثَ النَّاسُ أَنَى الْقَالُ أَصَابِي »

وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم () في حرب ، فرأوا من المسلمين غرة ، فجاء رجل حتى قام على رأس رسول الله صلى الله عليه وسلم بالسيف ، فقال من يمنعك منى ؟فقال: «الله » قال فسقط السيف من يده ، فأخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم السيف وقال «مَنْ يَمْنَعُكَ مِنِّى» فقال: كن خير آخذ ، قال «قُلْ أَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلهَ إِلَّاللهُ وَأَنْى رَسُولُ الله » فقال : لا غير أنى لا أفاتلك ، ولا أكون معك ، ولا أكون مع قوم يقاتلونك ، فخلى سبيله ، فجاء أصحابه فقال : جئتكم من عند خير الناس

#### ﴿ بيان عفوه مع القدرة ﴾

<sup>(</sup>١) حديث كان أحلم الناس: تقدم

<sup>(</sup>٢) حديث أتى بقلائد من ذهب وفضة فقسمه بين أصحابه ـ الحديث : أبو الشيخ من حديث ابن عمر باسناد جيد

<sup>(</sup>٣) حسديث جابر أنه كان يقبض للناس يوم حنين من فضة فى ثوب بلال فقال له رجل يانبي الله أعدل لله عند الحديث : رواه م

<sup>(</sup> ٤ ) حديث كان فى حرب فرؤى فى السلمين غرة فجاء رجل حتى قام على رسول الله صلى الله عليه وسلم بالسيف ــ الحديث : متفق عليه من حديث جابر بنحوه وهو في مسند أحمد أقرب إلى لفظ. والمصنف وسمى الرجل غورث بن الحارث.

وروى أنش (١) أن يهودية أتت النبي صلى الله عليه وسلم بشاة مسمومة ، ليآكل منها فجى ، بها إلى النبي صلى الله عليه وسلم فسألها عن ذلك ، فقالت أردت قتلك ، فقال » مَاكَانَ اللهُ ليُسَلِّطُك عَلَى ذَلكَ » قالوا أفلا نقتلها فقال « لاً»

رما وسحر و رجل من اليهود ، فأخبره جبريل عليه أفضل الصلاة والسلام بذلك حتى استخرجه وحل المقد ، فوجد لذلك خفة ، وما ذكر ذلك اليهودي ولا أ ظهره عليه قط وقال علي رضى الله عنه ( ) بعثنى رسول الله صلى الله عليه وسلم أناوالزبير والمقداد فقال والمقلقوا حتى تأ تُوار و فه خاخ فإن بهاظمينة مها كتاب فعد المنافق منها هانطلقناحى أتينا روضة خاخ فقلنا أخرجى الكتاب فقالت مامعى من كتاب فقلنا لتخرجن الكتاب أو لتنزعن الثياب فأخرجته من عقاصها ، فأتينا به الني صلى الله عليه وسلم ، فإذا فيه من حاطب بن أبى لمتعة ، إلى السي من المشركين بمكة يخبره أمرا من أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال باحاطب أناس من المشركين بمكة يخبره أمرا من أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال باحاطب من المهاجر بن لهم قر ابات بمكة يحمون أهاهم ، فأحببت إذ فاتنى ذلك من النسب منهم ، أن من المهاجر بن لهم قر ابات بمكة يحمون أهاهم ، فأحببت إذ فاتنى ذلك من النسب منهم ، أن ولاار تداداً عن دينى ، فقال رسول الله عليه وسلم «إنه صد قكم من هقال محروضى الله عنه وكان وقم أضل ذلك كفرا ، ولارضا بالكفر بعد الإسلام دينى أضرب هذا المنافق فقال صلى الله عليه وسلم «إنه شهد بَدْراً وَما يُدْرِيكُ لَمَلَ الله عَنْ وَجَلً وقسم رسول الله صلى الله عليه وسلم ققد ، فقال رجل من الأنصار هذه قسمة ما أريد وقسم رسول الله صلى الله عليه وسلم قسمة ، فقال رجل من الأنصار هذه قسمة ما أريد

<sup>(</sup>١) حسديث أنس أن يهودية أتت الني صلى الله عليه وسلم بشاة مسمومة \_ الحديث : رواه م وهو عند خ من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup> ٢ ) حديث سحره رجل من اليهود فأحبره جبريل بذلك حتى استحرجه ــ الحديث: ن باسناد صحيح من حديث زيد بن أرقم وقصة سحره في الصحيحين من حديث عائشة طفظ آخر

<sup>(</sup> ٣ ) حديث على بعثى رسول الله صلى الله عليه وسلم أنا والزبير والقداد وقال انطلقوا حتى تأتوا روضة خاخ ـ الحديث متفق عليه

<sup>(</sup>ع) حديث قسم رسول الله صلى الله عليه وسلم قسمة فقال رجل من الانصار هذه قسمة ما أريد بها وجه الله ; الحديث - متفق عليه من حديث ابن مسعود

بها وجه الله ، فذكرت ذلك النبي صلى الله عليه وسلم فاحمر وجهه ، وقال « رَحِمَ اللهُ أَخِي مُوسِينَ قَدْ أُوذِي يَأْكُثُرَ مِنْ هَذَا فَصَبَرَ ،

## بيان إغضائه صلى تعليه ولم عاكان تجرهم

ق وجهة غضبة ورضاه ، (٢) وكان إذا اشتد وجده أكثر من مس لحيته الكريمة (١) ، وكان لا يشافه أحدا بما يكرهه ، دخل عليه رجل وعليه صفرة فكرهها ، فلم يقل له شيئاحتى خرج فقال لبعض القدوم الوقلتم لهذا أن يدع هذه ، يعنى الصفرة ، (٥) وبال أعرابي في المسجد محضرته ، فهم به الصحابة ، فقال صلى الله عليه وسلم «لا تُزر مُوهُ» أي لا تقطعوا عليه البول ، محضرته ، فهم به الصحابة ، فقال صلى الله عليه وسلم «لا تُزر مُوهُ» أي لا تقطعوا عليه البول ، محضرته ، فهم به الصحابة ، فقال صلى الله عليه وسلم «لا تُزر مُوهُ» أي لا تقطعوا عليه البول ، هم قال له د إن هذه المساجد لا تصلك ليشيء من القذر ، والبول ، والمنافرة ،

<sup>(</sup>۱) حديث لا يبلغني أحد منهم عن أحد من أصحابي شيئا فاني أحب أن أخرج اليكم وأنا سليم الصدر: دت من حديث ابن مسعود و قال غريب من هذا الوجه

<sup>﴿</sup> بِيانَ اغْصَائِهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ عَمَا يَكُرُهُهُ ﴾

<sup>(</sup>٢) حديث كان رقبق البشرة لطيف الظاهر والباطن يعرف فى وجهه غضه: أبو الشيخ من حديث ابن عمر كانرسول الله صلى الله عليه وسلم يعرف رضاه وغضبه بوجهه: الحديث وقد تقدم

<sup>(</sup>٣) حديث كان إذا اشتد وجده أكثر من مس لحيته الكريمة : الحديث ــ وقد تقدم أبو الشيخ من حديث عائشة باسناد حسن

<sup>(</sup> ٤ ) حديث كان لايشانه أحدا بما يكرهه دخل عليه وجل وعليه صغرة فسكرهه فلم يقل شيئا حق خرج فقال له فقال لبعض القوم أو قلتم لهذا أن يدع هذه يعنى الصفرة : دت فى الشائل و نفى اليوم والليلة من حديث أنس واسناده ضعيف

<sup>( 3 )</sup> حديث بال اعراب في السجد بخضوته فقال صلى الله عليه وحم لا تزرموه \_ الحديث :متفق طبيه و عليه عن حديث أنس

(۱) وجاءه أعرابي بو ما يطلب منه شيئا فأعطاه صلى الله عليه وسلم ، م قال له ه أَحْسَفْتُ إِلَيْكَ؟ ه قال الأعربي لا ولا اجلت ، قال ، فنضب المسلمون وقاموا إليه ، فأشار إليهم « أَنْ كُغُوا ه شَم قام و دخل منزله ، وأرسل إلى الأعرابي و زاده شيئا ، م قال : ه أَحْسَفْتُ إِلَيْكَ؟ ه قال نام في الله عليه وسلم « إِنْكُ قُلْتَ مَا قُلْتَ مَا قُلْتَ وَقَى نَفْسِ أَصْحَابِي شَيْدٍ مِنْ ذَلِكَ ، فإنْ أَحْبَبْتَ فَقُلْ بَيْنَ أَيْدِيهمْ مَا فُلْتَ بِيْنَ يَدَى حَى يَدُهُ مِنْ صُدُورِ هِ مَا فِيها عَلَيْكَ ، وقال نام الله النه عليه وسلم « إِنَّ هَذَا الْأَعْرَابِي قَالَ مَا قَالَ نَنْ مَا فُلْتَ الله عليه وسلم « إِنَّ هَذَا الْأَعْرَابِي قَالَ مَا قَالَ فَرْ دُنَاهُ ، فَزَعَم أَنَّهُ رَضِي أَكَذَاكِ؟ وفقال النبي صلى الله عليه وسلم « إِنَّ هَذَا الْأَعْرَابِي قَالَ مَا قَالَ مَا قَالَ مَلْ الله عليه وسلم « إِنَّ مَثَلُ هَذَا الْأَعْرَابِي قَالَ مَا قَالَ مَلْ الله عليه وسلم « إِنَّ مَثَلُ هَذَا الْأَعْرَابِي قَلْل مَا قَالَ مَلْ الله عليه وسلم « إِنَّ مَثَلُ هَذَا الْأَعْرَابِي مَلَى الله عليه وسلم « إِنَّ هَذَا الْأَعْرَابِي قَالَ مَا قَالَ مَا قَالَ مَا الله عليه وسلم « إِنَّ مَثَلُ هَذَا الْأَعْرَابِي قَالَ مَا قَالَ مَا وَاعْلَ فَرَعْمَ أَنْهُ مَنْ مَثَلُوهُ مَنْ أَوْمَ وَمَثَلَ هَذَا الْأَعْرَابِي مَا وَاعْلَمُ فَرَجَلُ كَا مَتْ اللهُ فَقَالُ الْعُرَابِي مَا وَاعْمَ فَتَوْجَة هَا صَاحِبُ النَّاقَة بَيْنَ صَاحِبُ النَّاقَة وَالْنَ فَقَالُ الرَّحْنِ مَا هُو نَا هُو نَا هُو نَا حَقَى جَاتِ قَالَ الْعَلْمَ النَّالُ وَمَنْ النَّهُ وَمُ دَخُلُ النَّارِ » يَدْ مَا قَالَ الله عَلَى الله وَمَنْ الله وَهُو النَّهُ وَالْ مَنْ اللهُ وَالْ اللهُ اللهُ وَاللهُ مَنْ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَالْمَالُ وَاللهُ وَالْمَا اللهُ وَالْمَا اللهُ وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَا وَالْمَالُولُ وَالْمَا وَالْمَالُولُ وَالْمَالُولُ وَالْمَالُولُ وَالْمَالُولُ وَالْمَالُولُ وَالْمَالُولُ وَالْمَا اللهُ اللهُ وَالْمَا اللهُ وَالْمَا اللهُ وَالْمَالِلُ وَالْمَالِلُ وَالْمَالِلُ وَالْمَالِلُ وَالْمَا اللهُ الْمُولُولُ وَالْمَالِلُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

## بيارب خاوته وجوده لي المعليه وسلم

(٢) كان صلى الله عليه وسلم أجو دالناس وأسخام ، وكان في شهر رمضان كالربح المرسلة

<sup>(</sup>١) حديث جاء اعرابي يوما يطلب منه شيئا فأعطاه رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم قال أحسنت اليك فقال الاعرابي لا ولاأجملت : الحديث بطوله البزار وأبو الشيخ من حديث أبي هريرة مسند ضعيف

<sup>﴿</sup> بِأَنْ سِخَاوِتِهِ وَجُودُهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم ﴾

<sup>(</sup>۲) حديث كان أجود الناس وأسخاهم وكان فى شهر ومضان كالربح المرسلة :الشيخان من حديث أنس كان رسول الله صلى الله عليه وسلم أحسن الناس وأجود الناس ولها من حديث ابن عباس كان أجود الناس بالحير وكان أجود ما يكون فى شهر رمضان وفيه فاذا لقيه جبريل كان أجود بالمرسلة

لا يسك شيئا (١) وكان على رضى الله عنه إذا وصف الني صلى الله عليه وسلم قال: كان أجود الناس كفا، وأوسع الناس صدرا، وأصدق الناس لهجة ، وأوفاهم ذمة ، وألينهم عريكة وأكرمهم عشيرة ، من رآه بديهة هابه ، ومن خالطه معرفة أحبه ، يقول ناعته أر قبله ولا بمدهمثله (١) وما سئل عن شيء قط على الإسلام إلا أعطاه ، وإن رجلا أتاه فسأله فأعطاه غما سدت ما بين جبلين ، فرجع إلى قومه وقال أسلموا فإن محدا يعطى عطاء من لا يخشى الفاقة (١) وما سئل شيئا قط فقال لا (١) وحمل إليه تسعون ألف درهم فوضعها على حصير مم قام إليها فقسمها فا رد سائلا حتى فرغ منها ، (٥) وجاء رجل فسأله فقال ما عندى شيء ولكن أبتع علي ، فإذا جاءنا شيء قضيناه ، فقال عمر بارسول الله ما كلفك الله مالا تقدر عليه ، فكره النبي صلى الله عليه وسلم وعرف السرور في وجهه ،

والمن عنين جاءت الأعراب يسألونه حتى اضطروه إلى شجرة ، فخطفت رداءه

<sup>(</sup>۱) حديث كان على إذا وصف النبي صلى الله عليه وسلم قال كان أجود الناس كفا وأجرأ الناس صدرا الحديث رواه ت وقال ليس اسناده بمتصل

<sup>(</sup> ٢ ) حديث ما سئل شيئا قط على الاسلام إلا أعطاه : الحديث .. متفق عليه من حديث أنس

<sup>(</sup>٣) حديث ماسئل شيئا قط فقال لا:متفق عليه من حديث جابر

<sup>(</sup> ٤ ) حديث حمل اليه تسعون ألف درهم فوضعها على حصير ثم قام اليها يقسمها فما رد سائلاحتى فرغ منها أبو الحسن بن الضحاك في الشهائل من حديث الحسن مرسلا أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قدم عليه مال من البحرين ثمانون ألفا لم يقدم عليه مال أكثر منه لم يسأله يومئذ أحد إلا أعطاه ولم يمنع سائلا ولم يعط ساكتا فقال له العباس \_ الحديث : والبخارى تعليقا من حديث أنس أتى النبي صلى الله عليه وسلم بمال من البحرين وكان أكثر مال أنى بهرسول الله صلى الله عليه وسلم بمال من المحديث : ووصله عليه وسلم - الحديث : ووصله عمر بن محمد البحري في محيحه

<sup>(</sup> o ) حديث جاءه رجل فسأله فقال ماعندى شيءولكن ابتع على فاذا جاءنا شيءقضيناه فقال عمر يارسول الله ما كلفك الله ــ الحديث : ت في الشهائل من حديث عمر وفيه موسى بن علقمة القروسيبي لم يروه غير ابنه هرون

<sup>(</sup> ٣ ) حديث لما قفل من حنين جاءت الأعراب يتألينه حتى اضطروه إلى شجرة فخطفترداءه الحديث: عديث جير بن مطمم

قوقف رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال «أعطُوني ردّائي لَوْكَانَ لِي عَدَدُ هَذِهِ الْمِضَاةِ نَعَما لَقَصَمْ الله عَلَمُ الله عَلِيهِ الْمِضَافِي الْمُعَالَمُ اللهُ عَلَيْهِ الْمُعَالَمُ اللهُ عَلَيْهُ وَلاَ كَذَّا باً وَلاَ جَبَاناً ،

## بيان شبحاءته صلى ليدليهو لم

(۱) كانصلى الله عليه وسلم أنجدالناس وأشجعهم ، قال على رضى الله عنه (۴) لقد رأيتنى يوم بدر و تمحن ناوذ بالنبى صلى الله عليه وسلم وهو أقر بنا إلى العدو ، وكان من أشد الناس يومئذ "بأسا ، وقال أيضا (٦) كنا إذا احمر البأس، ولق القوم القوم القوم القينا برسول الله عليه وسلم فا يكون أحد أقرب إلى العدو منه

رئ قيل: وكان صلى الله عليه وسلم قليل السكلام، قليل الحديث، فإذا أمر الناس بالقتال تشمر، وكان من أشدالناس بأسا(ه) وكان الشجاع هو الذي يقرب منه في الحرب لقربه من العدو وقال عمر نا بن حصين (٢٠ مالق رسول الله صلى الله عليه وسلم كتيبة إلاكان أول من بضرب

#### ﴿ بيان شجاعته صلى الله عليه وسلم ﴾

- (۱) حدیث کان أنجد الناس وأشحم : الدارمی من حدیث ابن عمر بسند صحیح مارأیت آنجدولا أجود ولا أشجم ولا أرمی من رسول الله صلی الله علیه وسلم وللشیخین من حدیث أنس کان أشجم الناس و أحسن الناس الحدیث
- ( ٢ ) حديث على لقد رأيتني بوم بدر و عن ناوذ بالنبي صلى الله عليه وسلم الحديث : أبو الشيخ في أخلاق النبي صلى الله عليه وسلم باسناد جيد
- (٣) حديث على أيضا كنا إذا حمى البأس ولتى القوم القوم القوم القينا برسول الله على الله على وسلم الحديث ن باسناد محيح ولمسلم محوه من حديث البراء
- ( ٤ ) حديث كان قليل السكلام قليل الحديث فاذا أمر بالفتال تشعر ـ الحديث : أبو الشيخ من حديث سعد بن عياض الممالي مرسلا
- ( o ) حديث كان الشجاع هو الذي يقرب منه في الحرب ـ الحديث : م من حديث البراء والله إذا حمى الوطيس نتقى به وإن الشجاع منا الذي يحاذي به
- ﴿ ٦ ﴾ حديث عمران بن حصين مالتي كتبية إلا كان أول من يضرب : أبو الشيخ أيضا وفيه من م أعرفه

وقالوا (أن كان قبوي البطش (أن ولما غشيه المشركون نزل عن بغلته ، فجمل يقول «أنا النّبيُّ لا كذب أنا ان عَبْد المُطلّب » فما رؤى يومئذ أحدكان أشد منه

بإن تواضعها الدعليه وسلم

(م) كان صلى الله عليه وسلم أشد الناس تواضعا في علو منصبه ، قال ابن عاص (ن) رأيته يومى الجرة على ناقة شهباء ، لا ضرب ولا طرد ، ولا إليك إليك إليك (م) وكان يركب الحار وكفا عليه قطيفة ، وكان معذلك يستردف (١) وكان يعود المريض ، ويتبع الجنازة ويجبب دعوة الماوك (٧) ويخصف النعل ، ويرقع الثوب ، وكان يصنع في بيته مع أهله في حاجتهم وكان أصحابه لا يقومون له ، لما عرفوا من كراهته لذلك

#### ﴿ بِيانَ تُواضِّعِهِ صَلَّى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ ﴾

- (٣) حديث كان أشد الناس تواضعا في علو منصبه: أبو الحسن بن الضحاك في الشهائل من حسديث أبي سعيد الحدري في حديث طويل في صفنه طال فيه متواضع في غير مذلة واسناده ضعيف
- ( ٤ ) حمدیث قال ابن عامر رأیته یرمی الجمرة علی نافة صهاء لاضرب ولاً طرد ولا إلیك إلیك : ت ن ه من حدیث قدامة بن عبد الله بن عمار قال ت حسن صحیح وفی كتاب أبی الشیخ قدامة ابن عبد الله بن عامر كما ذكره الصنف
- ( ه ) حديث كان يركب الحار موكفا عليه قطيعة وكان مع دلك يستردف : متفق عليه من حمديث أسامة بن زيد .
- ( ٦ ) حمدیث کان یعود الریض و یتبع الجنازة و یجیب دعوة المعاوك : ت وضعفه و ك وصحع إسناده من حدیث أنس و تقدم منقطعا
- ( ٧ ) حديث كان يخصف النعل ويرقع الثوب ويصنع فى بيتهمع أهله فى حاجته :هوفى المسندمن حديث عائشة وقد تقدم فى أوائل آداب الميشة ،
- ( A ) حديثكان أصحابه لايقومون له لما يعلمون من كراهته لذلك: هو عندت من حديث أنس وصححه وتقدم في آداب الصحبة

<sup>(</sup> ۱ ) حسديث كان قوى البطش:أبو الشيخ أيضا من رواية أبى جعفر معضلا وللطبرانى فى الأوسط من عديث عبد الله بن عمر وأعطيت قوة أربعين فى البطش والجماع وسنده ضعيف

<sup>(</sup> ٢ ) حديث لما غشيه الشركون نزل فجعل يقول أنا النبي لاكذب ــ الحديث : متفق عليه من حديث البراء دون قوله فما رؤى أحد يومئذ أشد منه وهذه الزيادة لأبى الشيخ وله من حديث على في قصة بدر وكان من أشد الناس يومئذ بأسا

(۱) وكان بمر على الصبيان فيسلم عليهم (۱) وأتى صلى الله عليه وسلم برجل فأرعد من هيئته فقال له « هَوُن عَلَيْك فَلَسَتُ بَلِكِ إِنَّمَا أَنَا ابْنُ امْرَأَة مِنْ قُرَيْسِ تَأْكُلُ الْقَدِيد ، فقال له « هَوُن عَلَيْك فَلَسَتُ بَعِلكِ إِنَّمَا أَنَا ابْنُ امْرَأَة مِنْ قُرَيْسِ تَأْكُلُ الْقَدِيد ، فقال له وكان يجلس بين أصابه مخلطا بهم كأنه أحدهم ، فيأتى الغريب فلا يدرى أيهم هو حى بسأل عنه ، حتى طلبوا إليه أن يجلس عبلسا يعرفه الغريب ، فبنوا له وكانا من طيب فكان مجلس عليه

وقالت له عائشة رضى الله عنها<sup>(1)</sup> كل جملنى الله فداك مسكنا ، فإنه أهون عليك ، قال فأصغى رأسه حتى كاد أن تصيب جبهته الأرض ، ثم قال « بَلْ آ كُلُ كَمَا يَأْ كُلُ الْعَبْدُ وَ أَجْلِسُ مَا يَجْلِسُ الْعَبْدُ » ( ) وكان لا يأ كل على \* خوان ، ولافى \* شكرتُ جَهّ ، حتى لحق بالله تعالى ( ) وكان لا يدعوه أحد من أصابه وغيرهم إلا قال لبيك ( ) وكان إذا جلس

<sup>(</sup>١) حديث كان بمر على الصبيان فيسلم عليهم : متفق عليه من حمديث أنس وتقدم في آداب الصحبة

رُ ٧) حديث أنى برجل فأرعد من هيبته فقال هون الله عليك فلست بملك إنما أنا ابن امرأة من قريش تأكل القديد : ك من حديث جرير وقال صحيح على شرط الشيخين

<sup>(</sup> ٣ ) حديث كان يجلس مع أصحابه عنتلطا بهم كأنه أحدهم فيأتى الغريب فلا يدرى أيهم هو - الحديث د ن من حديث ألى هربرة وأبى ذر وقد تقدم

<sup>(</sup> ٤ ) حديث قالت عائشة كل جعلى الله فداك متكنا فانه أهون عليك ـ الحديث ؛ أبو الشيخ من رواية عبد الله بن عبيد بن عمير عنها بسند ضعيف

<sup>(</sup> o ) حديث كان صلى الله عليه وسلم لاياً كل على خوان ولا فى سكرجة حتى لتى الله : خ منحديث أنس و تقدم فى آداب الأ كل

<sup>(</sup>٢) حديث وكان صلى الله عليه وسلم لايدعوه أحد من أسحابه ولا من غيرهم إلا قال لبيك: أبو نعيم في دلائل النبوة من حديث عائشة وفيه حسين بن علوان منم بانكذب وللطبراني في الكبير باسناد جيد من حديث محمد بن حاطب في أثناء حديث أن أمه قالت يارسول الله فقال لبيك وسعديك ــ الحديث:

<sup>(</sup> ٧ ) حديث كان سلى الله عليه وسلم إذا جلس مع الناس إن تكلموا فى معنى أمر الآخرة أخذ معهم وإن تعديوا فى طعام أو شراب بجدث معهم ـ الحديث : ت فى الشائل من حديث زيد بن ثابته دون ذكر الشراب وفيه سلمان بن خارجة تفرد عنه الوليد بن أبى الوليدوذ عجره بن حبان فى الثقات

<sup>(\*)</sup> الحوان هو مايوضع عليه الطعام عند الأكل

<sup>(</sup> من ) سكرجه بغم السين والكافي والراء والتشديد إناء صغير توكل فيه الثيء الفليل من الأدام

مع النأس إن تكلموا فى ممنى الآخرة أخذ ممهم ، وإن تحدثوا فى طعام أو شراب تحدث ممهم ، وإن تكلموا فى الدنيا تحدث ممهم ، رفقا بهم وتواضعا لهم ، (١) وكانوا يتناشدون الشعر بين يديه أحيانا ، ويذكرون أشياء من أمر الجاهلية ، ويضحكون فيتبسم هو إذا محكوا ، ولا يزجره إلا عن حرام

## بيان صورته وخلقته صلى الدعليه وسلم

(۲) كان من صفة رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه لم يكن بالطويل البائن ، و لا بالقصير المتزدد ، بل كان ينسب إلى الربعة إذا مشى وحده ، ومع ذلك فلم يكن عاشيه أحد من الناس ينسب إلى الطول إلا طاله رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ولر بما اكتنفه الرجلان الطويلان ، فيطولهما ، فإذا فارقاه نسبا إلى الطول ، ونسب هو عليه السلام إلى الربعة ويقول صلى الله عليه وسلم د جُمِلَ الَّهُ يُن كُنُلهُ فِ الرِّبْعَةِ ،

#### ﴿ بيمان صورته صلى الله عليه وسلم ﴾

(۲) حديث كان من صفة رسول الله صلى الله عليه وسلم الله لم يكن بالطويل البائن ولا بالقصير المتردد و الحديث : بطوله أبو نعيم في دلائل النبوة من حديث عائمه بزيادة ونقصان دون شعر أبي طالب الآتي ودون قوله وربما جعل شعره على أذنيسه فتبدو سوللفه تتلالاً ودون قوله وربما كان واسع الجبة الى قوله وكان سهل الحدين وفيه صبيسع بن عبد الله الفرغائي منكر الحديث قاله الخطيب وفي الصحيحين من حديث البراء لمشعر يبلغ شحمة أذنيه و د توحسنه و ه من حديث أم هاني، قدم الى مكة وله أربع غدائر و تمن حديث على في صفته صلى الله عليه وسلم أدعج العينين أهدب الأشفار - الحديث : وقال ليس اسناده بمتصل وله في الشمائل من حديث ابن أبي هالة أزهر اللون واسع الجبين أزج الحواجب سوابغ في غير قرن بينها عرق يدره الغضب أقبي العرنين له نور يعلوه يحسبه من لم يتأمله أشم كث اللحية سهل الحدين ضليع الغم مفلج الاسنان - الحديث ي

<sup>(</sup>١) حديث كانوا يتناشدون الشعربين يديه أحيانا ويذكرون أشياء من أمر الجاهلية \_ الحديث : م من حديث جابر بن سمرة دون قوله ولا يزجرهم الا عن حرام

وأما لونه: فقد كان أزهر اللون ، ولم يكن بالآدم ، ولا بالشديد البياض ، والأزهر هو الابيض الناصع الذي لا تشو به صفرة ولا حمرة ، ولاشيء من الألوان (١) ونعتمه عممه أبو طالب فقال

وأبيض يستستى النمام بوجهه عمال اليتامى عصمة للأرامل ونعته بعضهم ، بأنه مشرب بحمرة ، فقالوا إنماكان المشرب منه بالحرة ماظهر الشمس والرباح ، كالوجه والرقبة ، والأزهر الصافى عن الحرة مأتحت الثياب منه

وكان عرقه صلى الله عليه وسلم فى وجهه كاللؤلؤ، أطيب من المسك الأذفر وأما شمره: فقد كان رجل الشعر حسنه، ليس بالسبط، ولا الجعد القطط، وكان إذا مشطه بالمسط يأتى كأنه حبك الرمل، وقبل كان شعره يضرب منكبيه، وأكثر الرواية أنه كان إلى شحمة أذنبه، ورعما جعله غدائر أربعا تخرج كل أذن من بين غدير تين، وربما جعل شعره على أذنيه فتبدو سوالفه تتلألأ، وكان شيبه فى الرأس واللحية سبع عشرة شعرة، مازاد على ذلك

وكان صلى الله عليه وسلم أحسن الناس وجها ، وأنوره ، لم يصفه واصف إلاشبه بالقس ليلة البدر ، وكان يرى رضاه وغضبه فى وجهه لصفاء بشرته ، وكانوا يقولون هو كما وصفه صاحبه أبو بكر الصديق رضى الله عنه حيث يقول:

أمين مصطفى الخير يدعو كضوء البدر زايله الظلام وكان أبلج مأ بين وكان صلى الله عليه وسلم واسع الجبهة ، أزج الحاجبين سابنهما ، وكان أبلج مأ بين الحاجبين ، كأن ما يينهما الفضة المخلصة ، وكانت عيناه نجلاوين أدعجهما ، وكان في عينيه

(١) حديث نعته عمه أبو طالب فقال

وأبيض يستسقى ألغام بوجه ثمال البتامي عصمة للارامل ذكره ابن السعاق في السيرة وفي المسند عن عائشة أنها تمثلت بهذا البيت وأبو بكر يقضي تقال أبو بكر ذاك رسول الله صلى الله عليه وسلم وفيه على بن زيد بن جدعان مختلف فيسه و خ تعليقا من حديث بن عمر ربحا ذكرت قول الشاعر وأنا أنظر الى وجه رسسول الله صلى الله عليه وسلم ليستستى فما يتزل حتى يجيش كل ميزاب فانشده وقد وصله باسناد صحيح

تخرج من حرة ، وكان أهدب الأشفار ، حتى تكادتلتبس من كثرتها ، وكان أفنى العرين المجرح من حرة ، وكان أفنى العربين المجرى الأنف ، وكا مفلج الأسنان أى متفرقها ، وكان إذا افترضا حكا افتر عن مثل سنا البرق إذا تلالاً ، وكان من أحسن عبادالله شفتين ، وألطفهم ختم فم ، وكان سهل الطدين صلبها ، ليس بالطويل الوجه ، ولا المكلم ، كث اللحية ، وكان يبني لحيته ويأخذ من شاريه ، وكان أحسن عباد الله عنقا ، لا ينسب إلى الطول ولا إلى القصر ، ماظهر من عنقه الشمس والرياح . فكأنه أبريق فضة مشرب ذهبا ، يتلا لأفي ياض الفضة وف حرة الذهب ، وكان صلى الله عليه وسلم عريض الصدر ، لا يعدو لحم بعض بدنه بعضا ، كالمرآة في استوائها ، وكانقر في ياضه ، موصول ما بين لبته وسرته بشمر منقاد كالقضيب ، أيكن في استوائها ، وكانق شعر غيره ، وكانت له عكن ثلاث يفطى الأزار منها واحدة ويظهر في صدره ولا بطنه شعر غيره ، وكان واسع الظهر ، ما بين كتفيه خاتم النبوة ، وهو مما يل منكبه والمرفقين والوركين ، وكان واسع الظهر ، ما بين كتفيه خاتم النبوة ، وهو مما يل منكبه الأعن ، فيه شامة مسوداء تضرب إلى الصفرة ، حولها شعرات متواليات كأنها الاعن ، فيه شامة مسوداء تضرب إلى الصفرة ، حولها شعرات متواليات كأنها من عرفه في س

وكان عبل العضدين والنراعين، طويل الزندين ، رحب الراحتين ، سائل الاطراف كأن أصابعه قضبان الفصة ، كفه ألين من الخز ، كأن كفه كف عطار طيبا ، مسها بطيب أولم يسها ، يصافحه المصاحف فيظل يومه يجد ريحها ، ويضع يده على رأس الصبي فيعرف من بين الصبيان بريحها على وأسه ،

وكان عبل ماتحت الإزار من الفخذين والساق ، وكان منتد الخلق في السمن ، بدن في آخر زمانه ، وكان لحمه متما سكا ، يكاد يكون على الخلق الاول لم يضره السمن

وأمامشيه صلى الله عليه وسلم ، فكان يمشى كأنما ينقلع من صفر ، وينحدر من صبب يخطو تكفيا ، ويمني الهويني ، بغير تبختر ، والهويني تقارب الخطا ، وكان عليه الصلاة والسلام يقول وأنالس من المؤلي بالدم من الله عليه والسلام يقول وأنالس من المناس بِالدَمْ مَلِي الله عَلَيْهِ وَسَلّم وكان أَبِي إِبْرَاهِيم مَلّى اللهُ عَلَيْه وَسِلّم الله النّاس في خَلْقًا وَخُلْقًا مَعْ

(أَنَّ وَكَانَ بِقُولَ: ﴿ إِنَّ لِي عِنْدَ رَبِيٍّ عَشْرَةً أَسْاءً أَنَا تُحَكَّدُ وَأَنَا أَنْمَدُ وَأَنَا الْمَاحِي الَّذِي يَعْتُو اللهُ فِي الْمَكُفْرَ وَأَنَا الْمَاقِبُ الَّذِي لَيْسَ بَعْدَهُ أَحَدُ وَأَنَا الْمَاشِرُ يَحْشُرُ اللهُ الْمِبادَ عَلَى فَدّى اللهُ فِي اللهُ فِي الْمَكُورِ وَأَنَا الْمَاشِرُ يَحْشُرُ اللهُ الْمِبادَ عَلَى فَدّى وَأَنَا رَسُولُ اللهُ إِلَى اللهِ عَلَمُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

# بيأن معجزاته وآياته الدالة على صدقه

اعلم أن من شاهدا حواله صلى الله عليه وسلم ، وأصنى إلى سماع أخباره المشتملة على أخلاقه وأفعاله وأحواله ، وحاداته وسحاياه ، وسياسته لأصناف الخلق ، وهدايته إلى ضبطهم ، وتألفه أصناف الخلق ، وقوده إيام إلى طاعته ، مع ما يحكى من عجائب أجوبته في مضايق الأسئلة ، وبدائع تدبيراته في مصالح الخلق ، وعاسن إشاراته في تفصيل ظاهر الشرع ، الذي يعجز الفقها ، والمقلاء عن إدراك أوائل دقائقها ، في طويل أعمارهم ، لم يبق له ريب ولاشك في أن ذلك لم يكن مكتسبا بحيلة تقوم بها القوة البشرية ، بل لا يتصوو ذلك إلا بالاستمداد من تأييد سماوي وقوة الهية ، وأن ذلك كله لا يتصور لكذاب ، ولا ملبس بلكانت شمائله وأحواله شواهد قاطعة بصدقه ، حتى إن العربي القح كان يراه فيقول: والله ما هذا وجه كذاب ، فكان يشهد له بالصدق بمجرد شمائله ، فكيف من شاهد أخلاقه ، ومارس أحواله في جميع مصادره وموارده ، وإنما أوردنا بعض أخلاقه لتعرف محاسن ومارس أحواله في جميع مصادره وموارده ، وإنما أوردنا بعض أخلاقه لتعرف محاسن الأخلاق ، وليتنبه لصدقه عليه الصلاة والسلام ، وعلو منصبه ومكانته العظيمة عند الله ،

<sup>(</sup>۱) حديث إن لى عند ربى عشرة أسماء سالحديث: ابن عدى من حديث على وجابر وأسامة بن زيد وابن عباس وعائشة باسناد ضعيف وله ولأبى نعيم في الدلائل من حديث أبي الطفيل لى عند وفي عشرة أسماء قال أبوالطفيل حفظت منها ثمانية فحذكرها بزيادة ونقص وذكر سيف أبن وهب أن أبا جعفر قال إن الاسمين طه ويس واستاده ضعيف وفي الصحيحين من حديث جبير بن مطعم لى أسماء أنا أحمد وأنا الحاشر وأنا الماحى وأنا العاقب ولمسلم من حديث أبى موسى والقنى ونبي النوبة ونبي الرحمة ولأحمد من حيديث حديث ونبي اللاجم

المتاهالله جيم ذلك موهو رجل أمي لم عارس العثم ، ولم يطالم الكتب ، ولم بسافر قطف طلب علم محلم برقى بين أظهر الجبال من الأعراب بنياضيفا مستضعفا ، فن أين حصل له محاسن الأخلاق والآداب ، ومعرفة مصالح الفقه مثلا فقط ، دون غيره من العلوم ، فضلا عن معرفة الله فتطالع وملائكة موكتبه ، وغير ذلك من خواص النبوة ، لولاصر بح الوحى ، ومن أين لقوة البشر الاستقلال بذلك ، فاولم يكن له إلا هذه الأمور الظاهرة لكان فيه كفاية ، وقد ظهر من آياته ومعيز اته مالا يستريب فيه محصل ، فلنذكر من جلتها ما استفاضت وقد ظهر من آياته ومعيز اته مالا يستريب فيه محصل ، فلنذكر من جلتها ما استفاضت به الأخبار ، واشتملت عليه الكتب الصحيحة ، إشارة إلى عامها من غير تطويل محكاية التفصيل م فقد خرق الله العادة على يده غير مرة ، (١٠ إذ شق له القمر بحكة لما سألته قريش التفصيل م فقد خرق الله وم متر أو له من أولاد المعز ، ومرة المناق المود ، ومرة المناق من غين مرة ، ومرة المناق المن في يده ، ومرة (١٠ أهل الجيش من ثمر يسير ساقته بنت بشير في يدها ، فأ كلوا كلهم حتى شبعواا من ذلك و فضل لهم من ثمر يسير ساقته بنت بشير في يدها ، فأ كلوا كلهم حتى شبعواا من ذلك و فضل لهم

#### ﴿ يانهمِعجِزاته ﴾

<sup>(</sup> ١ ) جديث انتقاق القير ؟ متفق عليه من حديث ابن مسعود والبن عباس وأنس

<sup>(</sup> ٢ ) حديث إطعام النفر الكثير في منزل جار : منفق عليه من حديثه

<sup>(</sup>٣) حديث إطعامه النفر الكثير في منزل أبن طلحة امتفق عليه من حديث أنس

<sup>(</sup> ٤ ) حديث إطعامه تمانين من أربعة أمسداد شعير وعناق :الاساعيل فى صحيحه ومن طربقه البيهتي فى دلائل النبوة من حديث جابر وفيه أنهم كانوا تماناتة أوثلاثمائة وهو عند خ دون ذكر العدد وفى رواية أبى فعم فى دلائل النبوة وهم ألف.

<sup>(</sup> ٥ ﴾ حديث اطعامه أكثر من نمانين رجالا من أقراص شعير حملها أنس فى يدته بم من حديث أنس وفيه حق فطي ذلك بثنانين وجلا ثم أكل النبي صلى الله عليه وسلم بعد ذلك أهل البيت و تكونا سؤرا وفي وواية الأبي نعيم في الدلائل حتى أكل منه بضع ونمانون رجلا وهو نتقق عليه بلفظ والقوم سعون أرثمانون وجلا

<sup>( 5 )</sup> حديث الخامة هل الخيش من تو يعيم ساته فت بشيرف بدعة ما خديث : البيق قد دلائل النبوة من هرف ابن المناه من المناه من المناه من المناه من المناه المناه من المناه المناه المناه من المناه المنا

(۱) و نبع الماء من بين أصابعه عليه السلام يده فيه (۱) وأهراق عليه السلام وضوءه في عين عندح صغير ضاق عن أن ببسط عليه السلام يده فيه (۱) وأهراق عليه السلام وضوءه في عين تبوك أهل تبوك و لا ماء فيها و مرة أخرى في بئر الحديبية فجانعتا بالماء فيرب من عين تبوك أهل الجيش وهم ألوف حتى رووا ، وشرب من بئر الحديبية ألف و خسمائة ولم يكن فيها قبل ذلك ماء وأمر عليه السلام عمر بن الخطاب رضى الله عنه » (۱) أن يزود أربعائة رااكب من عرف كان في اجتماعه ، كربضة البعير وهو موضع بروكه فزودهم كلهم منه ، وبق منه فيسه وي منه فيسه وي ومي الجيش بقبضة من تراب فعيت عيونهم ، ونزل بذلك القرءان في قوله تعالى (وم) رمين إذ رمين و لكن الله وكين الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم ومن و ترك بذلك القرءان في قوله تعالى (وم) رمين إذ رمين و لكن الله وكين الله وعليه والمنا وما والله الله عليه وسلم ومنت و لكن الله والله وا

(۱) حديث نبع الماء من بين أصابعه فشرب أهل العسكر وهم عطاش وتوضؤا \_ الحديث: متفق عليه من حديث أنس في ذكر الوضو، فقط ولأبي نعيم من حديثه خرج إلى قبا فأتي من بعض بيوتهم بقدح صغير وفيه ثم قال هلم إلى الشرب قال أنس بصر عنى نبع الماء من بين أصابعه ولم يرد القسدح حتى رووا منه واسناده جيد والبزار واللفظ له والطبراني في النكبير من حديث ابن عباس كان في سفر فشكا أصحابه العطش فقال النبوني بماء فأتوه باناه فيه ماه فوضع يده في الماء فيهم من بين أصابعه \_ الحديث

(١) حديث اهراته وضوءه في عين تبوك ولا ماه فيها وصرة أخرى في برّالحديدة فجاشتا بالماه به الجديث م من حديث معاذ بقصة عين تبوك ومن حديث سلمة بن الاكوع بقصة عين الخديدة وفيه فاما دعا وأما يصق فيها فحاشا به الحديث: والبخارى من حديث البراء انه توضأ وصبه فيها وفي الحديثين معا انهم كانوا أربعة عشر مائة وكذا عندخ من حديث البراء وكذلك عندها من حديث جابر وقال البهتي انه الاصحوله إمن حديث أيضا ألف وخمسائة ولمنظم من حديث ابن أبي أو في ألف وثائمة

﴿ ﴾ ) حدیث أمر عمر أن یزود أربعائة را كب من تمر كان كربضة البعید الحدیث : أحمد من حدیث النعان بن مقرن وحدیث دكین بن سعید باسنادی صیحین وأصل حمیت دكین عندأبی داود عنصر أمن غیر بیان لعددهم

( س) حديث رميه الجيش بقبضة من ترأب فعميت عبونهم - الحديث : م من حديث سلمة بن الاكوع دون د كر نزول الآية فرواه ابن مردويه في تفسيره من حديث جاير والبن عباس

(ع) حديث إبطال السكهانة بمبعة : الخرائطى من حديث مرداس بن قيس الدوسي قال مضوية النبي على الله عليه وسلم وذكرت عنده السكهانة وما كان من تغييرها عند خرجه الحديث ولأبى نعيم في الدلائل من حديث ان عباس في استراق الجن السمع فيلقونه على أوليائهم فلما بعث بحد عليه وسلم دحروا بالنجوم وأصله عندخ بغير هذا السياق

(١) الإنفال : ١٧

فعدمت ، وكانت ظاهرة موجودة ، (1) وحن الجذع الذي كان يخطب إليه لماعمل له المنبر حتى سمع منه جميع أصحابه مثل صوت الإبل فضمه إليه فسكن، (٢) ودعا اليهود إلى تني الموت وأخبرهم بأنهم لا يتمنونه فحيل بينهم وبين النطق بذلك ، وعجزوا عنه ، وهذا مذكور في سورة يقرأ بها في جميع جوامع الاسلام ، من شرق الأرض إلى غربها يوم الجعمة جهوا تعظما للآية التي فيها

وأخبر عليه السلام بالغيوب ، (٣) وأنذر عثمان بأن تصيبه بلوى بعدها الجنة ، وبأن عمارا تقتله الفئة الباغية ، (م) وأن الحسن يصلح الله به بين فئتين من المسلمين عظيمتين

(٢٠ وأخبر عليه السلام عن رجل قاتل في سبيل الله أنه من أهل النار ، فظهر ذلك بأن ذلك الرجل قتل نفسه ، وهذه كلهاأشياء إلهية لاتمرف البتة بشيء من وجوه تقدمت المعرفة مها ، لا بنجوم ولا بكشف ، ولا بخط ولا بزجر ، لكن بإعلام الله تعالى له ووحيه إليه

(۷۷ واتبعه سراقة بن مالك فساخت قدما فرسه فى الأرض ، واتبعه دخان حبى استغاثه فدعا له فانطلق الفرس ، وأنذره بأن سيوضع فى ذراعيه سوارا كسرى فكان كذلك

<sup>(</sup> ١ ) حديث عدين الجذع: خ من حديث جابر وصول بن سعد

<sup>(</sup> ٧ ) حديث دعا اليهود الى تمنى ألموت واخبرهم بأنهم لا يتمنونه ـ الحديث : خ من حديث أبن عباس لو أن اليهود تمنوا الموت لمسا توا ــ الحديث : وللبيهتي في الدلائل من حديث ابن عباس لا يقولهما رجل منكم الا غص بريقه فمات مكانه فأبوا أن يفعلوا ــ الحديث واسناده ضعيف

<sup>(</sup> مه ) اخباره بأن عمان تصيبه باوى بعدها الجنة : متفق عليه من حديث أبي موسى الاشعرى.

<sup>﴿</sup> ٤ ) حديث أخباره بأن عمارا تقتله الفئة الباغية :م من حديث أبي قتادة وأم سلمة وخ من حديث الي تعجد

<sup>(</sup> ٥ ) حديث اخباره أن الحمن يصلح الله به بين فئتين من المحاسين عظيمتين: جمن حديث أبي بكرة

<sup>﴿ ﴾ ﴾</sup> حديث اخباره عن وجل قاتل في حبيل الله أنه من أهل النار : متفق عليه من حديث أبي هريرة وصلى بن حد

<sup>﴿</sup> وَ ﴾ حديث اتباع سرانة بن مالك له في قصة المنجرة قلافت قدما فرسه في الأرض ما لحديث : متفق عليه

(۱) وأخبر بمقتل الأسود المنسى الكذاب ليلة قتله ، وهو بصنعاء اليمن وأخبر بمن قتله وخرج على مائة من قريش ينتظرونه فوضع التراب على وسهم ولم يروه ، (۳) وشكا إليه البعير بحضرة أصحابه وتذلل له (۱) وقال لنفر من أصحابه مجتمعين ، أحدكم في النار ضرمه مثل أحد ، فاتوا كلهم على استقامة ، وارتدمنهم واحد فقتل مرتدا (۱) وقال لآخرين منهم آخركم موتا في النار ، فسقط آخرهم موتا في النار فاحترق فيها فمات (۱) ودعا شجر تين فأتتاه واجتمعتا ثم أمرهما فافترقتا وكان عليه السلام نحو الربعة فإذا مشى مع الطوال طالهم

- (۱) حدیث اخباره بمقتل الاسود المنسی لیلة قتل و هو بصنعاء البین و من قتله و هو مذکور فی السیروالذی قتله فیروز الدیلمی و فی الصحیحین من حدیث أبی هریرة بینا أنا نائم رأیت فی یدی سوارین من ذهب فأهمنی شأنهما فأو حی إلی فی المنام أن اغضها فنفختها فطارا فناولنها كذا بین غرجان بعدی فسكان أحدها البنسی صاحب صنعاء ما لحدیث
- ( ۲ ) حدیث خرج علی مائة من قریش ینتظرونه فوضع التراب علی رءوسهم ولم پروه ابن مردویه بسنسه ضعیف من حدیث ابن عباس ولیس فیه آنهم کانوا مائة وکذلك رواه ابن اسحاق من حدیث محمد بن کعب القرظی مرسلا
- (٣) حديث شكا البه البعير وتذلل أه: د من حديث عبــد الله بن جعفر فى أثناء حديث وفيه فأنه شكا إلى الله الله تجيمه وتدئمه وأول الحديث عندم دون ذكر قصة البعير
- ( ٤ ) حديث قال لنفر من أسحابه أحدكم ضرسه فى النار مثل أحد ــ الحديث : ذكر الهار قطنى فى المؤتلف والمختلف من حديث أبى هربرة بغير استاد فى ترجمة الرجال بن عنفرة وهو الذى ارتدوهو بالجيم وذكره عبد الغى بالمهملة وسبقه إلى ذلك الواقدى والمدائنى والأول اصع وأكثر كما ذكره الدار قطنى وابن ماكولاوو صله الطبرائ من حديث رافع بن خديج بالبط أحد هؤلاه النفر فى النار وفيه الواقدى عن عبد الله بن نوح متروك
- ( o ) حديث قال لآخر بن منهم آخركم موتا في النار فسقط آخرهم موتا في نار فاحترق فيهافسات الطبرائي والبهق في الدلائل من حديث ابن محذورة وفي رواية البهق أن آخرهم موتاسرة بن جنب لم يذكر انه احترق ورواه البيهق من حديث أبي هريرة عوه ورواة تفسات وقال البهق عيد البيران انه سقط في قدر مملوءة ماه حارا فمات وروسي ذلك باسناد متصل الا أن فيه داود بن الحبر
  - ( ٦ ) جديث دعا شجرتين فأتناه فاجتمعنا فم أمرها فافترقنا :أ عد من حديث على بن من إسند عجي

(۱۷ ودعاعلیه السلام النصاری إلی المباهلة فامتنموا فعرفهم صلی الله علیه وسلم أنهم إن فعلوا دلك هلكوا ، فعلموا صحة قوله فامتنموا

وأتاه عاصر بن الطفيل بن مالك ، وأربد بن قيس ، وهافارسا العرب ، وفاتكاهم عازمين على قتله عليه السلام ، فيل بينهما و بين ذلك ، ودعا عليهما ، فهلك عاص بندة ، وهلك أديد بصاعقة أحرقته (٣) وأخبر عليه السلام أنه يقتل أبى بن خلف الجمعى ، فخدشه يوم أحدد خدشا لطيفا فكانت منيته فيه ، (٤) وأطع عليه الصلاة والسلام السم فات الذى أكله معيه ، وعاش هو صلى الله عليه وسلم بعده أربع سنين ، وكله الذراع المسموم في والمنه عليه السلام بعده أربع سنين ، وكله الذراع المسموم في والمنه على مصارع صناديد قريش ، ووقفهم على مصارعهم رجلارجلا في يتمدو احدمهم ذلك الموضع ، (١) وأنذر عليه السلام بأن طوائف من أمته ينزون في البحر فيكان كذلك ، (١) وزويت له الأرض فأرى مشارقها ومناربها ، وأخبر بأن ملك أمته عبيلغ ما الروى له منها فيكان كذلك ، فقد بلغ ملكهم من أول المشرق . من بلاد

<sup>﴿ ﴾ ﴾</sup> حديث دعا النصارى إلى المباهلة وأخبر ان فعلوا ذلك هلكوا فاستعوا :خ من حديث ابن عباس فى اثناء حديث ولو خرج الذين بباهلون رسول الله صلى الله عليه وسلم لرجعوا لا يجدون مالا ولا أهلا

<sup>(</sup>٢) حديث أتاه عامر بن الطفيل بن مالك وأربد بن قيس وها فأرسا العرب وفاتكاهم عازمين على قتله على المرب وفاتكاهم عازمين على قتله على المرب في الأوسط والأكبر من حديث ابن عباس بطوله بينها وبين ذلك ـ الحديث : طب في الأوسط والأكبر من حديث ابن عباس بطوله بحديث ابن عباس بطوله

<sup>﴿ ﴿ ﴾</sup> حديث اخباره انه يقتل أبى بن خلف الجمحى فخدشه يوم أحد خدشا لطيفا فكانث منيته : البيهقى فيدلائل النبوة من رواية عروة بن الزبير مرسلا

<sup>(</sup>ع) خديث أنه أطعم السم فإن الذي أكله معه وعاش هو بعده أربع سنين وكله الدراع المسموم: د منحديث جارفي رواية له مرسلة أن الذي مات بشربن البراء وفي الصحيحين منحديث أنس أن يهودية أنت النبي صلى الله عليه وسلم بشاة مسمومة فأكل منها ـ الحديث: وفيه فما زلت أعرفها في لهوات رسول الله ملى الله عليه وسلم

<sup>(</sup>و) جدیث اخباره صلی انه علیه وسلم یوم بدر عصارع صنادید قریش ــ الجدیث م من حدیث عمر بن الخطاب

<sup>(</sup> ٣ ) حديث أخباره بأن طوائف من آمته يغزون في البحر فكان كدلك : متفق عليه من حديث أم حرام المرام عديث أم عدام المرام المر

<sup>﴿</sup> لا ﴾ حِديث زويت له الأرض مشارقها ومغاربها وأخبر بأن ملك أمته سبيلغ مازوى له منها بـ الحديث : يم من حديث عائشة وفاط ة أيضه.

الـ ترك إلى اخر المغرب، من بحر الأندلس وبلاد الـ بربر، ولم يتسموا في الجنوب ولا في الشمال، كما أخبر صلى الله عليه وسلم سواء بسواء

وردى السام فدعا بجميع ما بق عليه وسلم سواء بسواء الله علقابه ، فكان كذلك ، (٢) وأخبر نساءه بأن أطولهن يدا أسرعهن لحاقابه ، فكانت زينب بنت جحش الأسدية أطولهن يدا أسرعهن لحاقابه ، فكانت زينب بنت جحش الأسدية أطولهن يدا بالصدقة أولهن لحوقابه رضى الله عنها ، (٣) ومسح ضرع شاة حائل لالبن لهافدرت ، وكان ذلك سبب إسلام ابن مسعود رضى الله عنه ، وفعل ذلك مرة أخرى في خيمة أمه معبد الخزاعية وندرت عين بعض أصحابه فسقطت ، فردها عليه السلام بيده ، فكانت أصحعينيه وأحسنهما ، (٥) و تفل في عين على رضى الله عنه وهو أرمد يوم خيبر ، فصح من وقته وبعثه بالراية ، (١) وكانوا يسمعون تسبيح الطعام بين يديه صلى الله عليه وسلم ، (٧) وأصيب رجل بعض أصحابه صلى الله عليه وسلم ، (٩) وأصيب رجل عليه السلام فدعا بجميع ما بقى ، فاجتمع شىء يسير جدا فدعا فيه بالبركة ، ثم أمرهم فأخذوا عليه السلام فدعا بجميع ما بقى ، فاجتمع شىء يسير جدا فدعا فيه بالبركة ، ثم أمرهم فأخذوا عليه السلام فدعا بجميع ما بقى ، فاجتمع شىء يسير جدا فدعا فيه بالبركة ، ثم أمرهم فأخذوا غلم يبقى وعاء فى المسكر إلا ملىء من ذلك ،

<sup>(</sup> ٢ ) حديث اخباره فاطمة أنها أول أهله لحافا به: متفق عليه من حديث عائشة وفاطمة أيضا

<sup>(</sup>٢) حديث أخبر نساءه ان أطولهن يدا أسرعهن لحاقا به فكانت زينب ـ الحديث: م من حديث عائشة رق الصحيحين أن سودة كانت أولهن لحوقا به قال ابن الجوزى وهذا غلط من بعض الرواة بلا شك

<sup>(</sup> ٣ ) حديث مسع ضرع شاة حائل لالبن لها فدرت فسكان ذلك سبب اسلام ابن مسعود: أحمد من حديث ابن مسعود باسناد جيد

<sup>(</sup> ٤ ) حديث ندرت عين بعض أصحابه فسقطت فردها فكانت أصح عبنيه وأحسنها :أبونعيم والبيهقي كلاها فى دلائل النبوة من حديث قتادة بن النعان وهو الذى سقطت عينه فنى رواية البيهقى انه كان باحد وفى اسناده اضطراب وكذا رواه البيهقى فيه من حديث أبى سعيد الحدرى

<sup>(</sup> o ) حديث تفل في عين على وهو أرمد يوم خيبر فصح من وقته وبعثه بالراية :متفق عليه منحمديث على ومن حديث سهل بن سعد أيضا

<sup>(</sup> ٦ ) حديث كانوا يسمعون تسبيح الطعام بين مديه: خ من حديث ابن مسعود

<sup>(</sup>٧) حديث أصيت رجل بعض أعابه فمسحا بيده فبرأت من حينها: ح في قصة قتل أبرافع

<sup>(</sup> A ) حديث قل زاد جيش كان معه فدعا بما بقى فاجتمع شىءيسير فدعافيه بالبركة ــ الحديث ; متفقعليه من حديث سلمة بن الأكوع

(۱) وحكى الحكم بن العساص بن وائل مشيته عليه السلام مستهزئافقال صلى الله عليه وسلم كذلك فسكن ، فلم يزل يرتمش حتى. مات ،

وخطب عليه السلام امرأة فقال له أبوها إن بها برصا امتناعامن خطبته واعتذارا، ولم يكن بها برص، فقال عليه السلام فلتكن كذلك فبرصت، وهي أم شبيب بن البرصاء الشاعرة، إلى غير ذلك من آياته ومعجزاته صلى الله عليه وسلم

وإغالقتصرنا على المستفيض ومن يستريب في انخراق العادة على يده ، ويزعم أن آحاد هذه الوقائع لم تنقل واترا ، بل المتواتر هو القرءان فقط ، كمن يستريب في شجاعة على رضى الله عنه ، وسخاوة حاتم الطائى ، ومعلوم أن آحاد وقائعهم غيرمتواترة ، ولكن بحموع الوقائع يورث علما ضروريا ، ثم لا يبارى في تواتر القرءان ، وهي المعجزة الكبرى الباقية بين الحلق ، وليس لني معجزة باقية سواه صلى الله عليه وسلم ، إذ تحدى بهارسول الله صلى الله عليه وسلم بلغاه الحلق ، وفصحاء العرب ، وجزيرة العرب حينئذ مملوءة بآلاف مهم ، والفصاحة منتهم ، وبها منافسهم ومباهاتهم ، وكان ينادى بين أظهرهم أن يأنواعثله ،أوبعشر سور مثله ، أوبسورة من مثله ، إن شكوا فيه ، وقال لهم (قُلْ كَنْ أَجْتَمَت الْإِنْسُ وَالْحِنْ عَلَى مثله ، أن يأثوا عن ذلك ، وصرفوا عنه حتى عرضوا أنفسهم للقتل ، ونساء هم وذراريهم السيء وما استطاء و أن يعارضوا ، ولا أن يقدحوا في جزالته وحسنه ، ثم انتشر ذلك السيء وما استطاء و أن يعارضوا ، ولا أن يقدحوا في جزالته وحسنه ، ثم انتشر ذلك

<sup>(1)</sup> حديث حكي الحكم بن العاص مشيته مستهزئا به فقال فكذلك كن الحديث البيهق في الدلائل من حديث عديث هندبن خديم محمحة باسناد جيدو للحاكم في السندرك من حديث عبدالرحمن بن أبي بكر عوم وليسم الحكم وقال صيح الاسناد

<sup>(؟)</sup> حديث خطب امراة فقال ابوها ان بها فرصا امتناعا من خطبته واعتدارا ولم يكن بها برس فقال فلتكن كذب الحرث بن عوف كذلك فبرصت للرأة: ذكرها ابن الجوزيك في النافيح وسهاها جمرة بنت الحرث بن عوف اللزني وتبعه علي ذلك ألدماطي في جزء له في نساء الني صلى الله عليه وسلم ولم يصبح ذلك

<sup>(4)</sup> والسياء : ٨٨

بعده فى أقطار العالم شرقا وغربا ، قرنا بعد قرن ، وعصرا بعد عصر ، وقد انقرض اليوم قريب من خمسانة سنة ، فلم يقدر أحد على معارضته ، فأعظم بغباوة من ينظر فى أحواله ثم فى أقواله ، ثم فى أفعاله ، ثم فى أخلاقه ، ثم فى معجزاته ، ثم فى استمرار شرعه إلى الآن ثم فى انتشاره فى أقطار العالم ، ثم فى إذعان ملوك الأرض له فى عصره وبعد عصره ، مع ضعفه ويتمه ، يتمارى بعد ذلك فى صدقه ، وما أعظم توفيق من آمن به ، وصدقه ، واتبعه فى كل ما ورد وصدر.

فنسأل الله تعالى أن يو فقنا للافتداء به في الأخلاق ، والأفعال ، والأحوال ، والأنوال عنه وسعة جوده :

تم كتاب آداب للميشة ، وأخلاق النبوة ، بحمد الله وعونه ، ومنه وكرمه ، وبتاوه كتاب شرح عجائب القلب ، من ربع المهلكات ، ان شاء الله تمالى م

### فهرست الجزء السابع

| الصفحة                                      | الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|---------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| أمر بالمعروف والنهى عن المنكر حتى           | كتاب الأمر بالمعروف والنهي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| عام للمؤمنين جميعا ١٢٠٥.                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| حوثُ نقهيةً ١٢٠٦.                           | عن <b>المنكر</b> 11٨٦ / ب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| لسلم مع والده ١٢٠٧                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| لمسلم مع السلطان ـ المسلم مع                | <b>لياب الأول:</b> في وجوب الأمر بالمعروف ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| استاذه آستاذه                               | والنهي عن المنكر و فضيلته في اهماله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| القدرة وحدودها ١٢٠٨                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ولا تُلَقُواً بِايدْيِكُم الى التهلكة 1٢٠٩  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| بعوث فقهيسة للمسامي وحدود                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| حسبته ۱۲۱۰                                  | حتى الطريق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| تحليلات فلسفية ١٢١١                         | الاستعداد عند زمن الفتنة لدفعها ١١٩٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| استطراد _ ظروف لا تسقط الحسبة ١٢١٢          | وجوب مقاومة الظلم ١١٩١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| مبردات ترك الحسبة ١٢١٣                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| استفتاء القلب وترجيح وجهة الدين ١٢١٤        | هلال الصالحين المتقاعسين عن محاربة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| مراقبة الله في تحديد الوقف ١٢١٤.            | المنكر المساحين عن المحرب المنكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| عدم الانكار خوفا من نقص الجاه ١٢١٥          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| عدم الانكار خوفا من الاضرار بالولد          | مقاومة المنكر أفضل من الاستشهاد في الحرب الحرب الحرب الحرب المعرب المعر |
| والاقارب والاقارب                           | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| أحوال مواجهة المعاصى ١٢١٦                   | جزاء الآمرين بالعروف النـــاهين عن<br>المنك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                             | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الركن الثاني للحسبة ـ ما نيه الدينة المالية | اكرم الشهداء على الله مجاهر بالحق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 44444                                       | عند الرؤساء الظلمة ١١٩٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Property and the                            | بعض الآثار في الأمر بالمعروف ١١٩٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| السنس بعدل السائل                           | منزلة الناصح بين قومه ١١٩٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| الاجهاع على ال السال و                      | الباب الثاني: في اركان الأمر بالمعروف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| الركن الثالث - الحنسب عليه - معنى           | وشروطه ۱۱۹۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| الحسبة<br>عالات منطقية ١٢٢٤                 | الركان الأمر بالمعروف ١١٩٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| المنتدب المنتا                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| بحوّث نقهية المحرّث المعرّد                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| الركن الرابع - نفس الاحتساب                 | • 33-3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| درجات الاحتساب                              | الايميان _ العدالة _ احتسباب .<br>الفاسة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| الدرجة الأولى: تعرف المنكر الاتا            | G                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الدرجة الثانية: تعريف النكر ١٢٢٧            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| التلطف في تعريف المنكر ١٢٢٧                 | - J. J                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| الدرجة الثالثة: النهى بالوعظ                | 11.0 - 25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| والنصح المالا                               | عدم قبول وعظ من لم يبدأ بنفسه ١١٩٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| والتخويف بالله تعالى ٢٢٨                    | احتساب الكافر على السلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| التلطف في الوعظ المدالة                     | الأذن ــ تزييف رأى الروأفض ١٢٠١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| الدرجة الرابعة: السب والتعنيف               | مراتب الحسبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| بالقول الفليظ الخشن ورو                     | شبجاعة السلف في الانكار على الأثمة ٢٠٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| مراتب التعنيف في الخشن الم                  | الاسلام دين الساواة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| الدرجة الخامسة: التغير باليد                | مسلم يقاوم منكرا الأمير المؤمنين ١٢٠٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| وسائلٌ تفيير المنكر في مختلف الظروف ٢٣٠٠    | زهد الرجل - استحياء الخليفة من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| المحوث فقهية                                | ذكر المنكر ١٢٠٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| اللامام كسبر أواني الخمر المثلا             | انتصار الرجل ـ عفة الرجل الا١٢٠٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                             | التصار الرجن الم الراب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

| الصفحة                                                                                                         | الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| حضور المبتدعين ــ الاسراف في الطعام                                                                            | <b>الدرجة السادسة: ا</b> لتهديد والتخويف ١٢٣٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| والبناء ٢٢٤٧                                                                                                   | الدرجة السابعة: مباشرة الضرب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| المنكرات العامة ١٢٤٨                                                                                           | بالجوارح بالتراد التراد |
| التباطؤ عن ارشاد الناس ١٢٤٨                                                                                    | الدرجة الثامنة: الماونة لدفع المنكر ١٢٣٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| اثم الفقهاء المتخلفين عن الارشاد ١٢٤٩                                                                          | بيا <b>ن آداب المحسّب</b><br>العلم ــ الورع ــ حسن الخلق ١٢٣٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| على المسلم إن يبدأ باصلاح نفسه ثم                                                                              | العلم ــ الورع ــ حسن الخلق ١٢٣٤<br>توطين النفس على الصبر ١٢٣٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| غيره ما استطاع ١٢٤٩                                                                                            | تقليل العلائق المسجو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| الباب الرابع: في أمر الأمراء والسلاطين ١٢٥٠                                                                    | حلمه صلى الله عليه وسلم في الأمسر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ا بالمعروف ونهيهم عن المنكر ١٢٥٠                                                                               | بالمروف أ ١٢٣٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| طريقة ارشاد السلاطين ١٢٥٠<br>الماثور عن السلف في وعظ السلاطين ١٢٥١                                             | الباب الثالث: في المنكرات المالوفة في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                | العادات ١٢٣٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| انكار الصديق رضى الله عنه على أكابر                                                                            | منكرات الساجد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| قریش ۱۲۵۱                                                                                                      | اساءة الصلاة ١٢٣٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ا انكار أبو مسلم الخولاني على معاوية ١٢٥٢                                                                      | التحريف في قراءة القرآن ١٢٣٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| انكار ضبة على أبي موسى امير البصرة ١٢٥٢<br>انتصار عمر رضي الله عنه لضبة ١٢٥٣                                   | الخروج في الأذان عن ُحده الشرعي ١٢٣٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| عظة عطاء بن أبي رباح لعبد الملك بن                                                                             | لبس الخطيب أسود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| مروان عبی ربع عبد الله عمد الله الله الله الله الله الله الله الل                                              | وجوب الحيلولة بين الرجال والنساء ١٢٤٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| عظة ابن شميلة لعبد الملك بن مروان ١٢٥٥                                                                         | في مجالس التعليم ١٢٤٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| عظة الحسن البصرى للحجاج ١٢٥٥                                                                                   | الاجتماع للبيع وألشراء<br>دخول المجانين والصبيان السكاري في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| عظة حطيط للحجاج ١٢٥٦                                                                                           | المسجد المتعرق في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| امر الحجاج بتعديب حطيط حتى قتل ١٢٥٦                                                                            | منكرات الاسواق ١٢٤٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| استفتاء ابن هبيرة للشعبى والحسن                                                                                | الكذب في المرابحة ١٢٤٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| البصري ١٢٥٧                                                                                                    | الاكتفاء بالمعاطآة في البيع الاكتفاء المعاطآة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| جواب الشعبى عن سؤال ابن هبيرة ١٢٥٧                                                                             | بيع الملاهي ١٢٤٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| حواب الحسن البصرى عن سؤال ابن                                                                                  | منكرات الشوارع ١٢٤٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| مبيرة المالة | وضع ما يضيّق الطريق على المارة ١٢٤٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| شهدة الشعبى للحسن البصرى بالشجاعة والعلم ١٢٥٨                                                                  | حمل الدواب ما يؤذى الناس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| , , ,                                                                                                          | الذبح في الطريق _ ارسال الماء من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ا شهادة ابن أبي ذؤيب في الففارين ١٢٥٨                                                                          | الميازيب ١٢٤٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| شـهادة ابن أبى ذؤيب في الحسن                                                                                   | الكلب العقور أمام المنزل ١٢٤٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ابن زید<br>د مادهٔ ادر از خور مغالب منا                                                                        | منكرات الحمامات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| شهادة ابن أبى ذؤيب فى أبى جعفر<br>المنصور المنصور                                                              | الصور على باب الحمام أو داخله ــ<br>كشـف العورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| استدعاء ابي جعفر المنصور للأوزاعي ١٢٥٩                                                                         | الانبطاح على الوجه للدلاك ١٢٤٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| المنتقد ابي جعمر المنطور للدوراعي ١٢٦٠                                                                         | غمس أليد والأواني النجسة في قليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| فش الرعية ١٢٦٠                                                                                                 | من الماء ١٢٤٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| كراهة الحق ١٢٦٠                                                                                                | وجود حجارة ملسناءيخشيمن الانزالاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| الترفيب في العمل الصالح ١٢٦١                                                                                   | عليها ١٢٤٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| مراقبة النفس ومرعاة العدل ١٢٦١                                                                                 | منكرات الضيافة . ١٢٤٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| التخويف من الظلم ١٢٦٢                                                                                          | استعمال ما يحرم ١٢٤٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| عفة الأمير ١٢٦٣                                                                                                | نظر النسباء للرَجِّال حرام ١٢٤٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| تفاوت الأمراء ١١٢٦٣.                                                                                           | لا رخصة في مشَّاهدة أَلمنكرات ١٢٤٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| قبول المنصور لموعظة الأوزاعي ١٢٦٤                                                                              | تحريم مجالسة الفاسـق ـ تحريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| إ قبوله موعظه الناصح ١٢٦٥.                                                                                     | تحريم خرق أذن الطفل لوضع الحلق ١٢٤٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| الصفحة |                                                   | الصفحة                                                              |             |
|--------|---------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|-------------|
|        | لينه صلى الله عليه وسلم _ قبو                     | ل ملك مشرك - أسباب جمع الملل ١٢٦٦                                   | عا          |
| 179.   | للمذر                                             | ماء الفرج للخضر عليه السلام ١٢٦٨                                    | د،          |
| 179.   | مزاحه صلى الله عليه وسلم                          | طاب الرشيد لسفيان الثوري ١٢٦٨                                       |             |
| 171.   | ضحكه صلى الله عليه وسلم أ                         | غة جلساء الثوري ورع الثوري ١٢٦٩                                     | <b>-</b>    |
| 177.   | اقراره اللعب المباح                               | طاب الثورى للرشيد                                                   |             |
|        | مسابقته أهله - صبره على رفع                       | باع رسول الرشيد للثوري ١٧٧١<br>م المدارة لقر الله مراود             |             |
| 1711   | الأصوات                                           | رشید عند قراءة خطاب الثوری ۱۲۷۱<br>له الرشید من عظة بهلول ۲۷        |             |
| 1711   | تقوته من غنمه _ اكله مع خدمه                      |                                                                     |             |
| 1711   | حرصه على وقته                                     | أمون يقتل الصائح الواعظ له ١٢٧٣.                                    |             |
| 1777   | خروجه الى بساتين أصحابه                           | ب استطلاع الثورَى لما يجهله 17۷۳<br>ثوری بکسر اوانی خمر العتضد 17۷۶ |             |
|        | احترأمه للمساكين ـ اجتماع المكار                  | شوری بکسر اوانی خمر المعتضد ۱۲۷۶<br>جاویة الثوری للمعتضد ۱۲۷۶       |             |
| 1777   | فیه                                               | باوب التورى من المتضد ١٢٧٤                                          |             |
| 1777   | بيان جملة آخرى من آدابه واخلاقا                   | نارنة بين علماء السلف وعلمائنا ١٢٧٤                                 | ا<br>ما     |
| 1777   | أُ أَكْرَامَهُ لَخَدْمَهُ _ دَعَاثُوهُ لَغَيْرُهُ |                                                                     |             |
| 1718   | تساهله في أمر نفسه                                | تتاب أداب العيشة وأخلاق                                             |             |
| 1718   | وصفه في التوراه والانجيل                          | •                                                                   |             |
| ية     | بدؤه السلام مصافحة غيره ــ كيف                    | النبوة ١٢٧٧                                                         |             |
| 1770   | جلوسه                                             | بان تاديب الله تعالى حبيبه وصسفيه                                   | ٠           |
|        | حلوسه بين اصحابه ــ اكرام الداخ                   | دابه صلَّى الله عليه وسُلَّم بالقرآن ١٢٧٩                           | Ť           |
| 7771   | ملیه                                              | شه بمكارم الأخلاق ١٢٨٠                                              |             |
| 1737   | دعاؤه أصحابه بكناهم                               | فوه عن أبنة حاتم الطائي ١٢٨١                                        |             |
|        | ما كان يقوله عند القيام من مجلسا                  | جِمَالَ عَنْ مَكَاثِرِمُ الاخلاق ١٢٨١                               | -1          |
|        | بيان كلامه وضحكه صلى الله عليه                    | صيته صلى الله عليه وسلم لمعاذ ١٢٨٢                                  |             |
| 1778   | [ وسلم                                            | بان جملة من محاسن اخلاقه التي                                       | ب           |
| 1778   | لفة أهل الجنة                                     | جمعها بعض العلماء والتقتها .                                        | ••          |
| 1751   | كلامه صلى الله عليه وسلم                          | من الاحبار ١٢٨٢                                                     |             |
| 17     | سكوته صلى الله عليه وسلم                          | سخاؤه صلى الله عليه وسلم ١٢٨٣                                       | as a second |
| 14-1   | تبسمه في وجوه اصحابه                              | عدمته صلى الله عليه وسلم لأهله ١٢٨٤                                 | <b>;</b>    |
| 17-7   | سروره وغضبه اله تعالى                             | اؤه عن الاستعانة بالمشركين ١٢٨٥                                     |             |
| 18.5   | بيان اخلاقه وآدابه في الطعام                      | لله ما وجد ١٢٨٦                                                     |             |
| لم     |                                                   | شاره صلَّى الله عليه وسلم ــ اجبابته                                | 1           |
| 14.8   | ما كثرت عليه الأيدي                               | ولميمة ١٢٨٧                                                         |             |
| 14.0   | أدبه عليه الصلاة والسلام في الأكل                 | يادته للمرضى وشهوده للجنازة ١٢٨٧                                    | عر          |
| 4 4    | بعض انواع طعامه صلى الله علي                      | شیه من غیر حارس ـ تواضعه صلی                                        |             |
| 17.0   | وسلم                                              | الله علية وسلم الم ١٢٨٧                                             |             |
|        | منفقته صلي الله عليه وسلم بالحيوا                 | لفته صلى الله عليه وسلم ١٢٨٧                                        | با          |
|        | كان اللحم أحب الطعام اليه صلى ا                   | ساشته صلی الله علیه وسلم ۱۲۸۸                                       |             |
| 17.7   | عليه وسلم                                         | دم اکترائه بالدنیا ۱۲۸۸                                             |             |
|        | إ بعض ما كان يحبه وما كان يكرهه •                 | اسه صلى الله عليه وسلم ١٢٨٨                                         |             |
| 17.9   | الطمسام                                           | ختمه صلی الله علیه وسلم ـــ اردافه                                  | J.          |
| 171.   | لمق أصابعه                                        | غیره خلفه ۱۲۸۸                                                      |             |
|        | ما كان يقوله صلى الله عليه وسلم به                | ا كان يركبه صلى الله عليه وسلم حبه                                  |             |
| 171.   | الطعام                                            | للطيب ١٢٨٩                                                          |             |
|        | كيفية شربه صلى الله عليه وسلم                     | جالسته للفقراء ـ مؤاكلته للمساكين ١٢٨٩                              |             |
| 1217   | حياؤه في بيته صلى الله عليه وسلم                  | <b>ئرامه لأهل الفضل ــ صلته للرحم ( .1.٢٩</b>                       | 3           |

.

| الصفحة                                      | الصفحة ا                                   |
|---------------------------------------------|--------------------------------------------|
| بيان صورته وخلقه صلى الله عليــه            | بيان آدابه واخلاقه في اللياس ١٣١٢          |
| وسسلم ۱۳۲۸                                  | مّا يحبه من اللباس صلى الله عليه           |
| ربعته صلى الله عليه وسلم وتجاوزه            | وسلم ١٣١٢                                  |
| أطوال غيره ١٣٢٨                             | ثوبه في يوم الجمعة ١٣١٤                    |
| لونه عليه الصلاة والسلام ٢٣٢٩!              | صُّلاته فَيْ أَزَار واحد ١٢١٥              |
| شعره عليه الصلاة والسلام المستره            | فائدة الخاتم ١٣١٦                          |
| حسنه ونور وجهه عليسه الصلاة                 | هبة عمامته لعلى رضي الله عنه ١٣١٧          |
| والسلام وحاجباه وعيناه صلى الله             | كيفية لبس ونزع ثوبه                        |
| عليه وسلم                                   | تسميته دوابه وسلاحه ١٣١٨                   |
| حمال خلقه صلى الله عليه وسلم                | تبوك الأطفال بفضل مائه صلى ألله            |
| طيب رائحته صلى الله عليه وسلم ١٣٣٠          | عليه وسلم                                  |
| مشيه صلى الله عليه وسلم ١٣٣٠                | بيان عفوه صلى الله عليه وسسلم مع           |
| بيان معجزاته وآياته الدالة علىصدته ١٣٣١     | ألقدرة القدرة                              |
| أقواله وأفعاله صلى الله عليه وسلم           | عفوه عن الذي رماه بالظلم ١٣٢٠              |
| شاهدة بصدقه                                 | عفوه من الذي أراد قتله                     |
| علو منصبه ومكانته عند الله تعالى ١٣٣١       | عقوه عن التي أرادت قتله سما ١٣٢١<br>١٣٧١   |
| امداد الله تعالى له صلى الله عليه وسلم ١٣٣٢ | مفوه عمن سحره<br>وفه و عبر ابير بلتعة ١٣٢١ |
| بعض معجزاته صلى الله عليه وسلم ١٣٣٢         | , O. O3                                    |
| اخباره صلى الله عليه وسلم بمقتل             | بيان اغضائه صلى الله عليه وسلم عما         |
| العنسى العنسى                               | ت کان یکرهه                                |
| اخباره صلى الله عليه وسلم بمقتل أبى         | بيان سخاوته وجوده صلى الله عليه            |
| ابن خلف با ۱۳۳٦                             | سر وسلم                                    |
| اخباره صلى الله عليه وسلم بمصارع            | وصف على رضي الله عنه له صلى الله           |
| صنادید قریش منادید                          | عليه وسلم                                  |
| اخباره صلى الله عليهوسلم بأول أهله          | بیان شجاعته صلی الله علیه وسلم ۱۳۲۰        |
| لحاقا به ۱۳۳۷                               | بيان تواضعه صلى الله عليه وسلم ١٣٢٦        |
| القرآن معجزته الكبرى صلى الله عليه          | تواضعه عليه الصلاة والسلام ١٣٢٧            |
| وسلم ١٣٣٨                                   | تجاوزه صلَّى الله عليه وسَسلم مع           |
| ا تحدیه بلغاء قریش بالقرآن ۱۳۳۸             | أصحابه آلا عن ما حرم ١٢٣٨                  |
|                                             | •                                          |

.

•

#### لجنت نشالشق في الأسريامية



الجزءالشامن

مضاف إليه تخريج الحافظ العراق كناب شرح عجائب الفلب

### مخ*اب شرح عجائب الغالب* وهو الأول من ربع المهلكات

بسسم الدالرحن الرحيم

الحد لله الذي تتحير دون إدراك جلاله القاوب والخواطر ، وتدهش في مبادى أشراق أنواره الأحداق والنواظر . المطلع على خفيات السرائر ، العالم بمكنونات الضمائر ، المستغنى قى تدبير مملكته عن المشاور والموازر . مقلب القلوب ، وغفار الذنوب ، وستار الميوب ومفرج المكروب . والصلاة على سيد المرسلين ، وجامع شمل الدين ، وقاطع دابر الملحدين وعلى اله الطيبين الطاهرين ، وسلم كثيرا

أما بعد، فشرف الإنسان وفُضيلته التي فاق بها جملة من أصناف الخلق ، باستعداده لمعرفة الله سبحانه ، التي هي في الدنيا جماله وكماله وفخره ، وفي الآخرة عدته وذخره. وإغا استمد للمعرفة بقلبه ، لا مجارحة من جوارحه . فالقلب هو العالم بالله ، وهو المتقرب إلى الله وهو العامل لله ، وهو الساعى إلى الله ، وهو المكاشف بما عند الله . ولدية . وإنما الجوارح أتباع وخدم، وآلات يستخدمها القلب، ويستعملهااستمال المالك للعبد، واستخدام الراعي للرعية ، والصانع للآلة . فالقلب هو المقبول عند الله ، إذا سلم من غير الله . وهو المحجوب عن الله، إذا صارً مستغرقاً بغير الله . وهو المطالب ، وهو المخاطب ، وهو المعاتب ، وهو الذي يسمد بالقرب من الله فيفلح إذا زكاه ، وهو الذي يخيبويشتي إذا دنسهودساه .وهو المطيع بالحقيقة لله تمالى ، وإنما الذي ينتشر على الجوارح من المبادات أنواره . وهو العاصي المتمرد على الله تعالى ، وإنما الساري إلى الأعضاء من الفواحش آثاره. وبإظلامه واستنارته تظهر محاسن الظاهر ومساويه ، إذ كل إناء ينضح بما فيه . وهو الذي إذا عرفه الإنسان فقد عرف نفسه ، وإذا عرف نفسه فقد عرف ربه . وهو الذي إذا جهله الإنسان فقدجهل نفسه ، وإذا جهل نفسه فقد جهل ربه . ومن جهل قلبه فهو بغيره أجهل ، إذ أكثر الخلق جاهلون بقلوبهم وأنفسهم ، وقــد حيل بينهم وبين أنفسهم ، فإن الله يحول بين المرء وقلبه وحياولته بأن يمنعه عن مشاهدته ومرافبته ومعرفة صفاته ، وكيفية تقلبه بين أصبعين ﴿ كتاب عجائب القلب ﴾

من أصابع الرجمن، وأنه كيف يهوى مرة إلى أسفل السافلين، وينخفض إلى أفق الشياطين وكيف يرتفع أخرى إلى أعلى عليين، ويرتق إلى عالم الملائكة المقربين

ومن لم يَعْرف قلبه ليراقبه ويراعيه، ويترصد لما يلوح من خزائن الملكوت عليه وفيه فهو ممن قال الله تعالى فيه ( نَسُوا الله كَا أَنْ نُسَاهُمْ أَنْ نُفُسَهُمْ أُولَٰ ثِكَ هُمُ الْفَاسِقُونُ (١) فعرفة القلب وحقيقة أوصافه أصل الدين، وأساس طريق السالكين

وإذ فرغنا من الشطر الأول من هذا الكتاب من النظر فيما يجرى على الجوارح من العبادات والعادات، وهو العلم الظاهر، ووعدنا أن نشرح في الشطر الثاني مايجرى على القلب من الصفات المهلكات والمنجيات، وهو العلم الباطن، فلا بد أن نقدم عليه كتابين كتابا في شرح عجائب صفات القلب وأخلاقه، وكتابا في كيفية رياضة القلب وتهذيب أخلافه. ثم نندفع بعد ذلك في تفصيل المهلكات والمنجيات. فلنذكر الآن من شرح عجائب القلب بطريق ضرب الأمثال ما يقرب من الأفهام، فإن التصريح بعجائبه وأسراره الداخلة في جلة عالم الملكوت مما يكل عن دركه أكثر الأفهام.

### بسيان

#### معى النقس والروح والقلب والعقل وما هو المراد بهذه الأسامى

اعلم أن هذه الأسماء الأربعة تستعمل في هذه الأبواب ، ويقل في فحول العلماء من يحيط بهذه الأسامى ، واختلاف معانيها وحدودها ومسميات ، وأكثر الأغاليط منشؤها الجهل بمنى هذه الأسامى ، واشتراكها بين مسميات مختلفة . ونحن نشرح في معنى هذه الأسامى ما يتعلق بغرضنا

اللفظ الأول: لفظ القلب، وهو يطاق لمعنيين. أحدها اللحم الصنوبرى الشكل المودع في الجانب الأيسر من الصدر، وهو لحم مخصوص، وفي باطنه تجويف، وفي ذلك التجويف دم أسود، هو منبع الروح ومعدنه. ولسنا نقصد الآن شرح شكله وكيفيته ، إذ يتملق به غرض الأطباء، ولا يتملق به الأغراض الدينية. وهدذا القلب موجود للبهائم

<sup>(</sup>۱) الحشر : ۱۹

بل هو موجود للميت. ونحن إذا أطلقنا لفظ القلب في هذا الكتاب لم نمن به ذلك ، فإنه قطعة لحم لاقدر له، وهو من عالم الملك والشهادة، إذ تدركه البهائم بحاسة البصر فضلاعن الآدميين والمعنى الثاني: هو لطيفة ربانية روحانية ، لها بهذا القلب الجسماني تعلق . وتلك اللطيفة هي حقيقة الإنسان ، وهو المخاطب والمعاقب والمعاتب والمطالب ، ولها علاقة مع القلب الجسماني ، وقد تحيرت عقول أكثر الخلق في إدراك وجه علاقته ، فإن تعلقه به يضاهي تعلق الأعراض بالأجسام ، والأوصاف بالموصوفات أو تعلق المستعمل للآلة بالآلة ، أو تعلق المتمكن بالمكان وشرح ذلك مما نتوقاه لمعنيين أحدها: أنه متعلق بعلوم المكاشفة ، وليس غرضنا من هذا الكتاب إلا علوم المعاملة والثاني: أن تحقيقه يستدعي إفشاء سر الروح ، وذلك مما (١) لم يتكلم فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فليس لغيره أن يتكلم فيه

والمقصود أنا إذا أطلقنا لفظ القلب في هذا الكتاب، أردنا به هذه الطيفة .وغرصنا ذكر أوصافها وأحوالها ، لاذكر حقيقها في ذاتها . وعلم المعاسلة يفتقر إلى معرفة صفاتها وأحوالها ، ولا يفتقر إلى ذكر حقيقها

اللفظ الثانى: الروح ، وهو أيضا يطلق فيا يتعلق بجنس غرضنالمعنين .أحدهما: جسم لطيف ، منبعه تجويف القلب الجسمانى ، فينشر بواسطة العروق الضوارب إلى سائر أجزاء البدن . وجريانه فى البدن ، وفيضان أنوار الحياة والحس والبصر والسمع والشم منها على أعضائها ، يضاهى فيضان النور من السراج الذى يدار فى زوايا البيت ، فإنه لاينتهى إلى جزء من البيت إلا ويستنير به ، والحياة مثالها النور الحاصل فى الحيطان ، والروح مثالها السراج ، وسريان الروح وحركته فى الباطن مثال حركة السراج في جوانب البيت بتحريك عركه . والأطباء إذا أطلقوا لفظ الروح أرادوا به هذا المعنى ، وهو بخار لطيف أنضجته حرارة القلب ، وليس شرحه من غرضنا ، إذ المتعلق به غرض الأطباء الذين يعالجون الأبدان . فأما غرض أطباء الدين ، المعالجين للقلب حتى ينساق إلى جوار رب العالمين

<sup>(</sup>۱) حديث انه صلى الله عليه وسلم لم يتكلم فى الروح: متفق عليه من حديث ا بن مسعود فى سؤ ال اليهود عن الروح وفيه فأمسك النبي صلى الله عليه فلم يرد عليهم فعلمت أنه يوحى اليه ـ ألحديث: وقد تقدم

فليس يتعلق بشرح هذه الروح أصلا.

المعنى الثاني :هو اللطيفة العالمة المدركة من الإنسان، وهو الذي شرحناه في أحدمعائي القلب، وهو الذي أراده الله تعالى بقوله ( قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي (١٠) وهو أمر عبيب رباني، تعجز أكثر العقول والأفهام عن درك حقيقته.

اللفظ الثالث: النفس، وهو أيضا مشترك بين معمان، ويتعلق بغرضنا منه معنيات أحدها: أنه يراد به المعنى الجامع لقوة النضب والشهوة في الإنسان، على ماسياتي شرحه وهذا الاستعال هو الغالب على أهل التصوف ، لأنهم يريدون بالنفس الأصل الجامع للصفات المذمومة من الإنسان، فيقولون لابد من مجاهدة النفس وكسرها، وإليه الإشارة يقوله عليه السلام (١) « أَعْدَى عَدُولًا وَشُمُكَ النِّي بَيْنَ جَنْبَيْكَ »

المعنى الثانى: هى اللطيفة التي ذكر ناها ، التي هى الإنسان بالحقيقة ، وهى تفس الإئسان وذاته ، ولكنها توصف بأوصاف مختلفة بحسب اختلاف أحوالها . فإذا سكنت تحت الأمر ، وزايلها الاضطراب بسبب معارضة الشهوات ، سميت النفس المطمئنة . قال الله تعالى في مثلها (يَاأَيّهُا النَّفْسُ الله المُعمَّنَةُ ارْجِعي إِلَى رَبُّكِ رَاضِيّةً مَرْضِيَّةً ") والنفس بالمعنى الأول لا يتصور رجوعها إلى الله تعالى ، فإنها مبعدة عن الله ، وهى من حزب الشيطات وإذا لم يتم سكونها ، ولكنها صارت مدافعة للنفس الشهوانية ، ومعترضة عليها ، سميت النفس اللوامة ، لأنها تلوم صاحبها عند تقصيره في عبادة مولاه . قال الله تعالى (وَلاَ أُقِيمُ بالنفس اللوامة ، لأنها تلوم صاحبها عند تقصيره في عبادة مولاه . قال الله تعالى (وَلاَ أُقِيمُ بالنفس اللوامة يوسف عليه السلام يالنفس الأوامة المنه النفس الأمارة بالسوء . قال الله تعالى إخبارا عن يوسف عليه السلام أو امرأة العزيز (وَمَا أُبِرِّيءُ نَفْسِي إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَّارَةٌ بِالشُوء ") وقد يجوز أن يقال المراد بالأمارة بالسوء هي النفس بالمني الأول . فإذاً النفس بالمني الأول مذمومة غاية الذم المراد بالأمارة بالسوء هي النفس الإنسان، أي ذاته وحقيقته العالمة بالله تاله تعالى وسائر المعاومات وبالمني الثاني محمودة، لأنها نفس الإنسان، أي ذاته وحقيقته العالمة بالله تاله تعالى وسائر المعامات وبالمني الثاني محمودة، لأنها نفس الإنسان، أي ذاته وحقيقته العالمة بالله تعالى وسائر المعاومات

<sup>(</sup> ۱ ) حديث أعدى عدوك نفسك التي بين جنبيك :البيهتي في كتاب الزهد من حديث ابن عباس وفية محمد بن عبد الرحمن بن غزوان أحد الوضاعين

<sup>(</sup>١) الاسراء: ٨٥ (٢) الفجر: ٢٧ (١) القيامة: ٢ (١) يوسف: ٥٠

اللفظ الرابع: المقل، وهو أيضا مشترك لمان مختلفة ذكر ناهافى كتاب العلم. والمتملق فيرضتا من جلمها معنيان: أحدهما أنه قد يطلق ويراد بهالعلم بحقائق الأمور، فيكون عبارة عن صفة العلم الذى محله القلب، والثانى أنه قد يطلق ويرادبه المدرك العلوم، فيكون هو القلب، أعنى تلك اللطيفة. ونحن نعلم أن كل عالم فله فى نفسه وجود هو أصل قائم بنفسه، والعلم صفة حالة فيه، والصفة غير الموصوف. والعقل قد يطلق ويراد به صفة العالم، وقد يطلق ويراد به محل الإدراك أعنى المدرك. وهو المراد بقوله صلى الله عليه وسلم في أول ما أول ما أول علوق ، بل لابد وان يكون المحل علوق قبله أو معه ولأنه لا يكن الخطاب معه. وفي الخبر أنه قال له تعالى أقبل، فأدبر، فأدبر، فأدبر الحديث

فإذاً قد انكشف لك أن معانى هذه الأسماء موجودة ، وهي القلب الجسماني ، والروح الجسماني ، والنفس الشهوانية ، والعاوم . فهذه أربعة معان يطلق عليها الألفاظ الأربعة ومعنى خامس وهي اللطيفة العالمة المدركة من الإنسان ، والألفاظ الأربعة بجملها تتوارد عليها. فالمعاني خمسة ، والألفاظ أربعة . وكل لفظ أطلق لمعنيين . وأكثر العلماء قدالتبس عليهم اختلاف هذه الألفاظ وتواردها ، فتراهم يتكلمون في الخواطر ، ويقولون هذا خاطر العقل، وهذا خاطر الروح، وهذا خاطر القلب، وهذا خاطر النفس. وليس يدرى الناظر اختلاف مماني هذه الاسهاء ولأجل كشف الغطاء عن ذلك ، قدمنا شرح هذه الأسامي وحيث وردفى القرءان والسنة لفظ القلب ، فالمرادبه المعنى الذي يفقه من الإنسان ويعرف حقيقة الأشياء وقديكني عنه بالقلب الذي في الصدر ، لأن بين تلك اللطيفة وبين جسم القلب علاقة خاصه ، فإنها و إن كانت متعلقة بسائر البدن ، ومستعملةله ، ولكنها تتعلق به بواسطة القلب. فتعلقها الأول بالقلب، وكأنه محلها ومملكتها، وعالمها ومطيتها، ولذلك شبه سهل التستري القلب بالعرش ، والصدر بالكرسي ،فقال القلب هو العرش ،والصدر هو الكرسي. ولايظن به أنه يرى أنه عرش الله وكرسيه ؛ فإن ذلك محال، بل أرادبه أنه مملكته بوالمجرى الأول لتدبيره وتصرفه ، فهما بالنسبة إليه كالعرش والكرسي بالنسبة إلى الله تمالى. ولا يستقيم هذا التشبيه أيضا إلامن بمض الوجوه وشرح ذلك أيضا لا يليق بغرضنا فلنجاوزه ﴿ ٢ ﴾ حديث أول ماخلق الله العقل :وفي الخبر أنه قال له أقبل ذَّقبل وقال أدبر فأدبر الحديث تقدم في العلم

### بييان جنودالقلب

قال الله تعالى (وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلاَّ هُو '') فلله سبحانه في القلوب والأرواح وغيرها من العوالم جنود مجندة ، لايعرف حقيقها وتفصيل عددها إلاهو . وبحن الآن نشير إلى بعض جنود القلب ، فهو الذي يتعلق بغرضنا . وله جندان : جند يرى بالأبصار، وجند لايرى إلابالبصائر . وهو في حكم الملك ، والجنود في حكم الحدم والأعوان : فهذا معني الجند فأما جنده المشاهد بالمين ، فهو اليد والرجل ، والمين والأذن والسان ، وسائر الأعضاء الظاهرة والباطنة ، فإن جميم الحدمة للقلب ، ومسخرة له ، فهو المتصرف فيها ، والمردد لها وقد خلقت مجبولة على طاعته ، لا تستطيع له خلافا ، ولا عليه تمردا فإذا أمر الدين بالانفتاح انفتحت ، وإذا أمر الرجل بالحركة تحركت ، وإذا أمر اللسان بالكلام وجزم الحكم به الطاهرة والموات بن الأعضاء . وتسخير الأعضاء والحواس للقلب يشبه من وجه تسخير الأعضاء والحواس للقلب يشبه من وجه تسخير ما أمره ، ويفعلون ما يؤمرون . وإنما يفترقان في شيء ، وهو أن الملائكة عليهم السلام عالمة بطاعتها وامتنالها ، والأجفان تطيع القلب في الانفتاح والانطباق على سبيل التسخير ولا خبرها من نفسها ومن طاعها للقلب

وإيما افتقر القلب إلى هذه الجنود ، من حيث أفتقاره إلى المركب والزاد لسفر الذي لأجله خلق ، وهو السفر إلى الله سبحانه ، وقطع المنازل إلى لقائه . فلا جله خلقت القلوب قال الله تعالى ( وَمَاخَلَقْتُ الجِّنَ وَالْإِنْسَ إِلاَّ لِيعْبُدُونَ (٢) ) وإيمامر كبه البدن ، وزاده العلم وإيما الأسباب التي توصله إلى الزاد ، وتمكنه من التزود منه ، هو العمل الصالح . وليس يمكن العبد أن يصل إلى الله سبحانه ، مالم يسكن البدن ، ولم يجاوز الدنيا ، فإن المنزل الأدى لابد من قطعه للوصول إلى المنزل الأقصى . فالدنيا مزرعة الآخرة ، وهي منزل من منازل الممدى ، وإيماسيت دنيا لأنها أدبى المنزلتين . فاضطر إلى أن يتزود من هذا العالم ، فالبدن مركبه الذي يصل به إلى هذا العالم . فافتقر إلى تعهد البدن وحفظه . وإيما يحفظ البدن

<sup>(</sup>۱) المدثر: ۱۳ (۲) الداريات: ۵٦

بأن يجلب إليه ما يوافقه من الغذاء وغيره ، وأن يدفع عنه ما ينافيه من أسباب الهلاك. فافتقر لأجل جلب الغذاء إلى جندين : باطن وهو الشهوة ، وظاهر وهو اليد والأعضاء الجالبة للغذاء . فلق في القلب من الشهوات مااحتاج إليه ، وخلقت الأعضاء التي هي آلات الشهوات فافتقر لأجل دفع المهلكات إلى جندين : باطن وهو البضب الذي به يدفع المهلكات، وينتقم من الأعداء ، وظاهر وهو اليد والرجل الذي به إيمهل بمقتضي النضب . وكل ذلك بأه ور خارجة . فالجوارح من البدن كالأسلحة وغيرها . ثم المحتاج إلى الغذاء : مالم يعرف الغذاء لم تنفعه شهوة الغذاء والفه . فافتقر للمعرفة إلى جندين : باطن وهو إدراك السمع والبصر والشم واللمس والذوق ، وظاهر وهو الدين والأذن والأنف وغيرها . وتفصيل وجه الحاجة إليها ووجه الحكمة فيها يطول ، ولا تحويه مجلدات كثيرة ، وقد أشرنا إلى طرف يسير منها في كتاب الشكر ، فليقتنع به .

بجملة جنود القلب تحصرها ثلاثة أصناف: صنف باعث ومستحث ، إما إلى جلب النافع الموافق كالشيوة ، وإما إلى دفع الضار المنافى كالغضب . وقد يعبر عن هذا الباعث بالإرادة وهى والثانى هو المحرك للاعضاء إلى تحصيل هذه المقاصد ، ويعبر عن هذا الثانى بالقدرة ، وهى جنود مبثوثة فى سائر الأعضاء ، لاسيم العضلات منها والأوتار . والثالث هو المدرك المتعرف للاشياء كالجواسيس ، وهى قوة البصر والسمع ، والسمم والذوق واللمس . وهى مبثوثة فى أعضاء معينة ، ويعبر عن هذا بالعلم والإدراك . ومع كل واحد من هذه الجنود الباطنة جنود ظاهرة ، وهى الأعضاء المركبة من الشحم واللحم والعصب ، والدم والعظم ، التى أعدت آلات لهذه الجنود . فإن قوة البطش إنما هى بالأصابع ، وقوة البصر إنما هى بالمين وكذا سائر القوى . ولسنا نشكلم فى الجنود الظاهرة ، أعنى الأعضاء ، فإنها من عالم الملك والشهادة . وإنما نتكلم الآن فيما أيدت به من جنود لم تروها

وهذا الصنف الثالث ، وهو المذرك من هذه الجلة ، ينقسم إلى ما قد أسكن المنازل الظاهرة ، وهي الحواس الحس، أعنى السمع والبصر ، والشم والذوق واللمس ، وإلى ما أسكن منازل باطنة ، وهي تجاويف الدماغ ، وهي أيضا خمسة . فإن الإنسان بعدرو ية الشيء يغمض عينية ، فيدرك صورته في نفسه وهو الخيال ، ثم تبقى تلك الصورة معه بسبب شيء يحفظه

وهو الجند الحافظ، ثم يتفكر فيا حفظه فيركب بمض ذلك إلى البعض وثم يتذكر ماقد نسيه ويمود إليه ثم يجمع جملة معانى المحسوسات في خياله بالحس المشترك بين المحسوسات في خياله بالحس المشترك بين المحسوسات في الباطن حس مشترك ، وتخيل وتفكر ، وتذكر وحفظ . ولولا خلق الله قوة الحفظ والفكر ، والذكر والتخيل ، لكان الدماغ يخلو عنه ، كما تخلواليدوالرجل عنه ، فتلك القوى أيضا جنود باطنة ، وأماكما أيضا باطنة

فهذه هى أقسام جنود القلب. وشرح ذلك بحيث يدركه فهم الضعفاء بضرب الأمثلة يطول. ومقصود مثل هذا الكتاب أن ينتفع به الأقوياء ، والفحول من العاماء ، ولكتا بجتهد فى تفهيم الضعفاء بضرب الأمثلة ، ليقرب ذلك من أفهامهم

# ببيان

#### أمثلة القلب مع جنوده الباطنة

اعلم أن جندى الغضب والشهوة قد ينقادان للقلب انقيادا تاما ، فيعينه ذلك على طريقه الذى بسلكه ، وتحسن مرافقتها في السفر الذى هو بصدده : وقد يستمصان عليه استعصاء بغي و تمرد ، حتى يملكاه و يستعبداه ، وفيه هلاكه ، وانقطاعه عن سفره الذى به وصوله إلى سعادة الأبد . وللقلب جند آخر ، وهو العلم والحكمة والتفكر كما سيأتى شرحه، وحقه أن يستمين مهذا الجند ، فإنه حزب الله تعالى على الجندين الآخرين ، فإنها قد يلتحقان بحزب الشهيطان . فإن ترك الاستعانة ، وسلط على نفسه جند الغضب والشهوة ، هلك يقينا ، وخسر انا مبينا . وذلك حالة أكثر الخلق ، فإن عقو لهم صارت مسخرة لشهو اتهم في استنباط الحيل لقضاء الشهوة ، وكان ينبني أن تكون الشهوة مسخرة لعقولهم ، فما يفتقر العقل إليه . ونحن نقرب ذلك إلى فهمك بثلاثه أمثلة

المثال الأول: أن نقول ، مثل نفس الأنسان في بدنه ، أعنى بالنفس اللطيفة المذكورة كثيل ملك في مدينته و مملكته. فإن البدن بملكة النفس وعالم او مستفرها و مدينتها، وجوارحها وقواها عنزلة الصناع والعملة ، والقوة العقلية المفكرة له كالمشير الناصح ، والوزير العاقل. والشهوة له كالمبد السوء يجلب الطعام والميرة إلى المدينة ، والغضب والحمية له كصاحب

الشيرطة ، والعبد الجالب للميرة كذاب مكار ، خداع خبيث ، يتمثل بصورة الناصح ، وتحت نصحه الشرالهائل، والسم القاتل، وديدنه وعادته منازعة الوزير الناصح في آرائه و تدبيراته ، حتى أنه لا يخلو من منازعته ومعارضته ساعة . كما أن الوالي في مملكته إذا كان مستغنيا في تدبيراته وزيره ، ومستشيراله ، ومعرضا عن إشارة هذا العبدالخبيث ، مستدلا بإشارته في أن الصواب في نقيض رأيه ، أدَّبَّهُ صاحب شرطته ، وساســـه لوزيره ، وجعله مؤتراله مسلطا من جهته على هذا العبد الخبيث وأنباعه وأنصاره ، حتى يكون العبد مسوسالاسائسا، ومأمورا مديرًا لا أميرا مدبرا، استقام أمربله، ، وانتظم العدل بسببه فكذاالنفس ، منى استعانت بالعقل ، وأدبت بحمية الغضب ، وسلَّطتها على الشهوة واستعانت باحداها على الأخرى ، تارة بأن تقلل مرتبة الغضب وغلوائه بمخالفة الشهوة واستدارجها وتارة بقمع الشهوة وقهرها بتسليط الغضب والحيةعليهاو تقبيح مقتضياتها ، اعتدلت قواها وحسنت أخلاقها، ومن عدل عن هذه الطريقة كان كمن قال الله تعالى فيه ( أَقَرَأَ يْتَ مَن اتَّخَذَ إِلَىٰهُ هُوَاهُ وَأُصَّلَهُ اللَّهُ عَلَى عَلَم (١) وقال تعالى (وَاتَّبَعَ هُوَاهُ فَشَلُهُ كَثَلَ الْكَلْبِ إِنْ تَحْمَلُ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتْرَكْهُ يَلْهَتْ (٢) ) وقال عزوجل فيمن سهى النفس عن الهوى (وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَن الْمُورَى فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْمَأْوَى ") وسيأتى كيفية عجاهدة هذه الجنود، وتسليط بعضها على بعض ، في كتاب رياضة النفس إن شاء الله تمالى المثال الثاني: اعلم أن البدن كالمدينة ، والعقل أعنى المدرك من الإنسان كملك مدير لها وقواه المدركة من الحواس الظاهرة والباطنة كجنو دموأعوانه ، وأعضاؤه كرعيته ، والنفس الأمّارة بالسوء التي هي الشهوة والنفس كمدو ينازعه في مملكته ، ويسمى في إهلاك رعيته فصار بدنه كرباط وثنر ونفسه كـقيم فيه مرابط. فإن هو جاهد عدوه وهزمه ، وقهره على ما يحب، حمد أثر ه إذا عاد إلى الحضرة ، كما قال تعالى ( وَالْلَجَاهِدُونَ في سَبيل اللهِ بِأَمْو اللهِ وَأُنْفُسِهِمْ فَصَّلَ اللَّهُ الْلَجَاهِدِينَ بِأَمْوَ الِهِمْ وَأُنْفُسِهِمْ عَلَى الْقَاعِدِينَ دَرَجَةً (\*) وإن ضيع تغره ، وأهمل رعيته، ذم أثره ، فانتقم منه عند الله تَمالي (١) فيقال له يوم القيامة ، ياراعي السوء

<sup>(</sup>١) حديث يقال يوم القيامــة يلراعي السوء أكلت اللحموشربت اللبن ولم ترد الضالة : الحبرلم أجــدله أصلا (١) اللحائية : ٢٣ (٢) الاعراف : ١٧٩ (٢) النازعات : ٤٠ ، ٢٤ (١) النساء : ٥٥

أكلت اللحم ، وشربت اللبن ، ولم تأو الضالة ، ولم تجبر الكسير ، اليوم أنتقم منك : كما ورد فى الخبر . و إلى هذه المجاهدة الإشارة بقوله صلى الله عليه وسلم (١) « رَجَعْنَا مِن الْجَهَادِ الْأَصْفَرُ إِلَى اللهُ عَلَمَهُ وَاللَّهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ

المثال الثالث: مثل العقل مثال فارس متصيد ، وشهو ته كفرسه ، وغضبه ككلبه . فتى كان الفارس حاذقا ، وفرسه مروضا ، وكلبه مؤدبا معلما ، كان جديرا بالنجاح . ومتى كان هو في نفسه أخرق ، وكان الفرس جموحا ، والكلب غقورا ، فلا فرسه ينبعث تحته منقادا ولا كلبه يسترسل بإشارته مطيعا ، فهو خليق بأن يعطب ، فضلا عن أن ينال ما طلب و إنما خرق الفارس مثل جهل الإنسان ، وقلة حكمته ، وكلال بصيرته وجماح الفرس مثل غلبة النضب واستيلائه غلبة الشهوة ، خصوصا شهوة البطن والفرج . وعقر الكاب مثل غلبة النضب واستيلائه نسأل الله حسن التوفيق بلطفه

### بسيان

#### خاصية قلب الإنسان

اعلم أن جلة ما ذكرناه قد أنهم الله به على سائر الحيوانات سوى الآدى . إذ للحيوان الشهوة والغضب والحواس الظاهرة والباطنة أيضا ، حتى أن الشاة ترى الدنب بعينها ، فتمم عداوته بقلبها ، فتهرب منه . فذلك هو الإدراك الباطن فلنذكر ما مختص به قلب الإنسان ؛ ولأجله عظم شرفه ، واستأهل القرب من الله تعالى . وهو راجع إلى علم وارادة أما العلم ، فهو العلم بالأمور الدنبوية والأخروية ، والحقائق العقلية . فإن هذه أمور وزاء الحسبوسات ، ولا يشاركه فيها الحيوانات . بل العلوم الكلية الضرورية من خواص العقل إذ يحكم الإنسان بأن الشخص الواحد لا يتصور أن يكون في مكانين في حالة واحدة . وهذا حكم منه على كل شخص . ومعلوم أنه لم يدرك بالحس إلا بعض الأشخاص ، في كمه على جميع الأشخاص زائد على ما أدركه الحس . وإذا فهمت هذا في العلم الظاهر الضروري فهو في سائر النظريات أظهر

<sup>(</sup>١) حديث رجعنا من الجهاد الأصغر إلى الجهاد الاكبر:البيهتي في الزهد من حديث جابر وقال هذا استاد فيه ضعف

وأماالإرادة ، فإنه إذا أدرك بالعقل عاقبة الأمر ، وطريق الصلاح فيه ، انبعث من ذاته شوق إلى جهة المصلحة ، وإلى تعاطى أسبابها ، والإرادة لها. وذلك غير إرادة الشهوة ، وإرادة الحيوانات ، بل يكون على ضد الشهوة ، فإن الشهوة تنفر عن الفصد والحجامة ، والعقل مر مدها و يطلبها و يبذل المال فيها والشهوة عيل إلى لذائذ الأطعمة في حين المرض ، والعاقل يجد في نفسه زاجرا عنها . وليس ذلك زاجر الشهوة . ولو خلق الله العقل المر ف بعواقب الأمور ، ولم مخلق هذا الباعث المصرك للأعضاء على مقتضى حكم العقل ، لكان حكم العقل منائعا على التحقيق .

قإذاً قلب الإنسان اختص بعلم وإرادة ، ينفك عنها سائر الحيوان ، بل ينفك عنها الصبى في أول الفطرة . وإنما يحدث ذلك فيه بعد البلوغ . وأما الشهوة والنضب والحواس الظاهرة والباطنة ، فإنها موجودة في حق الصبى . ثم الصبى في حصول هذه العلوم فيه له درجتان وحداها أن يشتمل قلبه على سائر العلوم الضرورية الأولية ، كالعلم باستحالة المستحيلات ، وجواز الجائزات الظاهرة ، فتكون العلوم النظرية فيها غير حاصلة إلا أنها صارت ممكنة قريبة الإمكان والحصول، ويكون حاله بالإضافة إلى العلوم ، كال الكانب الذي لا يعرف من الكتابة إلا الدواة والقلم والحروف المفردة دون المركبة ، فإنه قد قارب الذي لا يعرف من الكتابة إلا الدواة والقلم والحروف المفردة دون المركبة ، فإنه قد قارب

الثانية أن يتحصل له العلوم المكتسبة بالتجارب والفكر ، فتكون كالخزونة عنده ، فإذا شاه رجع إليها. وحاله حال الحاذق بالمكتابة ، إذ يقال له كاتب ، وإن لم يكن مباشرا للكتابة ، بقدرته عليها . وهذه هي غاية درجة الإنشانية . ولكن في هذه الدرجة مراتب لا يخصى ، يتفاوت الخلق فيها بكثرة المعلومات وقلتها ، وبشرف المعلومات وخستهاء وبطريق تحصيلها ، إذ تحصل لبعض القلوب بإلجام إلهى على سبيل المبادأة وللكاشفة ، ولبعضهم بتعلم واكتساب وقد يكون سريع الحصول ، وقد يكون بطى الحصول وفي هذا بلقام تنباين منازل العلماء والحكماء ، والأنبياء والأولياء ، فدرجات الترقى فيه غير محصورة إذ معلومات التمسيحانه لانهاية لها وأقصى الرتب رتبة الذي تنكشف له كل الحقائق إذ معلومات التمسيحانه لانهاية لها وأقصى الرتب رتبة الذي تنكشف له كل الحقائق

أوأ كثرها ، من غير اكتساب وتكلف ، بل بكشف إلهى في أسرع وقت . وبهذه السعادة يقرب العبد من الله تعالى تربا بالمدى والحقيقة والصفة ، لا بالمكان والمسافة . ومراقى هذه الدرجات هى منازل السائرين إلى الله تعالى ، ولا حصر لتلك المنازل ، وإعايم ف كل سالك منزله الذى بلنه في سلوكه ، فيمرفه ويمرف ما خلفه من المنازل . فأما ما بين يديه فلا يحيط بحقيقته علما ، لكن قد يصدق به إعانا بالنيب ، كا أنانؤمن بالنبوة والني ، ونصدق بوجوده ، ولكن لا يعرف حقيقة النبوة إلا الني ، وكا لا يعرف الجنين حال الطفل ، ولا الطفل حال المميز وما يفتح له من العلوم الضرورية ، ولا الميز حال العاقل ومااكنسبه من العلوم النظرية ، فكذلك لا يعرف العاقل ماافتتح الله على أوليا ثه وأنبيا ثه من مزايا لطفه ورحته . ما يفتح الله للناس من رحمة فلا عمل . وهذه الرحمة مبذولة بحكم الجودوالكرم من الله سبحانه و تعالى ، غير مضنون بها على أحد ، ولكن إنما تظهر في القلوب المتعرضة لنفحات رحمة الله تعالى ، كما قال صلى الله عليه وسلم (١ و والكن إنما تظهر في أيام دهركم لنفحات ألا فتعرضوا لها ، والتعرض لها بتطهير القلب و تركيته من الخبث والكدورة الحاصلة لنفحات ألا خلاق المذمومة كما سيداتي بيانه

و إلى هذا الجود الإشارة بقوله صلى الله عليه يوسلم لا يَتْرِ لُ اللهُ كُلِّ لَيْلَةٍ إِلَى سَمَاء الدُّنْيَا فَيَقُولُ هَلِ مِن دَاع فَأَسْتَجِيبُ لَهُ ؟» و بقوله عليه الصلاة و السلام، حكاية عن ربه "" عز وجل لا لقد طَالَ شَوْقُ الْأَبْرَارِ إِلَى لِقَائِي وَأَنَا إِلَى لِقَائِيم أَشَدُ شَوْقًا ، و بقوله تعالى "" لا مَن القرب لبخل شيبراً تقر بث إليه في من جهة المنهم تعالى عن البخل والمنع علوا كبيرا ، ولكن حجبت لخبث وكدورة وشغل من جهة المنهم تعالى عن البخل والمنع علوا كبيرا ، ولكن حجبت لخبث وكدورة وشغل من جهة المنهم تعالى عن البخل والمنع علوا كبيرا ، ولكن حجبت المهواء فالقلوب وشغل من جهة القلوب فإن القلوب كالأوانى ، فأدامت ممتلئة بالماء لا يدخلها الهواء فالقلوب المشغولة بغير الله لا ندخاها المورفة بجلال الله تعالى . وإليه الإشارة بقوله صلى الله عليه وسلم

<sup>(</sup>١) حديث انار بكم في ايام دهركم نفحات الحديث: متفق عليه من حديث أبي هريرة وأبي سعيد وقدتقدم

<sup>(</sup>٢) حديث يقول الله عز وجل لقد طال شوق الأبرار الى لقائى الحديث : لمأجدله أصلا إلاأن صاحب

الفردوس خرجه من حديث أبي الدرداء ولم يذكر له ولده في مسند الفردوس اسنادا

<sup>(</sup>٣) حديث يقول الله من تقرب الى شبرا تقربت اليه ذراعا :متفق عليه من حديث أبي هريرة

( " ﴿ لَوْ لاَ أَنَّ الشَّمَاطِينَ يَحُومُونَ عَلَى قُلُوبِ بَى آدَمَ لَنَظَرُ وا إِلَى مَلَكُوتِ السَّماءِ » ومن هذه الجلة يتبين أن خاصية الإِنسان العلِّم والحكمة · وأشرف أنواع العلم هو العلم بالله وصفاته وأفعاله · فبه كمال الإنسان ، وفي كماله سعادته وصلاحه لجوار حضرة الجلال والكمال • فالبدن مركب للنفس ، والنفس محل للعلم ، والعلم هو مقصو دالإنسان وخاصيته التي لأجله خلق، وكما أن الفرس بشارك الحمار في قوَّة الحمل ، وبختص عنه بخاصية السكر والفروحسن الميئة ، فيكون الفرس مخلوقا لأجل تلك الخاصية . فإن تعطلت منه نزل إلى معضيض رتبة الحار. وكذلك الإنسان. يشارك الحار والفرس في أمور، ويفارقها في أمور حى خاصيته . وتلك الخاصية من صفات الملائكة المقربين من رب العالمين ، والإنسان على رتبه بين البهائم والملائكة ، فإن الإنسان من حيث يتغذى وينسل فنبات ، ومن حيث يحس ويتحرك بالاختيار فحيوان ، ومن حيث صورته وقامته فكالصورة المنقوشة على الحائط. و إنما خاصيته ممرفة حقائق الأشياء. فن استعمل جميع أعضائه وقواه على وجه الاستعانة بها على العلم والعمل، فقد تشبه بالملائكة ، فحقيق بأن يلحق بِهم ، وجدير بأن يسمى ملكا وربانيا ، كما أخبر الله تمالى عن صواحبات يوسف عليه السلام ( مَا هَنذَا بَشَرًّا إِنْ هَذَا إِلَّا مَلَكُ كُرِيمُ (١٠) ومن صرف همته إلى اتباع اللذات البدنية ؛ يأكل كما تأكل الأنعام ، فقد أنحط إلى حضيض أفق المائم ، فيصير إما غمراك ثور ، وإما شرها كخنز ر ، وإماضريا ككلب أوسنور ، أو حقودا كجمل ، أو متكبرا كنمر ، أوذاروغان كثملب ،أو يجمع ذلك كله كشيطان مرمد . وما من عضو من الأعضاء ولا حاسة من الحواس ، إلا و مكن الاستمانة به على طريق الوصول إلى الله تمالى ، كاسياتى بيان طرف منه في كتاب الشكر فمن استعمله فيه فقد فاز ، ومن عدل عنه فقد خسر وخاب

وجملة السمادة فى ذلك أن يجمل لقاء الله تمالى مقصده ، والدار الآخرة مستقره، والدنيا معزله ، والبدن مركبه، والأعضاء خدمه ، فيستقرهو، أعنى المدرث من الإنسان ، فى القلب الذى هو وسط مملكته كالملك، ويجرى القوة الخيالية المودعة فى مقدم الدماغ عجرى صاحب بريده ، إذ بجتمع أخبار المحسوسات عنده، ويجرى القوة الحافظة التى مسكنها مؤخر الدماغ

<sup>(</sup>١) حديث لو لاأن الشياطين يحومون على قاوب بني آدم ـ الحديث: أحمد من حديث أبي هريرة بنحوه وقد تقدم في الصيام

<sup>(</sup>١) يوسف : ٣١

عجرى خازنه ، و بجرى اللسان عجرى ترجمانه ، و يجرى الأعضاء المتحركة عرى كتامه ، و يجرى الحواس الخس مجرى جواسيسه ، فيوكل كلواحد منها بأخبار صقعمن الأصقاع ،فيوكل المين بمالم الألوان، والسمع بمالم الأصوات، والشم بمالم الروائح، وكذلك سائرها، فإنها أصحاب أخبار يلتقطونهامن هذه العوالم، ويؤدونها إلى القوة الخيالية التي هي كصاحب البرمد ويسلمها صاحب البريد إلى الخازن وهي الحافظة ، ويمرضها الخازن على الملك. فيقتبس الملك منها ما يحتاج إليه في تدبير مملكته ،وإتمام سفره الذي هو بصدره ، وقع عدوه الذي هو مبتلى به ، ودفع قواطع الطريق عليه . فأذا فعل ذلك كان موفقاسميدا ، شَاكرانبمة الله . وإذا عطل هذه الجلة. أو استعملها لكن في مراعاة أعدائه، وهي الشهوة والفضب وسائر الحظوظ العاجلة ، أو في عمارة طريقه دون منزله ،إذ الدنيا طريقه الني عليها عبوره ، ووطنه ومستقرهالآخرة، كان يخسذولا شقيا ،كافرا بنعمة اللهتمالي ، مضيعا لجنود اللهتمالي، ناصرا لأعداء الله، بخدلًا لحزب الله . فيستحق المقت، والإبعاد في المناد ، نعو ذبالله من ذلك وإلى المثال الذي ضربناه أشاركم الأحبارحيث قال: دخلت على عائشة رضي الله عنها فقلت (١) الإنسان عيناه هاد ، وأذناه قم ، ولسانه ترجمان ، يداه جناحان ، ورجلاه بريد والقلب منه ملك ، فإذاطاب الملك طابت جنوده . فقالت هكذا سمت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول . وقال على رضى الله عنه في تمثيل القاوب : إن لله تعالى في أرضه آنيـة وهي القاوب ، فأحما إليه تعالى أرقها وأصفاها وأصلبها . ثم فسَّرَهُ فقال : أصلبها في الدين، وأصفاها في اليقين، وأرقها على الإخوان وهو إشارة إلى نوله تمالى (أشدَّاء عَلَى السكُفَّار رُحَمَاء يَنْهُمْ (٢) وقوله تعالى (مَثَلُ نُورْهُ كَمْشَكَأَةٍ فِيهَا مصبّاح (٢) قالَ أبي بن كعب رضى الله عنه : معناه مثل نور المؤمن وقلبه . وقوله تعالى ( أَوْ كَظَّاكُمَاتُ فِي بَحْرِ جُلِّي "٣) مثل قلب المنافق . وقال زيد بن أسلم فى قوله تعالى (في كَوْجٍ تَحْفُوظٍ (١٠) وَهُو قلبُ المؤمن. وقال سهل: مثل القلب والصدر مثل العرش والكيرسي. فهذه أمثلة القلب

<sup>(</sup>١) حديث عائشة الانسان عيناه هاد واذناه قمع ولسانه ترجمان الحديث: أبونعيم فى الطب النبوى والطبرائ فى مسند الشاميين والبهيق فى الشعب من حديث أبى هريرة نحوه وله ولأحمد من حديث أبى ذراما الأذن نقمع وأما العين فمقرة لما يوعى القلب ولا يصح منها شيء

<sup>(</sup>يا الفتح : ٢٩ (٢) النور: ٣٥ (٢) النور : ٤٠ البروج : ٢١

### بسيان بجامع أوصاف القلب وأمثلته

اعلم أن الإنسان قد اصطحب في خلقته وتركيبه أربع شوائب ، فلذلك اجتمع عليه أربعة أنواع من الأوصاف ، وهي الصفات السبعية ، والبهيمية ، والشيطانية ، والربانية فهو من حيث سلط عليه الفضب يتعاطى أفعال السباع ،من العداوة والبغضاء ، والتهجم على الناس بالضرب والشتم. ومن حيث سلطت عليه الشهوة يتماطى أفعال البهائم، من الشره والحرص والشبق وغيره. ومن حيث إنه في نفسه أمر رباني كاقال الله تعالى (قل الروح من أمر ربي "١١) فإنه يدعى لنفسه الربوبية ، وبحب الاستيلاء والاستعلاء ، والتخصص والاستبداد بالأمور كلها، والتفرد بالرياسة، والانسلال عن ربقة العبودية والتواضع، ويشتهي الاطلاع على العاوم كلها ، بل يدعى لنفسه العلم والمعرفة والإِحاطة بحقائق الأمور ، ويفرح إذا نسب إلى العلم ، ويحزن إذا نسب إلى الجهل. والإحاطة بجميع الحقائق ، والاستيلاء بالقهر على جيع الخلائق من أوصاف الربوبية . وفي الإِنسان حرص على ذلك . ومن حيث يختص من البهائم بالتمييز ، مع مشاركته لها في الغضب والشهوة ، حصلت فيه شيطانية ، فصار شريرا، يستعمل التمييز في استنباط وجوه الشر، ويتوصل إلى الأغراض بالمكر والحيسلة والخداع، ويظهر الشر في معرض الخير، وهذه أخلاق الشياطين. وكل إنسان فيه شوب من هذه الأصول الأربعة ، أعنى الربانية والشيطانية والسبعية والبهيمية . وكل ذلك مجموع في القلب، فكأن المجموع في إهاب الإنسان خنزير. وكلبوشيطان وحكيم. فالخنزير هو الشهوة ، فإنه لم يكن الخنزير مذموما للونه وشكله وصورته ، بل لجشعه وكلبه وحرصه . والكلب هوالغضب، فإن السبع الضارى والكلب العقور ليس كلبا وسبعا باعتبار الصورة واللون والشكل، بل روح معنى السبعية الضراوة والعدوان والعقر ، وفي باطن الإنسان ضراوة السبع وغضبه، وحرص الخنزير وشبقه .فالخنزير يدعو بالشره إلى الفحشاء والمنكر والسبع يدعو بالغضب إلى الظلم والإيداء، والشيطان لايزال يهيج شهوة الخنزير وغيظ السبع

<sup>(</sup>١) الاسراء: ٨٥

ويغرى أحدهما بالآخر ،ويحسن لهما ماهما مجبولان عليه . والحسكيم الذي هومثال العقل مأمور بأن يدفع كيد الشيطان ومكره ، بأن يكشف عن تلبيسه ببصيرته النافذة. ونوره المشرق الواضح ، وأن يكسر شره هذا الخنزير بتسليط الكلب عليه ، إذ بالغضب يكسر سورة الشهوة، ويدفع ضراوة الكلب بتسليط الخنزير عليه؛ ويجعل الكلب مقهورا تحت سياسته . فإن فبل ذلك وقدر عليه . اعتدل الأمر ، وظهر المدل في مملكة البدن وجرى الكل على الصراط المستقيم. وإن عجز عن قهرها ، قهروه واستخدموه ، فلايزال في استنباط الحيل وتدقيق الفكر ليشبع الخنزير، ويرضى الكلب، فيكون دائما في عبادة كلب وخنزير ،وهذا حال أكثر الناسمهاكان أكثر همهما البطن والفرج ومنافسة الأعداء والعجب منه أنه ينكر على عبدة الأصنام عبادتهم للحجارة ، ولوكشف النطاء عنه ، وكوشف محقيقة حاله، ومثل له حقيقة حاله، كما عثل للمكاشفين إما في النوم أوفي اليقظة، لرأى نفسه ماثلا بين مدى خنزير ، ساجداله مرة ، وراكما أخرى ، ومنتظراً لإشارته وأمره ، فهما هاج الخنزير لطلب شيء من شهواته ، انبعث على الفورق خدمته ، وإحضار شهوته. أو رأى نفسه ماثلا بين يدى كلب عقور ، عابداله ، مطيعاسامعالما يقتضيه و يلتمسه، مدققاً بالفكر في حيل الوصول إلى طاعته. وهو بذلك ساع في مسرة شيطانه ، فإنه الذي يهيم الخنزير ويثير الكلب ، ويبعثهما على استخدامه ، فهو من هــذا الوجه يعبد الشيطان بعبادتهما

فليراقب كل عبد حركاته وسكناته ، وسكوته ونطقه ، وقيامه وقسوده ، ولينظر بمين البصيرة فلا يرى إن أنصف نفسه إلا ساعياطول النهار في عبادة هؤلاء ، وهذا غاية الظلم ، إذ جمل المالك مماوكا ، والرب مربوبا ، والسيد عبدا ، والقاهر مقهورا . إذ العقل هو المستحق للسيادة والقهر والاستيلاء ، وقد سخره لخدمة هؤلاء الثلاثة ، فلاجرم ينتشر إلى قلبه من طاعة هؤلاء الثلاثة ضفات تتراكم عليه ، حتى يصير طابعا ، ورينا مهلكا للقلب وعيتا له

أماطاعة خنزير الشهوة ، فيصدر منها صفة الوقاحة والخبث ، والتبذير والتقتير ، والرياء والحتكة ، والجانة والعبث ، والحرص والجشع ، والملق والحسد ، والحقد والشهانة وغيرها

وأما طاعة كلب الغضب ، فتنتشر منها إلى القلب صفة النهور ، والبذالة والبذخ ، والصلف والاستشاطة ، والتكبر والعجب ، والاستهزاء والاستخفاف وتحقير الحلق وإرادة الشر، وشهوة الظلم وغيرها

وأما طاعة الشيطان بطاعة الشهوة والفضب ، فيحصل منهاصفة المكروالخداع ،والحيلة والهماء، والجراءة ، والتلبيس والتضريب والنش ، والخب والخنا وأمثالها

ولم عكس الأمر، وقهرا لجيع تحتسياسة الصفة الربانية ، لاستقر في القلب من الصفات الربانية العلم والحكمة واليقين ، والإحاطة بحقائق الأشياء ، ومعرفة الأمور على ماهى عليه والاستيلاء على الكل بقوة العلم والبصيرة ، واستحقاق التقدم على الحلق لكمال العلم وجلاله ولاستغنى عن عبادة الشهوة والغضب ، ولا نتشر إليه من ضبط خنزير الشهوة ورده إلى حد الاعتدال صفات شريفة ، مثل العفة ، والقناعة والهدو ، والزهد والورع والتقوى ، والانبساط وحسن الهيئة ، والحياء والظرف ، والمساعدة وأمثالها . ويحصل فيه من ضبط قوة الغضب وقهرها ، وردها إلى حد الواجب ، صفة الشجاعة و الكرم والنجدة ، وضبط النفس والصبر ، والحلم والاحتمال والعفو ، والثبات والنبل ، والشهامة والوقار وغيرها النفس والصبر ، والحلم والاحتمال والعفو ، والثبات والنبل ، والشهامة والوقار وغيرها

فالقلب في حكم مرآة قد اكتنفته هذه الأمورالمؤثرة فيه ، وهذه الآثار على التواصل واصلة إلى القلب . أما الآثار المحمودة التي ذكر ناها ، فإنها تزيد مرآة القلب جلاء وإشراقا ونورا وضياء ،حتى يتلا لا فيه جلية الحق ،وينكشف فيه حقيقة الأمرالمطلوب في الدين وإلى مثل هذا القلب الإشارة بقوله صلى الله عليه وسلم (" « إذا أراد الله بعبد خيراً جَعَل له واعظاً مِن قُلْبِهِ ، وبقوله صلى الله عليه وسلم (" « مَنْ كَانَ لَهُ مِن قَلْبِهِ وَاعِظْ كَانَ عَلَيْهِ مِنَ الله عَلَيْهِ مِنَ الله عَلَيْهِ مِنَ الله عَالَهُ مَنْ أَلُهُ مِنْ قَلْبِهِ وَاعِظْ كَانَ عَلَيْهِ مِن الله عَالَة مَنْ الله عَالَة مَنْ القَلْمِ الله عَلَيْهِ مِن الله عَالَة مَنْ الله عَلَيْهِ مِن الله عَالَة مَنْ الله عَلَيْهِ مِن الله عَالَة مَنْ الله عَلَيْهِ مِن الله عَلَيْهِ مَنْ الله عَلَيْهِ مِن الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ مِن الله الله عَلَيْهِ مِن الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ الله الله تعالى (أَلَا لَهُ مَنْ الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ الله الله الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَاعْلَمُ الله الله عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَي

<sup>(</sup>١) حديث اذا أراد الله بعده خيرا جعلله واعظا من قلبه: أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس من حديث أم سلمة واسناده جيد

<sup>(</sup> ٢ ) حديث من كان له من قلب واعظ كان عليه من الله حافظ : لم آجدله أصلا

<sup>(</sup>١) الرعد (١)

وأما الآثار المذمومة ، فإنها مثل دخان مظلم يتصاعد إلى مرآة القلب ، ولا يزال يتراكم عليه مرة بعد أخرى ، إلى أن يسود و يظلم ، و يصير بالكلية محجوبا عن الله تعالى ، وهو الطبع وهو الرين . قال الله تعالى (كَلاَّ بَلْ رَانَ عَلَى تُقُومِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ () وقال عزوجل وهو الرين . قال الله تعالى (كَلاَّ بَلْ رَانَ عَلَى تُقُومِهِمْ فَهُمْ لاَ يَسْمَعُونَ () فربط عدم السماع (أَنْ لَوْ نَشَاء أَصَبْنَاهُمْ بِذُنُومِهِمْ وَنَطْبَعُ عَلَى تُقالُ بَعالى ( وَا تَقُوا الله وَاسْمَعُوا (") بالطبع بالذنوب، كما ربط السماع بالتقسوى . فقال تعالى ( وَا تَقُوا الله وَاسْمَعُوا (") ( وَا تَقُوا الله وَاسْمَعُوا الله وَاسْمَعُوا الله وَاسْمَعُوا الله وَاسْمَعُوا الله وَاسْمَعُوا الله وَاسْمَعُوا الله وَا تَقُوا الله وَاسْمَعُوا الله وَاسْمَعُوا الله وَالله وَلَا الله وَالله وَله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَله وَله وَله وَله وَله وَله وَالله وَالله وَالله وَله والله وال

ومهما تراكمت الذنوب طبع على القاوب، وعند ذلك يممى القلب عن إدراك الحق وصلاح الدين، ويستهين بأمر الآخرة، ويستعظم أمر الدنيا ويصير مقصور الهم عليها. فإذا قرع سمعه أمر الآخرة ومافيها من الأخطار، دخل من أذن وخرج من أذن، ولم يستقر في القلب ولم يحركه إلى التو ية والتدارك، أو لئك الذين يئسو امن الآخرة كا يئس الكفار من أصحاب القبور

وهذا هومعنى اسوداد القلب بالذبوب : كانطق به القرءان والسنة. قال ميمون بن مهران إذا أذنب العبد ذنبانكت فى قلبه نكتة سوداء ، فإذا هو نزع و تاب ، صقل ؛ وإن عاد زيد فيها حتى يعلو قلبه ، فهو الران . وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم (۱ \* قلب المؤمن أجر دُ فيه سر الج يُن هر ، و قلب الكافر أسود من كوس » فطاعة الله سبحانه بمخالفة الشهوات مصقلة للقلب ، ومعاصيه مسودات له . فن أقبل على المعاصى اسود قلبه ، ومن أتبع السيئة الحسنة ومحا أثرها لم يظلم قلبه ، ولكن ينقص نوره ، كالمرآة التي يتنفس فيها مسع ، ويتنفس ثم تمسح ، فإنها لا تخلوعن كدورة .

وقدقال صلى الله عليه وسلم ( ) ﴿ الْقُلُوبُ أَرْ بَعَةٌ قَلْبُ أَجْرَدُ فِيهِ سِرَاجُ أَيْرُ هِرُ فَذَلِكَ قَلْبُ الْمُؤْمِنِ وَقَلْبُ أَخْلَفُ مَرْ بُوطٌ عَلَى غِلاَفِهِ الْمُؤْمِنِ وَقُلْبُ أَخْلَفُ مَرْ بُوطٌ عَلَى غِلاَفِهِ فَاللَّهُ أَنْ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>١) حديث قلب المؤمن أجرد فيه سراج يزهر سالحديث:أحمد والطبرانى فىالصغير من حديث أبى سعيد وهو بعض الحديث الذى يليه

<sup>(</sup> ٢ ) حديث القاوب أربعة قلب أجرد فيه سراج يزهر - الحديث: أحمد والطبراني في الصغير من حديث أبي سعيد الحدري وقد تقدم

<sup>(</sup>١) المطففين : ١٤ (٢) الاعراف : ١٠٠ (١) المائدة : ١٠٨ (١) البقرة : ٢٨٢

عُدُهَ اللَّهَ الطَّيْبُ وَمُثَلُ النَّفَاقِ فِيهِ كَمَثَلِ الْقَرْحَةِ يَمُدُّهَا الْقَيْحُ وَالصَّدِيدُ فَأَى اللَّهَ نَا اللَّهِ عَلَيْهِ حُكْمٍ لَهُ بِهَا ، وفي رواية « ذَهَبَتْ بِهِ ، قال الله تُعالى ( إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُوا إِذَا مَسْهُمْ مُلاَيْفُ مِنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَرُوا فَإِذَاهُمْ مُنْصِرُونَ (') فأخبر أنجلا القلب وإبصاره يحصل بالذكر ، وأنه لا يتمكن منه إلا الذين اتقوا . فالتقوى باب الذكر ، والذكر باب الكشف، والكشف باب الفوز الأكبر ، وهو الفوز بلقاء الله تعالى

# سيان

#### مثل القلب بالإضافة إلى العلوم خاصة

اعم أن محل العلم هو القلب ، أعنى اللطيفة المدبرة لجميع الجوارح ، وهي المطاعة المخدومة من جميع الأعضاء ، وهي بالإضافة إلى حقائق المعلومات كالمر آة بالإضافة إلى صورالمتلونات .
فكمنا أن للمتلون صورة ، ومثال تلك الصورة ينطبع في المرآة ويحصل بها ، كذلك لكل معلوم حقيقة ، ولتلك الحقيقة صورة تنطبع في مرآة القلب وتتضح فيها . وكما أن المرآة غير ، وصور الأشخاص غير ، وحصول مثالها في المرآة غير ، فهي ثلاثة أمور ، فكذلك همنا ثلاثة أمور ، القلب ، وحقائق الأشياء ، وحصول نفس الحقائق في القلب وحضورها فيه . فالعالم عبارة عن القلب الذي فيه يحل مثال حقائق الأشياء ، والمعلوم عبارة عن حقائق الأشياء ، والعلم عبارة عن حصول المثال في المرآة

وكاأن القبض مثلا يستدعى قابضا كاليد ، ومقبوضا كالسيف و وصولا بين السيف و اليد يحصول السيف في اليد ويسمى قبضا ، فكذلك وصول مثال المعلوم إلى القلب يسمى علما . وقد كانت الحقيقة موجودة ، والقلب موجودا ، ولم يكن العلم حاصلا ، لأن العلم عبارة عن وصول الحقيقة إلى القلب . كاأن السيف موجود ، و اليدموجودة ، ولم يكن اسم القبض والأخذ حاصلا ، لعدم وقوع السيف في اليد

نعم القبض عبارة عن وصول السيف بعينه فى السد، والمعلوم بعينه لا يحصل فى القلب، فن علم النار لم تحصل عين النار فى قلبه، ولكن الحاصل حدها وحقيقتها المطابقة لصورتها، فتمثيله بالمرآة أولى ، لأن عين الإنسان لا تحصل فى المرآة، وإعما يحصل مثال مطابق له.

<sup>(</sup>١) الأعراف: ٢٠١

وكذا حصول مثل مطابق لحقيقة العلوم فى القلب يسمى علمها . وكما أن المرآة لاتنكشف فيها الصورة لخسة أمور .

أحدها : نقصان صورتها ، كجوهر الحديد قبل أن يدورو يشكل و يصقل والثانى : لخبثه وصد نه وكدورته ، وإن كان تام الشكل

والثالث. لكو نهمعدولا به عنجهة الصورة إلى غيرها، كما إذا كانت الصورة وراء المرآة والرابع. لحجاب مرسل بين المرآة والصورة

والخامس: للجهل بالجهة التي فيهاالصورةالمطلوبة ، حتى يتعذر بسبهان يحاذيبها شطر الصورة وجهتها

فكذلك القلب مرآة مستعدة لأن ينجلي فيها حقيقة الحق في الأمور كلها . وإنما خلت القلوب عن العلوم التي خلت عنها لهذه الأسباب الخسة

أولها : نقصان في ذاته ، كقلب الصبي، فإنه لا ينجلي له المعلومات لنقصانه .

والثانى :لكدورة المعاصى والخبث الذى يتراكم على وجه القلب من كثرة الشهوات ، فإن ذلك يمنع صفاء القلب وجلاءه فيمتنع ظهور الحق فيه لظلمته وتراكمه . وإليه الإشارة بقوله صلى الله عليه وسلم (۱) د مَن قارَف ذ نبا فار قه عقل لا يمود إليه أبداً ، أى حصل في قلبه كدورة لا يزول أثرها . إذ غايته أن يتبعه بحسنة يمحوه بها ، فلوجاء بالحسنة ولم تتقدم السيئة ، سقطت فائدة الحسنة ، فما تقدمت السيئة ، سقطت فائدة الحسنة ، لكن عاد القلب بها إلى ما كان قبل السيئة ، ولم يزدد بها ورا . فهذا خسران مبين، ونقصان لاحيلة له . فليست المرآة التي تتدنس ثم تمسح بالمصقلة ، كالتي تمسح بالمصقلة لزيادة جلائها من غير دنس سابق . فالإقبال على طاعة الله ، والإعراض عن مقتضى الشهوات ، هو الذى يجلو القلب ويصفيه . ولذلك قال الله تمالى ( وَالَّذِين جَاهَدُوا فِينَا لَنهُ دَيّهُمْ مُنهُ اللهُ ) وقال صلى الله عليه وسلم (۲) « مَن عَمِل عَا عَلمَ وَرَّ تَهُ اللهُ عَلمَ مَا كُنْ يَعْلَمْ »

<sup>(</sup>١) حديث من قارف ذنبا فارقه عقل لايعود اليه أبدا : لم أر له أصلا

<sup>(</sup> ٢ ) حديث من عمل بما علم ورثه الله علم مالم يعلم : أبو نعيم فى الحلية من حديث أنس وقدتفدم فى العلم

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> العنكبوت : ٦٩

الثالث. أن يكون معدولا به عن جهة الحقيقة المطلوبة. فإن قلب للطيع الصالح، وإن كان صافيا، فإنه ليس يتضح فيه جلية الحق، لا به ليس يطلب الحق، وليس محاذيا بمرآته شطر المطلوب، بل ربما يكون مستوعب الهم بتفصيل الطاعات البدنية، أو بتهيئة أسباب المعيشة، ولا يصرف فكره إلى التأمل في حضرة الربوبية، والحقائق الخفية الإلهيئة فلا ينكشف له إلاماهومتفكر فيه من دقائق آفات الأعمال، وخفايا عيوب النفس، إن كان متفكرا فيها، أو مصالح المعيشة إن كان متفكرا فيها. وإذا كان تقييدا لهم بالأعمال و تفصيل الطاعات مانما عن انكشاف جلية الحق، فا ظنك فيمن صرف الهم إلى الشهوات الدنيوية والماتها وعلائقها؟ فكيف لا يمنع عن الكشف الحقيق!

الرابع: الحجاب. فإن المطبع القاهر لشهوانه ، المتجرد الفكر في حقيقة من الحقائق قد لا ينكشف له ذلك ، لكو نه محجوبا عنه باعتقاد سبق إليه منذ الصبا ، على سبيل التقليد والقبول بحسن الظن ، فإن ذلك يحول بينه وبين حقيقة الحق ، وبمنع من أن ينكشف في قلبه خلاف ماتلقفه من ظاهر التقليد . وهذا أيضا حجاب عظيم ، به حجب أكثر المتكلمين والمتعصبين المذاهب ، بل أكثر الصالحين المتفكرين في ملكوت السموات والأرض ، لأنهم محجوبون باعتقادات تقليدية ، جمدت في نفوسهم ، ورسخت في قلوبهم وبين درك الحقائق

الخامس الجهل بالجهة التي يقع منها العثور على المطاوب. فإن طالب العلم ليس يمكنه أن يحصل العلم بالمجهول ، إلا بالنذكر للعاوم التي تناسب مطاوبه ، حتى إذا تذكرها ، ورتبها في نفسه ترتيبا مخصوصا يعرفه العلماء بطرق الاعتبار ، فمند ذلك يكون قد عثر على جهة المطاوب ، فتنجلى حقيقة المطاوب لقلبه . فإن العاوم المطاوبة التي ليست فطرية ، لا تقتنص إلا بشبكة العلوم الحاصلة . بل كل علم لا يحصل إلا عن علمين سابقين ، يأ تلفان و يزدوجان على وجه مخصوص ، فيحصل من ازدواجها علم ثالث ، على مثال ما يحصل النتاج من ازدواج الفحل والأنثى . ثم كما أن من أراد أن يستنتج رمكة لم يمكنه ذلك من حمار وبعير وإنسان بل من أصل خصوص من الحيل الذكر والأنثى، وذلك إذا وقع بينها ازدواج مخصوص فكذلك كل علم فله أصلان محصوص المناه و ينها طريق في الازدواج ، يحصل من ازدواجهما العلم المستفاد المطاوب

قالجهل بتك الأصول، و بكيفية الازدواج، هو المانع من العلم ومثاله ماذكر ناه من الجهل بالجهة التي الصورة فيها . بل مثاله أن يريد الانسان أن يرى تفاه مثلا بالمراة . فإنه إذا رفع المرآة بازاء وجهه لم يكن قد حاذى بها شطر القفاء فلا يظهر فيها القفا . وإن رفعها وراء القفاو حاذاه ، كان قد عدل بالمرآة عن عينه ، فلا يرى المرآة ولا صورة القفافيها ، فيحتاج الى مرآة أخرى بنصبها وراء القفاء وهذه في مقابلته المجيث يبصرها ، ويرعى مناسبة بين وضع المرآتين، حتى تنطبع صورة القفافي المرآة المحاذية المقفاء ثم تنطبع صورة هذه المرآة في المرآة الأخرى التي في مقابلة المين، ثم تدرك المين صورة القفافي المرآة ، في الزور ارات و تحريفات أعب مماذكر ناه في المرآة ، في النافع المرآة ، في المرآة ، في المراق على بسيط الارض من يهتدى إلى كيفية الحيلة في تلك الازور ارات

فهذه هي الاسباب المائمة المقاوب من معرفة حقائق الأمور . وإلا فكل قلب فهو بالفطرة صالح لمعرفة الحقائق ، لأنه أصر رباني شريف ، فارق سأر جواهم العلم بهذه الخاصية والشرف . وإليه الاشارة بقوله عز وجل (إنا عَرَضْنَا الأَمانَة عَلَى السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالشرف . وإليه الاشارة بقوله عز وجل (إنا عَرَضْنا الأَمانَة عَلَى السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجَبَالُ وَاللَّهُ الْإِنْسَانُ (١) اشارة الى أن له خاصية تميز بها عن السَموات والارض والجبال ، بها صار مطيقا لحل أمانة الله تعالى وتلك الأمانة هي المعرفة والتوحيد ، وقلب كل آدى مستعد لحل الأمانة ومطيق لها في الاصل ، ولكن يثبطه عن النهوض بأعبائها والوصول الى تحقيقها ، الأسباب التي ذكر ناها . ولذلك قال صلى الله علية وسلم دا و رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) « لَوْ لاَ أَنَّ الشَّيَاطِينَ يَحُومُونَ عَلَى تُلُوبِ بَنِي آدَمَ لَنَظُرُ وا إلى مَلْ الله وبين القلب وبين القلب وبين الله كوت وإليه الاشارة عا روى عن ابن عمر رضى الله عنهاقال : قيل لسول الله يارسول الله يارس أو في الساء ، قال دفي قُلُوب عِبَادِهِ الله وين القلب وبين القلب وبين النه ؟ في الارض أو في الساء ؟ قال دفي قُلُوب عِبَادِهِ الله وين عون المناء ، وقال الله تعالى الله ويا الله وين الله وي الله وين ا

<sup>(</sup>١) حديث كل مولود يولد على الفطرة ــ الحديث : متفق عليه من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup> ٢ ) حديث لولاأن الشياطين بحومون على قلوب بني آدم \_ الحديث : تقدم

<sup>(</sup> ٣ ) حديث ابن عمر أين آلله قال في قاوب عباده المؤمنين : لم أجده بهذا اللفظ وللطبراني من حسديث أبي عتبة الحولاني رفعه الى النبي صلى الله عليه وسلم قال ان أنه آنية من اهل الارض وآنية ربكم قالوب عباده الصالحين الحديث فيه بقية بن الوليد وهو مدلس لكنه صرح فيه بالتحديث

<sup>(</sup>١) الاحزاب: ٢٢

« كُمْ يَسَمْنَى أَرْضِي وَلاَ سَما يَى وَ وَسِعَنِي قَلْبُ عَبْدِي الْلُوْمِنِ اللَّيْنِ الْوَادِعِ ، وفي الخبر أنه دا على الله عن عن الناس؟ فقال دكل مُؤْمِن تَخْتُومِ الْقَلْبِ » فقيل وما مخوم القلب؟ فَهَالَ • هُوَ النَّقِيُّ النَّقِيُّ الَّذِي لَاغِشَّ فِيهِ وَلَا بَغْيَ وَلاَّ غَدْرَ وَلاَّ غِلَّ وَلاَ حَسَدَ »ولذلك قال عمر رضي الله عنه : رأى قلبي ربي. إذ كان قد رفع الحجاب بالتقسوي ، ومن ارتفع الحجاب يينه وبين الله تجلى صورة الملك والملكوت في قلبه ، فيرى جنة عرض بعضها السموات والارض ، أماجلتها فأكثر سعة من السموات والأرض ، لأن السموات والأرض عبارة عن عالم الملك والشهادة ، وهو وإن كان واسع الأطراف ، متباعد الأكناف ، فهو متناه على الجلة ، وأما عالم اللكوت ، وهي الأسرار الغائبة عن مشاهدة الأبصار ، المخصوصة بإدراك البصائر، فلأنهايةله .نعم الذي يلوح للقلب منه مقدار متناه، و اكنه في نفسه و بالإضافة إلى علم الله ، لانهاية له . وجملة عالم الملك والملكوت إذا أخذت دفعة واحدة، تسمى الحضرة الربوية ، لأن الحضرة الربوية محيطة بكل الموجودات ، إذ ليس في الوجود شيء سوى الله تعالى وأفعاله ، ومملكته وعبيده من أفعاله . فما يتجلى من ذلك للقلب هي الجنة بعينها عنه قوم : وهو سبب استحقاق الجنة عندأهل الحق، ويكون سعة ملك في الجنة بحسب سعة معرفته، وعقدارما تجلى له من الله وصفاته وأفعاله. وإعامر ادالطاعات وأعمال الجوارح كلها تصفية القلبوتركيته وجلاؤه، قدأ فلح من زكاها، ومرادتر كيته حصول أنوار الإعانفيه ، أعنى اشراق نورالمعرفة ، وهوالمرادبقوله تعالى ( فَمَنْ بُرِدِ اللهُ أَنْ يَهْدِيَهُ كَشَرَحْ صَدْرَهُ لِلإِسْلاَمِ (١٠) وبقوله (أَفَنْ شَرَحَ اللهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلاَمِ فَهُو َ عَلَى نُورِ مِنْ رَبِّهِ (٢)

> نم هذا التجلى وهذا الإيمان له ثلات مراتب: المرتبة الأولى: إيمان العوام، وهو إيمان التقليد المحض

والثانية: إيمانالمسكلمين، وهو بمزوج بنوع استدلال ، ودرجته قريبة من درجة إيمان الموام

<sup>(</sup>۱) حديث قال الله ماوسمني أرضى ولاسمائي ووسعني قلب عبدى المؤمن الدين الوادع: لمأرله أصلا وفي حديث أبي عتبة قبله عند الطبراني بعد قوله وآنية ربكم قاوب عباده الصالحين وأحبهااليه ألنها وأرقها

<sup>(</sup>٢) حديث قيل من خيرالناس قال كل مؤمن مخوم القلب الحديث: همن حديث عبدالله بن عمر باسناد صحيح (١) الأنعام : ١٢٥ (٢) الزم : ٢٢

والثالثة: إيمان العارفين، وهو المشاهد بنور اليقين ونبير لك هذه المراتب عثال، وهو أن تصديقا

ونبين لك هذه المراتب بمثال ، وهو أن تصديقك بكون زيد مثلا في الدار له ثلاث درجات :

الأولى: أن يخبرك من جربته بالصدق ، ولم تعرفه بالكذب ، ولا اتهمته في القول ، فإن قلبك يسكن إليه ، ويطمئن بخبره بمجرد السماع ، وهدأ هو الإيمان بمجرد التقليد وهو مثل إيمان العوام . فإنهم لما بلغوا سن النمييز ، سمعوا من آبائهم وأمهاتهم وجود الله تعالى، وعلمه وإرادته وقدرته وسائر صفاته ، وبعثة الرسل وصدتهم وما جاءوا به ، وكما سمعوا به قبلوه ، وثبتوا عليه ، واطمأنوا إليه ، ولم يخطر ببالهم خلاف ما قالوه لهم ، لحسن ظنهم بآبائهم وأمهاتهم ومعلميهم . وهذا الإيمان سبب النجاة في الآخرة ، وأهله من أوائل رتب أصحاب اليين ، وليسوا من المقربين . لأنه ليس فيه كشف وبصيرة وانشراح صدر بنور اليقبن ، إذ الخطأ ممكن فيا سمع من الآحاد ، بل من الاعداد ، فيا يتعلق بالاعتقادات بنور اليقبن ، إذ الخطأ ممكن فيا سمع من الآحاد ، بل من الاعداد ، فيا يتعلق بالاعتقادات منا اليهود والنصارى أيضا مطمئنة بما يسمعونه من آبائهم وأمهاتهم ، إلا أنهم اعتقدوا ما اعتقدوه خطأ ، لأنهم ألتي إليهم الخطأ . والمسلمون اعتقدوا الحق ، لا لإطلاعهم عليه ، ولم كلة الحق .

الرتبة الثانية: أن تسمع كلام زيد وصوته من داخل الدار، ولكن من وراء جدار، فتستدل به على كونه في الدار. فيكون إيمانك وتصديقك ويقينك بكونه في الدار أقوى من تصديقك بجرد السماع. فإنك إذا قيل لك إنه في الدار، ثم سمعت صوته، ازددت به يقينا، لأن الأصوات تدل على الشكل والصورة عند من يسمع الصوت في حال مشاهدة الصورة، فيحكم قلبه بأن هذا صوت ذلك الشخص. وهذا إيمان ممز وجدليل. والخطأ أبضا ممكن أن يتطرق إليه، إذ الصوت قد بشبه الصوت، وقد يمكن التكلف بطريق الحاكاة، إلا أن ذلك قد لا يخطر بيال السامع، لأنه ليس يجعل التهمة موضعا، ولا يقدر في هذا التلسس والمحاكاة غرضا

الرتبة الثالثة: أن تدخل الدار فتنظر إليه بعينك وتشاهده. وهذه هي المعرفة الحقيقية ، والمشاهدة اليقينية، وهي تشبه معرفة المقربين والصديقين ، لانهم يؤمنون عن مشاهدة ،

فينطوى في إيمانهم إيمان الموام والمسكلمين، ويتميزون عزية بينة يستحيل معها إمكان الخطأ . نعم وم أيضا يتفاوتون عقادير العماوم، وبدرجات الكشف . أما درجات العادم فثاله أن يصرزيدا في الدار عن قرب ، وفي صحن الدار ، في وقت إشراق الشمس ، فيكمل له إدراكه . والآخر يدركه في بيت ، أو من بعد ، أو في وقت عشية ، فيتمثل له في صورته ما يستيقن معه أنه هو ، ولكن لا يتمثل في نفسه الدقائق والخفايا من صورته . ومثل هذا متضور في تفاوت المشاهدة للأمور الإلمية . وأما مقادير العلوم ، فهو بأن يرى في الدار زايداو عمرا و بكراو غير ذلك ، والمحرا و بكراو غير ذلك ، والمالهم والله تمالي أعلم بالصواب

## بسيان

حال القلب بالإضافة إلى أقسام العلوم العقلية والدينية والدنيوية والأخروية

اعلم أن القلب بغريزته مستعد لقبول حقائق المعلومات كا سبق ، ولكن العلوم الى شحل فيه تنقسم إلى عقلية ، وإلى شرعية ، والعقلية تنقسم إلى ضرورية ، ومكتسبة ، والمكتسبة إلى دنيوية ، وأخروية ، أما العقلية ، فنعنى بها ما تقضى بها خريزة العقل ، ولا توجد بالتقليد والسماع . وهى تنقسم إلى ضرورية ، لايدرى من اين حصلت ، وكيف حصلت ، كملم الإنسان بأن الشخص الواحد لا يكون في مكانين ، والتيء الواحد لا يكون حادثا قديما ، موجودا معدوما معا ، فإن هذه علوم يجد الإنسان نفسه منذالصبا مفطوراً عليها ، ولايدرى متى حصل له هذا العلم ، ولأمن اين حصل له . أعنى أنه لايدرى له سببا قريبا . و إلا فليس يخنى عليه أن الشهوالذى خلقه وهداه . و إلى علوم مكتسبة ، وهى المستفادة بالتعلم والاستدلال . وكلا القسمين قد يسمى عقلا . قال على رضى الله عنه

رأيت العقل عقلين فطبوع ومسموع ولا ينفع مسموع إذا لم يك مطبوع كا لاتنفع الشمس وضوء العين ممنوع

والأول :هو المراد بقوله صلى الله عليه وسلم لعلى (١) و مَا خَنَاقَ اللهُ خَلْقاً أَكْرَمَ عَلَيْهِ مِنَ الْعَقْلِ ، والثَّاني: هو المراد بقوله صلِّي الله عليه وسلم لعلى رضي الله عنه (٧) ﴿ إِذَا تَقَرَّبُ النَّاسُ إِلَى اللَّهِ تَمَالَى بِأَ نُواعِ الْبِرُّ فَتَقَرَّبْ أَنْتَ بِمَقْلِكَ ﴾ إذ لا عكن التقرب النريزة الفطرية، ولا بالملوم الضرورية ، بل بالمكتسبة . ولكرت مثل على رضي الله عنه ، هو الذي يقدر على التقرب باستعمال المقل في اقتناص العلوم التي بها ينال القرب من رب المالمين . فالقلب جار مجرى العين ، وغريزة العقل فيه جارية مجرى قوة البصر في العين . وقوة الابصار لطيفة تفقد في العبي ، وتوجد في البصر وإن كان قد غمض عينيه أو جن عليه الليل. والعلم الحاصل منه في القلب جار مجرى قو"ة إدراك البصر في العين ، ورؤيته لأعيان الأشياء. وتأخرُ الملوم عن عين العقل في مدة الصبا إلى أوان التمييز أو البلوغ ، يضاهي تأخر الرؤية عن البصر إلى أوان إشراق الشمس وفيضان نورها على المبصرات. والقلم الذي سطر الله به العلوم على صفحات القلوب ، مجرى عجرى قرص الشمس. وإعالم يحصل العلم في قلب الصبي قبل التمييز ، لأن لوح قلبه لم يتهبأ بعد لقبول نفس العلم . والقلم عبارة عن خلق من خلق الله تمالى،جملهسببا لحصول نقش العلوم في قلوب البشر . قال الله تمالى ( الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلْمَ ِ عَلِّمَ الْإِنْسَانَ مَا كُمْ يَعْلَمْ (١٠) وقلم الله تعالى لايشبه قلم خلقه ، كما لايشبه وصفه وصف خلقه فليس قلمه من قصب ولا خشب ، كما أنه تمالي ليس من جوهم ولا عرض .فالموازنة بين البصيرة الباطنة والبصر الظاهر صحيحة منهذه الوجوه ،إلاأنه لامناسبة بينهما في الشرف فإن البصيرة الباطنة هي عين النفس التي هي اللطيفة المدركة ، وهي كالفارس، والبدن كالفرس، وعمى الفارس أضرعلى الفارس من عمى الفرس، بل لانسبة لأحد الضررين الى الآخر ولموازنة البصيرة الباطنة للبصر الظاهر ، سماه الله تعالى باسمه فقال ( مَا كَذَبَ الْفُؤَ ادُ مَارَأَى (٢) ) سمى إدراك الفؤاد رؤية. وكذلك قوله تعالى ( وَكَذَلكَ نُرى إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمُواتِ وَالْأَرْضُ (٢) وما أراد به الرؤية الظاهرة ، فإنذلك غير مخصوص بابر اهيم عليه السلام

<sup>(</sup>١) حديث ماخلق الله خلقا أكرم عليه من العقل: ت الحكيم في نوادر الاصول باسناد ضعيف وقد تقدم في العلم "(٢) حديث إذا تقرب الناس إلى الله بأنواع البر فتقرب أنت بعقلك: أبو نسيم من حديث على باسناد ضعيف

<sup>(</sup>۱) العلق : ٤ <sup>(۲)</sup> النجم : ١١ <sup>(٣)</sup> الانعام : ٧٥

حتى يعرض فى معرض الامتان . ولذلك سمى صند إدراكه عمى ، فقال تعالى ( فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى الْأَبْصَارُ وَلَكِنْ تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصَّدُورِ (١) وقال تعالى ( وَمَنْ كَانَ في هَذِهِ لَا تَعْمَى الْأَبْصَارُ وَلَكِنْ تَعْمَى الْقُلُوبُ التَّي فِي الصَّدُورِ (١) وقال تعالى ( وَمَنْ كَانَ في هَذِهِ أَعْمَى فَهُو في الآخِرَةِ أَعْمَى وَأَصَلُ سَبِيلاً (١) فهذا بيان العلم العقلى

أما العاوم الدينية ، فهى المأخوذة بطريق التقليد من الأنبياء صاوات الله عليهم وسلامه وذلك يحمل بالتعلم لكتاب الله تعالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم ، وفهم معانيها بعد السماع . وبه كال صفة القلب ، وسلامته عن الادواء والأمراض ، فالعلوم العقلية غير كافية في سلامة القلب ، وإن كان محتاجا اليها . كما أن العقل غير كاف في استدامة صحة أسباب البدن ، بل محتاج إلى معرفة خواص الأدوية والعقاقير بطريق التعلم من الأطباء . إذ مجسرد العقل لا يهتدى إليه ، ولكن لا يمكن فهمه بعد سماعه إلا بالعقل ، فلا غنى بالعقل عن السماع ، ولا غنى بالعقل عن السماع ، ولا غنى بالسماع عن العقل . فالداعى إلى محرد العقل التقليد مع عزل العقل بالكية باهل ، والكتنى بحجرد العقل عن العمام ، فلا غنى بالساوم المقلية كالأغذية ، والعلوم الشرعية كالأدوية . والشخص بمحرد العقل عن النذاء متى فاته الدواء · فكذلك أمراض القلوب لا يمكن علاجها إلا بالأدوية المستفادة من الشريعة ، وهى وظائف العبادات والأعمال التى ركبها الأنبياء صلوات الله عليهم لإصلاح القلوب . فن لا يداوى قلبة المريض بما لجات العبادة الشرعية ، واكتنى عليهم المتعلية ، استضر بها كما يستضر المريض بالنذاء

وظن من يظن أن العاوم العقلية مناقضة للعاوم الشرعية ، وأن الجمع بينهاغير بمكن ، هو ظن من يظن مادر عن عمى فى عين البصيرة ، نعوذ بالله منه . بل هذا القائل رعا يناقض عنده بمض العاوم الشرعية لبعض ، فيعجز عن الجمع بينهما ، فيظن أنه تناقض فى الدين ، فيتحير به ، فينسل من الدين المنسرة من العجين وانعا ذلك لأن عجزه فى نفسه خيل إليه نقضا فى الذين ، وهيمات . وإنما مثال الأعمى الذى دخل دار قوم ، فتعثر فيها بأوانى الدار، فقال الم هذه الأوانى تركت على الطريق الم لاترد إلى موصعها ؟ فقالواله تلك الأوانى فقال له الم المنا الأوانى المناه منال الأوانى المناه الأوانى المناه ا

<sup>60</sup> عليج : ٢٦ ٩٩ الاسراء : ٧٧

فى مواضعها ، وإنما أنت تست تهتدى للطريق لعماك ، فالعجب منك أنك لاتحيل عثرتك على عماك ، واعاتحيلها على تقصير غيرك.

فهذه نسبة العلوم الدينية إلى العلوم العقلية

والعلوم العقلية تنقسم الى دنيويةوأخروية . فالدنيوية كعلمالطب ، والحسابوالهندسة والنجوم ، وسائر الحرف والصناعات . والأخروية كما أحوال القلب ، وآفات الأعمال والعلم بالله تعالى وبصفاته وأفعاله ، كما فصلناه في كتاب العلم . وهما علمان متنافيان · أعنى أن من صرف عنايته إلى أحدها حتى تعدق فيه ،تصرت بصيرته عن الآخر على الأكثر . ولذلك ضرب على رضى الله عنه للدنيا والآخرة ثلاثة أمثلة فقال: هما ككفي الميزان، وكالمشرق والمغرب، وكالضرتين، إذا أرضيت إحداها أسخطت الأخرى. ولذلك تزي الأكياس في أمور الدنيا وفي علم الطب والحساب والهندسة والفلسفة ، جهالا في أمور الآخرة . والأكياس في دقائق علوم الآخرة، جهالا في أكثر علوم الدنيا . لأن قوة المقل لاتني بالأمرين جميما في الغالب، فيكون أحدهما مانما من الكال في الثاني. ولذلك قال صلى الله عليه وسلم ('' « إِنَّ أَكْثَرَ أَهْلِ الْجُنَّةِ الْبُلَّهُ » أَى البله في أمور الدنيا . وقال الحسن في بعض مواعظه : لقد أدركنا أقواما لو رأيتموهم لقلم مجانين ، ولو أدركوكم لقالوا شياطين . فهما سمعت أمرا غريبا من أمور الدن حجده أهل الكياسة في سائر العلوم، فلا يغرنك حجودهم عن قبوله ، إذ من المحال أن يظفر سالك طريق المشرق بما يوجــد في المغرب. فيذلك يجرى أمرالدنياوالآخرة. ولذلك قال تمالي ( إِنَّ الَّذِينَ لاَ يَرْجُونَ لِقَاءِنَا وَرَصُوابِا خَيَاةَ الدُّنيَا وَاطْمَأْنُوا بِهَا (١٠) الآية وقال تعالى ( يَعْلَمُونَ ظَاهِراً مِنَ الخَيَاةِ الدُّنيَا وَهُمْ عَنَ الْآخِرَة هُمْ غَافِلُونَ (") وقال عن وجل ( فَأَعْر ضْ عَمَّنْ تُولِّي عَنْ ذِكْر فَا وَكُمْ يُرِدْ إِلاَّ اَلَمْيَاةَ الدُّنْيَا ذَلِكَ مَبْلَغُهُمْ مِنَ الْمِلْمِ (") فالجمع بين كالاستبصار ف مصالح الدنيا والدين، لا يكاد يتيسر إلا لمن رسخه الله لتدبير عباده في معاشهم ومعادم، وهم الأنبياء

<sup>(</sup>١) حديث أكثر أهل الجنة البله: البزار من حديث أنس وضعفه وصححه القرطى فى التذكرة وليس كذلك فقد قال ابن عدى أنه منكر

<sup>(</sup>۱) يونس : ۷ <sup>(۲)</sup> الروم : ۷ <sup>(۲)</sup> النجم : ۱۹ و ۳۰

المؤيدون بروح القدس ، المستمدون من القوة الالهية ، التي تنسع لجميع الأمور ولا تضيق عنها . فأما قلوب سائر الخلق فإنها إذا استقلت بأمرالدنيا انصرفت عن الآخرة ، وقصرت عن الإستكال فيها

#### بسييان

الفرق بين الإسهام والتعلم والفرق بين طريق الصوفية في استكشاف الحق وطريق النظار

اعلم أن العلوم التي ليست ضرورية ، وإنما تحصل في القلب في بعض الا حوال ، تختلف الحال في حصولما: فتارتهجم على القلب كأنه ألتى فيه من حيث لايدرى ،وتارة تكتسب بطريق الاستدلال والتعلم · فالذي يحصل لابطريق الأكتساب وحيلة الدليل يسمى. إلحاما والذي يحصل بالاستدلال يسمى اعتبارا واستبصارا. ثم الواقع في القلب بغير حيلة وتعلم واجتهاد من العبد ، ينقسم إلى مالايدرى العبد أنه كيف حصل له ، ومن أين حصل ، وإلى مايطلع ممه على السبب الذَّى منه استفاد ذلك العلم ، وهو مشاهدة الملك الملقى في القلب والأول يسمى إلهاما ونفثا في الروع ، والثاني يسمى وحيا وتختص به الأنبياء ، والأول يختص به الأولياء والأصفياء، والذي قبله وهو المكتسب بطريق الاستدلال، يختص به العلماء وحقيقة القول فيه أن القلب مستمد لان تنجلي فيه حقيقة الحق في الأشياء كلها .وإنما حيل بينه وبينها بالأسباب الخسة التي سبق ذكرها . فهي كالحجاب المسدل الحائل بين مرآة القلب وبين اللوح المحفوظ ، الذي هو منقوش بجميع ماقضي الله به إلى يوم القيامة وتجلى حقائق العلوم من مرآة اللوح في مرآة القلب ، يضاهي انطباع صورة من مرآة ف مرآة تقابلها، والحجاب بين المرآتين تارة يزال باليد، وأخرى نزول بهبوب الرياح تحركه . وكذلك قد تهب رياح الألطاف ، وتنكشف الحجب عن أعين القاوب ، فينجلي غيها بمض ماهو مسطور في اللوح المحفوظ . ويكون ذلك تارة عند المنام فيملم به مايكون في المستقبل، وعام ارتفاع الحجاب بالموت، فيه ينكشف الفطاء. وينكشف أيضافي اليقظة

حتى يرتفع الحجاب بلطف خني من الله تعالى ، فيلمع فى القلوب من وراء ستر النيب شىء من غرائب العلم ، تارة كالبرق الخاطف ، وأخرى على التوالى إلى حد ما ، ودوامه فى غاية الندور . فلم يفارق الإلهام الاكتساب فى نفس العلم ، ولافى عله ، ولا فى سببه ، ولكن يفارقه من جهة زوال الحجاب . فإن ذلك ليس باختيار العبد . ولم يفارق الوحى الإلهام فى شىء من ذلك ، بل فى مشاهدة الملك المفيد للعلم ، فإن العلم إنما يحصل فى قلوبنا بواسطة الملائكة ، وإليه الإشارة بقوله تعالى ( وَمَاكانَ لِبَشَرِ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللهُ إلاَّ وَحْياً أَوْ مِن وَرَاءِ حِجَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُورِحى بإذْ نِهِ ما يَشاء (١٠)

فإذا عرفت هذا ، فاعلم أن ميل أهل التصوف إلى العاوم الإلمامية دون التعليمية ، فاذلك لم يحرصوا على دراسة العلم ، وتحصيل ما صنفه المصنفون ، والبحث عن الأقاويل والأدلة المذكورة ، بل قالوا الطريق تفديم المجاهدة ، وعوالصفات المذمومة ، وقطع العلائق كلها ، والإقبال بكنه الهمة على الله تعالى . ومهما حصل ذلك ، كان الله هو المتولى لقلب عبده ، والتكفل له بتنويره بأنوار العلم . وإذا تولى الله أمر القلب فاضت عليه الرحمة ، وأشرق النور في القلب وانشرح الصدر ، وإنكشف له سرالملكوت ، وانقشع عن وجه القلب حجاب النرة بلطف الرحمة ، وتلائلت فيه حقائق الأمور الإلهية . فليس على العبد إلاالاست مداد بالنصفية المجردة ، وإحضار الهمة ، مع الإرادة الصادقة ، والتمطش التام ، والترصد بدوام الانتظار المنتحه الله تعالى من الرحمة . فالأنبياء والأولياء انكشف لهم الأمر ، وفاض على صدورهم النور ، لا بالتعلم والدراسة والكتابة للكتب ، بل بالزهد في الدنيا والتبرى من علائقها ، وتفريغ القلب من شو اغلها ، والإقبال بكنه الهمة على الله تعالى . فن كان الله كان الله له .

وزعموا أن الطريق في ذلك أو لا بانقطاع علائق الدنيا بالكلية، و تفريغ القلب منها، و بقطع الهمة عن الأهل والمال والولدو الوطن، وعن العلم والولاية والجاه ، بل يصير قلبه إلى حالة يستوى فيها وجود كل شيء وعدمه ، ثم يخلو بنفسه في زاوية ، مع الاقتصار على الفرائض والرواتب و يجلس فارغ القلب ، مجموع الهم ، ولا يفرق فكره بقراءة قرءان ، ولا بالتأمل في تفسير،

<sup>(</sup>۱) الشورى : ۱٥

ولا بكتب حديث ولا غيره ، بل يجتهد أن لا يخطر بباله شئ سوى الله تمالى . فلا يزال بعد جاوسه فى الخاوة قائلا بلسانه الله الله على الدوام ، مع حضور القلب ، حتى ينتهى إلى حالة يترك تجريك اللسان ، ويصادف قلبه مواظبا على الذكر . ثم يواظب عليه إلى أن يحتى عن القلب صورة اللفظ وحروفه وهيئة المحكمة ، ويبق معنى المحكمة نجردا فى قلبه ، حاضرا فيه ، كأنه لازم له لايفارقه . وله اختيار إلى أن ينتهى إلى هذا الحد ، واختيار فى استدامة هذه الحالة بدفع الوسواس ، وليس له اختيار فى استجلاب رحمة الله تمال ، بل هو عا فعله صارمتمر صالحنه النفحات رحمة الله نقال ، بل هو عا فعله صارمتمر صالحنه الفوسواس ، وليس له اختيار فى استجلاب رحمة الله تمال ، بل هو عا فعله صارمتمر صالحنه النفحات رحمة الله قد تمال ، بل هو عا فعله صارمتمر صالح النفح الوسواس ، وليس له اختيار فى استجلاب رحمة الله تمال الرحمة ، كما فتحها على الأنبياء والأولياء بهذه الطريق . وعندذلك إذا صدفت إرادته ، وصفت همته ، وحسنت مواظبته ، فلم بجاز به عهدا النفس بملائق الدنيا ، تلم لوامع الحق فى قلبه ، ويكون فى ابتدائه كالبرق الخاطف لا يثبت ثم يمود ، وقد يتأخر ، وإن عاد فقد يثبت ، وقد يكون غتطفا وإن ثبت قد يطول ثباته ، وقد لا يطول ، وقد يتظاهر أمثاله على التلاحق ، وقد يقتصر على دفن واحد · ومنازل أولياء الله تعالى فيه لا تحصى من جانبك ، و تصفية وجلاء ، ثم وقد رجع هذا الطريق إلى تطهير محض من جانبك ، و تصفية وجلاء ، ثم المتعداد وانتظار فقط

وأما النظار وذووالاعتبار ، فلم ينكروا وجود هذا الطريق وإمكانه ، وإفضاء وإلى هذا المقصد على الندور ، فإنه أكثر أحوال الأنبياء . والأولياء . ولكن استوعروا هذا الطريق واستبطؤا ثمرته ، واستبعدوا استجماع شروطه ، وزعموا أن محو العلائق إلى ذلك الحد كالمتعذر ، وإن حصل في حال فثباته أبعد منه ، إذ أدنى وسواس وخاطر يشوش القلب . وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم (۱) « قَلْبُ اللَّوْمِنِ أَشَدُ تَقَلَّباً مِنَ الْقِدْرِ فِي عَلَيانِها » وقال عليه أفضل الصلاة والسلام (۲) « قَلْبُ اللَّوْمِنِ بَيْنَ أَصْبَعَيْنِ مِنْ أَصارِيعِ الرَّ عَمْنِ » وقال عليه أفضل الصلاة والسلام (۲) « قَلْبُ اللَّوْمِنِ بَيْنَ أَصْبَعَيْنِ مِنْ أَصارِيعِ الرَّ عَمْنِ »

<sup>(</sup>١) حديث قلب المؤمن أشد تقلبا من الفدر في غليانها: أحمد و ك وصححه من حديث المقداد بن الأسود

<sup>(</sup>٧) حديث قلب المؤمن بين إصبعين من أصابع الرحمن يم من جديث عبدالله بن عمر

وفى أثناء هذه المجاهدة قد يفسد المراج، ويختلطاليقل، ويمرض البدن، وإذا لم تقدم رياصة النفس وتهذيبها بحقائق العلوم، نشبت بالقلب خيالات فاسدة، تطبحتن النفس إليها مدة طويلة، إلى أن يزول وينقضى العمر قبل النجاح فيها

فكم من صوفى سلك هذا الطريق ، ثم بستى فى خيال واحد عشرين سنة ، ولو كان قد أتقن العلم من قبل ، لانفتح له وجه التباس ذلك الخيال فى الحال . فالاشتغال بطريق التعلم أوثق وأقرب إلى الغرض

وزعموا أن ذلك يضاهى مالو ترك الإنسان تعلم الفقه ، وزعم أن النبى صلى الله عليه وسلم لم يتملم ذلك ، وصار فقيها بالوحى والإلهام ، من غير تكرير وتعليق ، فأناأ يضار بما انتهت بى الرياضة والمواظبة إليه ، ومن ظن ذلك فقد ظلم نفسه ، وضيع عمره ، بل هو كمن يغرك طريق الكسب والحراثة ، رجاء العثور على كنز من الكنوز ، فإن ذلك ممكن ، ولكنه بعيد جدا · فكذلك هذا ، وقالوا لا بد أو لا من تحصيل ما حصله العلماء ، وفهم ما قالوه ، مم لا بأس بعد ذلك بالانتظار لما لم ينكشف لسائر العلماء ، فعساء ينهيشف بعد ذلك بالانتظار لما لم ينكشف لسائر العلماء ، فعساء ينهيشف بعد ذلك بالجاهدة

#### بسيسان الفرق بن المقامين بمثال محسوس

اعلم أن عبائب القلب خارجة عن مدركات الحواس ، لأن القلب أيضا خارج عن إدراك الحس. وما ليس مدركا بالحواس تضعف الأفهام عن دركه إلا عثال محسوس . ونحن نقرب ذلك إلى الأفهام الضعيفة عثالين :

أحدها: أنه لو فرصنا حوصا محفورا في الأرض ، أحتمل أن يساق إليه الماء من فوقه بأنهار تفتح فيه ، ويحتمل أن يحفر أسفل الحوض ، ويرفع منه التراب ؛ إلى أن يقرب من مستقر الماء الصافى ، فينفجر الماء من أسفل الحوض ، ويكون ذلك الماء أصفى وأدوم ، وقد يكون أغزر وأكثر . فذلك القلب مثل الحوض ، والعلم مثل الماء ، وتبكون الحواس الحس

مثال الانهار. وقد يمكن أن تساق العلوم إلى القلب بواسطة أنهار الخواس، والاعتبار بالشاهدات، حتى يمتلىء علما، ويمكن أن تسد هذه الأنهار بالخلوة والعزلة وغض البصر ويعمد إلى عق القلب بتطهيره، ورفع طبقات الحجب عنه، حتى تتفجر ينابيع العلم من داخله فإن قلت: فكيف يتفجر العلم من ذات القلب، وهو خال عنه ؟

فاعلم أن هذا من مجائب أسرار القلب ، ولا يسمح بذكره في علم المعاملة ، بل القدر الذي يمكن ذكره أن حقائق الأشياء مسطورة في اللوح المحفوظ، بل في قلوب الملائكة المقربين، فكما أن المهندس يصور أبنية الدار في بياض ، ثم يخرجها إلى الوجود على وفق تلك النسخة ، فكذلك فاطر السموات والأرض ، كتب نسخة العالممن أوله إلى آخره في اللوح الحفوظ، ثم أخرجــه إلى الوجود على وفق تلك النسخة . والعالم الذي خرج إلى الوجود بصورته ، تتأدى منه ضورة أخرى إلى الحس والخيال ، فإن من ينظر إلى السماء والأرض ثم ينض بصره ، يرى صورة السماء والأرض في خياله ، حتى كأنه ينظر إليها ، ولو العدمت السماء والأرض، وبتي هُو في نفسه الوجد صورة السماء والأرض في نفسه ، كأنه يشاهدهما وينظر إليها، ثم يتأدى من خياله أثر إلى القلب، فيحصل فيه حقائق الأشياء التي دخلت في الحس والخيال ، والحاصل في القلب مو افق للمالم الحاصل في الحيال والحاصل في الحيال مو افق للعالم الموجودف نفسه خارجامن خيال الإنسان وقلبه ، والعالم الموجودمو افق النسخة الموجودة في اللوح المحفوظ. فكأن للمالم أربع درجات في الوجود. وجود في اللوح المحفوظ، وهو سابق على وجوده الجسماني ، ويتبعه وجوده الحقيق ، ويتبع وجوده الحقيق وجوده الخيالي ، أعنى وجود صورته في الخيال ، ويتبع وجوده الخيــالى وجوده المقلى ، أعنى وجود صورته في القلب. وبعض هذه الموجودات روحانية وبعضها جسمانية ،والروحانية بعضها أشدروحانية من البعض. وهذا اللطف من الحكمة الإلهية ، إذ جمل حدقتك على صغر حجمها. محيث تنطبع صورة العالم والسموات والأرض على اتساع أكنافها فيها ، ثم يسرى من وجودها في الحس وجود إلى الخيال ، ثم منه وجود في القلب ، فإنك أبدا لاتدرك إلا ماهو واصل إليك ، فلو لم يجمل للمالم كله مثالا في ذاتك ، لما كان لك خبر مما يبان ذاتك .

فسبحان من دبر هذه العجائب فى القلوب والأبصار، ثم أعمى عن دركها القلوب والأبصار، ثم أعمى عن دركها القلوب والأبصار، حتى صارت قلوب أكثر الخلق جاهلة بأنفسها وبعجائبها ولنرجع إلى الغرض المقصود فنقول

القلب قد يتصور أن يحصل فيه حقيقة العالم وصورته: تارة من الجواس، وتارة من اللوح المحفوظ كما أن العين يتصور أن يحصل فيها صورة الشمس، تارة من النظر إليها وتارة من النظر إلى الماء الذي يقابل الشمس ويحكى صورتها . فهما ارتفع الحجاب بينه وبين اللوح المحفوظ ، رأى الأشياء فيه ، وتفجر إليه العلم منه ، فاستغنى عن الاقتباس من داخل الحواس ، فيكون ذلك كتفجر الماء من عمق الأرض . ومهما أقبل على الحيالات الحاصلة من المحسوسات ، كان ذلك حجابا له عن مطالعة اللوح المحفوظ ، كما أن الماء إذا الحتمع في الأنهار منع ذلك من التفجر في الأرض ، وكما أن من نظر إلى الماء الذي يحكى صورة الشمس لا يكون ناظرا إلى نفس الشمس

فإذاً للقلب بابان ، باب مفتوح إلى عالم الملكوت ، وهو اللوح المحفوظ وعالم الملائكة ، وباب مفتوح إلى الحواس الحس ، المتمسكة بعالم الملك والشهادة . وعالم الشهادة والملك أيضا يحاكى عالم المكوت وعا من المحاكاة . فأما انفتاح باب القلب إلى الاقتباس من الحواس فلا يخنى عليك . وأما انفتاح بابه الداخل إلى عالم الملكوت ، ومطالعة اللوح المحفوظ، فتعلمه علما يقينيا بالتأمل في عجائب الرؤيا ، واطلاع القلب في النوم على ما سيكون في المستقبل، أو كان في الماضي ، من غير اقتباس من جهة الحواس . وإعاينفتح ذلك الباب لمن انفرد أو كان في الله تعالى وقال صلى الله عليه وسلم (۱) د سَبَق المُلفَرِدُونَ » قيل ومن هم المفردون بذكر الله تعالى وقال على الله عليه وسلم (۱) د سَبَق الله كُرُ عَنهُمْ أوزارَهُمْ فورَدُوا بارسول الله ؟ قال «المتنز مُونَ بذكر الله تعالى وضع الذكر عنهم أوزارهُم فوردُوا

<sup>(</sup>۱) حديث سبق الفردون قيل ومن هم قال المستهترون بذكرالله ـ الحديث : م من حديث أبي هريرة مقتصرا على أول الحسديث : وقال فيه وماللفردون قال الذاكرون الله كثيرا والذاكرات ورواهك بلفظ قال الذين يستهترون بذكر الله وقال صحيح على شرط الشيخينوزاد فيه اليهتى في الشعب يضمع الذكر عنهم أتفالهم وبأتون يوم القيامة خفافا ورواه هكذا الطبراني في للمجم السكير من حديث أبي الدرداء دون الزيادة التي ذكرها المصنف في آخره وكلاهما ضعيف

الْقِيَامَةَ خِفَافًا »ثُم قال في وصفهم إخبارا عن الله تعالى « ثُمَّ أُفْيِلُ بِوَجْهِى عَلَيْهِمْ أَرَى مَنْ وَاجْهُمْ فَي وَمُفهم إخبارا عن الله تعالى « ثُمَّ قال تعالى « أُوَّلُ مَا عُطِيهِمْ وَاجْهُمْ أُحَدُ أَى شَيءِ أُرِيدُ أَنْ أُعْطِيهُ » ثم قال تعالى « أُوَّلُ مَا أُعْطِيهِمْ أَنْ أُعْدِينُ لَى أَنْ أَعْدِينُ مَنْ أُمْ مُ ومدخل هذه الله النور في تُلُوبهم فَيُخْبِرُونَ عَني كَمَا أُخْبِرُ عَنْهُمْ » ومدخل هذه الأخبار هو الباب الباطن

فإذا الفرق بين علوم الأولياء والأنبياء ، و بين علوم العلماء والحكاء هذا ، وهو أن علومهم تأتى من داخل القلب ، من الباب المنفتح إلى عالم الملكوت ، وعلم الحكمة يأتى من أبواب الحواس ، المفتوحة إلى عالم الملك . وعجائب عالم القلب ، وتردده بين عالمي الشهادة والغيب، لا يمكن أن يستقصى في علم المعاملة ، فهذا مثال يعلمك الفرق بين مدخل العالمين

المثال الثانى يعرفك الفرق بين العملين ، أعنى عمل العلماء ، وعمل الأولياء : فإن العلماء معمل الثانى يعرفك الفرق بين العملين ، واجتلابها إلى القلب ، وأولياء الصوفية يعملون فى جلاء القلوب ، وتطهيرها وتصفيتها وتصقيلها فقط

فقد حكي أن أهل الصين وأهل الروم ، تباهوا بين يدى بعض الملوك محسن صناعة النقش والصور ، فاستقر رأى الملك على أن يسلم إليهم صفة ، لينقش أهل الصين منها جانبا وأهل الروم جانبا ، ويرخى بينهما حجاب بينع اطلاع كل فريق على الآخر . ففعل ذلك . فجمع أهل الروم من الأصباغ الغريبة مالا يتحصر ، ودخل أهل الصين من غير صبغ ، وأقبلوا بجلون جانبهم ويصقلونه . فلما فرغ أهل الروم ، ادعى أهل الصين أنهم قد فرغوا أيضنا ، فسحب الملك من تولم ، وأنهم كيف فرغوا من النقش من غير صبغ . فقيل وكيف فرغتم من غير صبغ ؟ فقالوا ماعليكم ، ارفعوا الحجاب ، فرفعوا ، وإذا بجانبهم يتلالاً منه عجائب المسائع الرومية ، مع زيادة إشراق وبريق ، إذ كان قد صار كالمرآة المجلوة لكثرة التصقيل فازداد حسن جانبهم عزيد التصقيل . فكذلك عناية الأولياء بتطهير القلب وجلائه ، وتزكيته فازداد حسن جانبهم عزيد التصقيل . فكذلك عناية الأولياء بتطهير القلب وعتاية الحكاء والماء بالاكتساب ، ونقش العلوم ، وتحصيل نقشها في القلب ، كفعل أهل الروم فقلب المؤمن لاعوت ، وعلمه عند المحوت لا عحى ، وصفاؤه

فَكَيْفًا كَانَ الأَمْ فَقَلْبُ المُؤْمِنُ لا يُوت، وعلمه عند المُــوت لا يمنى ، وصفاؤه لا يتكدر . وإليه أشار الحسن رحمة الله عليه بقوله : التراب لا يأكل عل الإيمان . بل يكون

وسيلة وقربة إلى الله تمالى . وأما ماحصله من نفس العلم ، وما حصه من الصفاء والاستمداد لقبول نفس العلم ، فلا غنى به عنه ، ولاسعادة لأحد إلا بالعلم والمعرفة ، وبعض السعادات أشرف من بعض ، كما أنه لاغنى إلا بالمال ، فصاحب العربم غنى ، وصاحب الخزائن المترعة غنى ، وتفاوت درجات السعداء بحسب تفاوت المعرفة والإعان ، كا تتفاوت درجات الأغنياء بحسب قلة المال وكثرته . فالمعارف أنوار ، ولا يسعى المؤمنون إلى لقاء الله تعالى إلا بأنواره قال الله تعالى ( يسمى نورهم بين أورهم بين أويديهم و بأعما بهم (١))

فبهذا يظهر تفاوت الناس في الإيمان ولووزن إيمان أبى بكر بإيمان العالمين سوى النبين والمرسلين لرجح فهذا أيضا يضاهي قول القائل: لووزن نور الشمس بنور السرج كلم الرجح فإيمان آحاد الموام نوره مثل نور السراج، وبعضهم نوره كنور الشمع، وإيمان الصديقين نوره كنور القمر والنجوم ، وإيمان الأنبياء كالشمس . وكا ينكشف في نور الشمس صورة الآفاق مع اتساع أقطارها ، ولا ينكشف في نور السراج إلازاوية ضيقة من البيت

فكذلك تفاوت انشراح الصدر بالمارف ، وانكشاف سعة الملكوت لقاوب العارفين. ولذلك جاء في الخبر (٢) « أنَّهُ يُقالُ يَوْمَ الْقَيَامَةِ أَخْرِجُوا مِنَ النَّارِ مَنْ كَانَ فِي فَلْبِهِ مِثْقَالُ

<sup>(</sup>١) حديث إن بعضهم يعطى نورا مثل الجبل حتى يكون أصغرهم رجـل يعطى نوره على إنهام قدمه الحـديث: الطبراني وك من حديث ابن مسعود قال ك صحيح على شرط الشيخين

<sup>(</sup> ٧ ) حديث يقال بوم القيامة أخرجوا من النار من فقلبه ربع مثقال من إيمان ـ الحديث : متفق عليه من حديث أبي سعيد وليس فيه قوله ربع مثقال

<sup>(</sup>١) الحديد: ١٢

ذَرَّة مِن إِمَان و نِصْفُ مِثْقَال و رُبْعُ مِثْقَال وَسَعِيرَ ةَ وَذَرَّة مَ كَل ذلك تنبيه على تفاوت درجات الإِمان ، وإن هذه القادير من الإِمان لا منع دخول النار . وفي مفهومه أن من إمانه يزيد على مثقال فإنه لا يدخل النار ، إذ لو دخل لأمر بإخراجه أولا وأن من في قلبه ذرة لا يستحق الخلود في النار وإن دخلها . وكذلك قوله صلى الله عليه وسلم " « كَيْسَ شَيْءَ " خَيْراً مِنْ أَنْفِي مِثْلِهِ إِلا الْإِنْسَانُ الْمؤْمِنُ ، إشارة إلى تفضيل قلب العارف بالله تعالى الموقى . فإنه خير مَن ألف قلب من العوام

وقد قال تعالى (وَأَنْهُ الْأَعْلَوْنَ إِنْ كُنْهُ مُوْمِنِينَ (١) تفضيلاللمؤمنين على المسلمين والمراد به المؤمن العارف دون المقلد . وقال عز وجل ( يَرْ فَعُ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْهُ وَمِيزَ هُوَ اللّذِينَ أُوتُوا الْمِيمُ مُوْمِنِينًا بالذين آمنوا الذين صدقوا من غيرعلم ، وميزه عن الذين أوتوا العلم . ويدل ذلك على أن اسم المؤمن يقع على المقلد ، وإن لم يكن تصديقه عن الذين أوتوا العلم . ويدل ذلك على أن اسم المؤمن يقع على المقلد ، وإن لم يكن تصديقه عن بضيرة وكشف . وفسر ابن عباس رضى الله عنهما قوله تعالى ( وَالّذِينَ أُوتُوا الْمِلْمَ وَرَجَاتُ (٣) ) فقال يرفع الله المالم فوق المؤمن بسبعائة درجة ، بين كل درجتين كا ين السهاء والأرض

وقال صلى الله عليه وسلم (٢) « أَ كُثَرُ أَهْلِ الجُنَّةِ الْبُلَهُ وَعِلَيْونَ لِذَوِى الْأَلْبَابِ » وقال صلى الله عليه وسلم (٣) « فَضْلُ الْعَالِم عَلَى الْعَا بِدِ كَفَضْلِي عَلَى أَدْ نَى رَمُحلٍ مِنْ أَصْحَا بِى » وفرواية «كَفَضْلِ الْقَمَرِ لَيْلَةَ الْبَدْر عَلَى سَائِر الْـكَواكِبِ »

فبهذه الشواهد يتضح لك تفاوت درجات أهل الجنة بحسب تفاوت قلو بهم ومعارفهم. ولهذا كان يوم القيامة يوم التغابن ، إذالمحروم من رحمة الله عظيم الغبن والخسران ، والمحروم يرى فوق درجته درجات عظيمة ، فيكون نظره إليها كنظر الغنى الذى يملك عشرة دراهم،

<sup>(</sup>١) حديث ليس شيء خيرامن ألف مثله إلا الانسان المؤمن : الطبراني من حديث سلمان بلفظ الانسان و المنادم ا

<sup>(</sup> ٢ ) حديث أكثر أهل الجنة البله وعليون للون الله وعليون الأبياب : تقدم دون هذه الزيادة ولمأجد لهذه الزيادة أصلا

<sup>(</sup>٣) حديث فضل العالم على العابد كفضلى على أدنى رجل من أسحابى :تمن حديث أبى أمامة وصححه وقد تقدم فى العلم وكذلك الرواية الثانية

<sup>(</sup>۱) آل عمران : ۱۳۹ <sup>(۲)</sup>و <sup>(۱)</sup> المجادلة : ۱۱

إلى الغنى الذى علك الأرض من المشرق إلى المغرب، وكلواحد منهاغنى ، ولكن ماأعظم الفرق بينهما ! وما أعظم الغبن على من يخسر حظه من ذلك ! وللآخرة أكبر درجات وأكبر تفضيلا.

# بيان

شواهد الشرع على صحة طريق أهل التصوف فى اكتساب المعرفة لا من التعلم ولا من الطريق المعتاد

اعلم أن من انكشف له شيء : ولو الشيء اليسير ، بطريق الإلهام والوقوع في القلب من حيث لايدري ، فقد صار عارفا بصحة الطريق . ومن لم يدرك نفسه فط ، فينبغي أن يؤمن به ، فإن درجة المعرفة فيه عزيزة جدا . ويشهد لذلك شو اهدالشرع والتجارب والحكايات أما الشو اهد فقوله تعالى (والذين جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِ يَنَّهُمْ شُبُلنَا (۱) فكل حكمة تظهر من القلب ، بالمواظبة على العبادة من غير تعلم ، فهو بطريق الكشف والإلهام . وقال صلى الله عليه وسلم (۱) « مَنْ عَمِلَ عِمَا عَلِمَ وَرَّ ثَهُ اللهُ عِلْمَ مَا لَمْ يُعلَمْ وَوَقَقَهُ فِيماً يَعْمَلُ حَتَّى يَسْتَوْ جِبَ الجُنَّة وَمَنْ لَمْ يَعْمَلُ عَلَمْ تَاهَ فِيماً يَعْلَمُ وَلَمْ يُوفَقَ فِيماً يَعْمَلُ حَتَّى كَانَة وَمَنْ فِيماً يَعْمَلُ حَتَّى كَانَة وَمَنْ فِيماً يَعْمَلُ حَتَّى كَانَة وَمَنْ فَيماً يَعْمَلُ حَتَّى كَانَة وَمَنْ فَيماً يَعْمَلُ حَتَّى كَانَة وَمَنْ أَنَاهَ وَهِما النَّارَ ته الله المنا النَّارَ الله المناذ النَّارَ الله النَّارَ الله المناذ النَّارَ الله المناذ الله النَّارَ الله المناذ المنا

وقال الله تعالى ( وَمَنْ يَتِقِ اللهَ يَعْمَلْ لَهُ عَنْرَجًا ('') من الإشكالات والشبه ( وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَحْنَسِبُ (") يعلمه علما من غير تعلم ، ويفطنه من غير تجربة . وقال الله تعالى مِنْ حَيْثُ لاَ يَحْنَسِبُ (") يعلمه علما من غير تعلم ، ويفطنه من غير تجربة . وقال الله تعالى ( يَاأَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَتَقُوا الله يَجْعَلْ لَـكُمْ فَرْقَانًا ('') قبل نورا يفرق به بين الحق والباطل ، ويخرج به من الشبهات . ولذلك كان صلى الله عليه وسلم يكثر في دعائه من سؤال النور . فقال عليه الصلاة والسلام ('') « اللَّهُمَّ أَعْطِني نُوراً وَزِدْني نُوراً وَاجْعَلْ لي في قُلْمي نُوراً الله عليه الصلاة والسلام ('') « اللَّهُمَّ أَعْطِني نُوراً وَزِدْني نُوراً وَاجْعَلْ لي في قلْمي نُوراً

<sup>(</sup> ١ ) حديث من عمــل بماعلم ــ الحديث : تقدم في العلم دون قوله ووفقه فيما يعمل فلم أرها

<sup>(</sup> ٢ ) حديث اللهم أعطى نورا وزدنى نورا ـ الحديث : متفق عليه من حديث ابن عباس

<sup>(</sup>۱) العنكوت: ٦٩ (٢) و (٢) الطلاق: ٦ (١) الانفال: ٢٩

وَفِي قَبْدِى نُوراً وَفِي سَمْمِى نُوراً وَفِي بَصَرِى نُوراً ، حتى قال « فِي شَعْرِى وَفِي بَشَرِى وَفِي تَشرِى وَفِي تَبْدِى نُوراً وَفِي مَلْمِى الله عليه وسلم عن قول الله تعالى (() (أَ فَن شَرَحَ الله صَدْرَهُ لِلْإِسْلاَمِ فَهُو عَلَى نُورٍ مِن رَبِّهِ (()) ماهذا الشرح ؟ فقال « هُوَ التَّوْسِعَةُ إِنَّ النُّورَ إِذَا قُذِفَ بِهِ فِي الْقَلْبِ اتَّسَعَ لَهُ الصَّدْرُ وَا نَشَرَحَ »

وقال صلى الله عليه وسلم (٢) لابن عباس « اللهُمَّ فَقَيْهُ فِي الدِّينِ وَعَلَّمْهُ التَّأْوِيلَ ، وقال عليه رضي الله عنه (٢) ماعندنا شيء أسره النبي صلى الله عليه وسلم إلينا إلا أن يؤتى الله تعالى عبدا فهما في كتابه . وليس هذا بالتعلم . وقيل في تفسير قوله تعالى ( يُؤْتى إلحَّكُمة مَنْ يَشَاهُ (٢) ) انه الفهم في كتاب الله تعالى . وقال تعالى ( فَفَهَّمْنَاهَا سُلَيْما نَ (٢) ) خص ما انكشف باسم الفهم . وكان أبو الدرداء يقول : المؤمن من ينظر بنور الله من وراءستر رقيق . والله إنه للحق يقذفه الله في قاوبهم و يجريه على ألسنتهم . وقال بعض السلف : ظن المؤمن كيانة . وقال صلى الله عليه وسلم (٤) « اتقُوا فِرَاسَةَ اللهُ مِن وقوله تعالى ( فَدْ يَينَا الآياتِ واليه يشير قوله تعالى ( فَدْ يَينَا الآياتِ اللهُ عَلَى الله عليه وسلم أنه قال (٥) « الْهِمُ عِلْمانِ فَعْلَمُ بُوقِنُونَ (٥) وروى الحسن عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال (٥) « الْهِمُ عِلْمانِ فَعْلَمُ بُوقِنُونَ (١٥) وروى الحسن عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال (٥) « الْهِمُ عِلْمانِ فَعْلُمُ بُوقِنُونَ (١٥) وروى الحسن عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال (٥) « الْهِمُ عُلْمَانُ فَعْلَمُ بُوقِنُونَ أَنْ أَسُرَار الله تعالى يقذفه الله تعالى في قلوب أحبابه ، لم يطلع عليه ملكا و لابشرا فقال : هو سرمن أسرار الله تعالى يقذفه الله تعالى في قلوب أحبابه ، لم يطلع عليه ملكا ولابشرا

<sup>(</sup>٢) حديث سئل عن قوله تعالى أفمن شرح الله صدره للاسلام ــ الحديث : وفي المستدرك من حديث ابن مسعود وقد تقدم في العلم · ·

<sup>(</sup> ٢ ) حديث اللهم فقهه فىالدين وعلمه التأويل: قالهلابن عباس متفق عليه من حديث ابن عباس دون قوله وعلمه التأويل فاخرجه بهذه الزيادة أحمد وحب وك وصححه وقدْ تقدم فى العلم

<sup>(</sup>٣) حديث علي ماءندنا شيء أسره الينا رسول الله صلى الله عليه وسلم الأأن يؤتىالله عبدا فهما في كتابه تقدم في آداب تلاوة الفرءان

<sup>(</sup>٤) حديث انقوا فراسة المؤمن ــ الحديث : ت من حديث أبي سعيد وقد تقدم

<sup>(</sup> ٥ ) حديث العلم عاسان سالحديث : تقدم في العلم

<sup>(</sup>١) الزمر: ٢٢ (٢) البقرة: ٢٢٩ (١) الانباء: ٧٩ (١) الحجر: ٧٥ (١) البقرة: ١٨١

وقد قال صلى الله عليه وسلم (١) ﴿ إِنَّ مِنْ أَمَّتَى نَحَدَّ ثِينَ وَمُعَلِّمِينَ وَمُكَلِّمِينَ وَإِنَّ مُحَرّ مِنْهُمْ » وقرأ ابن عباس رضى الله عنهما: وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا ني ولا عدث يعنى الصديقين ، والمحدث هو الملهم ، والملهم هو الذي انكشف له في باطن قلبه من جهة الداخل ، لامن جهة المحسوسات الخارجـة . والقرءان مصرح بأن التقوى مفتاح الهداية

والكشف. وذلك علم من غير تعلم

وقال الله تعالى ( وَمَا خَلَقَ اللَّهُ فِي السَّمَوَ اتِ وَالْأَرْضِ لَآ يَاتٍ لِقَوْمٍ يَتَّقُونَ ( " ) خصصها بهم . وقال تمالى ( هَذَا يَهَانُ لِلنَّاس وَهُدًى وَمَوْعَظَةٌ لِلْمُتَّقِينَ (٢٠) وكان آبو يزيد وغيره يقول: ليس العالم الذي يحفظ من كتاب. فإذا نسى ماحفظه صار جاهلا إنما المالم الذي يأحذ علمه من ربه أي وقت شاء ، بلا حفظ ولادرس. وهذا هو العلم الربائي وإليه الإشارة بقوله تعالى (وَعَلَّمْنَاهُ مِنْ لَدُنَّا عِلْمًا (") مع أن كل علم من لدنه ، ولكن بعضها بوسائط تعليم الخلق ، فلا يسمى ذلك علما لدنيا، بل اللدني الذي ينفتح في سر القلب من غير سبب مألوف من خارج . فهذه شواهد النقل · ولو جم كل ماورد فيه من الآيات والأخبار والآثار لخرج عن الحصر

وأمامشاهدة ذلك بالتجارب ، فذلك أيضاخارج عن الحصر . وظهر ذلك على الصحابة والتَّابِعينِ ومِن بمدهم . وقال أبو بكر الصديق رضي الله عنه لعائشة رضي الله عنها عند موته ، إنماهما أخواك وأختاك ، وكانت زوجته حاملا ،فولدت بنتا . فكان قد عرفقبل الولادة أنها بنت. وقال عمررضي الله عنه في أثناء خطبته، ياسارية الجبل الجبل. إذ انكشف له أن العدو قد أشرف عليه، فحذره لمعرفته ذلك ، ثم بلوغ صوته إليه من جملة الكرامات العظيمة

وعن أنس بن مالك رضي الله عنه قال :دخلت على عثمان رضي الله عنه، وكنت قدلقيت امرأة في طريقي ، فنظرت إليها شزرا ، و تأملت محاسبها، فقال عنمان رضى الله عنه ، لما دخلت يدخل على أحدكم وأثر الزناظاهر على عينيه! أماعامت أن زناالمينين النظر ؟ لتتوبن أو لأعزر نك

<sup>(</sup>١) حديثه إنمن أمتى عدثين ومكلمين وانعمر منهم: خ من حديث أبي هربرة لقدكان فيا قبلكم من الأمم عدثون فان يك في أمتي أحدفانه عمر ورواه م من حديث عائشة

<sup>(</sup>۱) يونس: ٦ (٧) آل عمران: ١٣٨ (١) الكهف: ٥٥

فقلت أوحى بعد النبي؟ فقال لا ولكن بصيرة وبرهان وفراسة صادقة .

وعن أبي سعيد الخراز قال: دخلت المسجد الحرام فرأيت فقيرا عليه خرقتان، فقلت في نفسي هذا وأشباهه كل على الناس. فناداني وقال، والله يعلم مافي أنفسكم فاحذروه. فاستففرت الله في سرى، فناداني وقال، وهو الذي يقبل التوبة عن عباده. ثم غاب عنى ولم أره. وقال زكريابن داود، دخل أبو العباس بن مسروق على أبي الفضل الهاشمي وهو عليل، وكان ذا عيال، ولم يعرف لهسبب يعيش به، قال فلما قت قلت في نفسي، من أين يأكل هذا الرجل؟ قال فصاح في، يأأباالعباس، ردهذه الهمة الدنية، فإن لله تعالى الطافاخفية وقال أحمد النقيب، دخلت على الشبلي، فقال مفتو ناياأ حمد. فقلت ما الخبر؟ قال كنت جالسا فجرى بخاطري وقال بل أنت بخيل على الما فقير يلقاني. قال في استم الخاطر حتى فقلت ما فتح اليوم علي بشيء إلا دفعته إلى أول فقير يلقاني. قال في استم الخاطر حتى دخل على صاحب المؤنس الخادم، وممه خسوندينارا، فقال اجعلما في مصالحك. قال وقت كأخذتها وخرجت. وإذا بفقير مكفوف بين يدى مزين يحلق رأسه، فتقدمت إليه، وناولته فأخذتها وخرجت. وإذا بفقير مكفوف بين يدى مزين يحلق رأسه، فتقدمت إليه، وناولته الدنانير، فقال أعطها المزين، فقلت إن جملها كذا وكذا، قال أوليس قد قلنالك إنك بخيل؟ قال فرميت مها في دجلة، وقلت ما أعزك أحد الإأذله الله عز وجل

وقال حزة بن عبد الله العلوى ، دخلت على أبى الخير التينانى ، واعتقدت فى نفسى أن أسلم عليه ولا آكل فى داره طعاما ، فلما خرجت من عنده ، إذا به قد لحقنى وقد حمل طبقا فيه طعام وقال ، بافتى كل فقد خرجت الساعة من اعتقادك . وكان أبو الخير التينانى هذا مشهورا بالسكرامات ، وقال ابراهيم الرقى ، قصدته مسلما عليه ، فحضرت صلاة المغرب ، فلم يكد يقرأ الفاتحة مستويا ، فقلت فى نفسى صاعت سفرتى ، فلما سلم خرجت إلى الطهارة فقصد فى سبع ، فعدت إلى أبى الخير ، وقلت قصدنى سبع ، فخرج وصاح به وقال ، ألم أقل فقصد فى سبع ، فعدت إلى أبى الخير ، وقلت قصدنى سبع ، فام أستفاتم بتقويم الناهر فقتم الأسد ، واشتغلنا بتقويم البواطن فافنا الأسد

وماحكى من تفرس المشايخ ، وإخبارهم عن اعتقادات الناس وضائرهم يخرج عن الحصر . بل ماحكي عنهم من مشاهدة الخضر عليه السلام والسؤال منه ماعصوت الهاتف ومن فنون الكرامات خارج عن الحصر . والحكاية لاتنفع الجاحد مالم يشاهد ذلك من نفسه ، ومن أنكر الأصل أنكر التفصيل

والدليل القاطع الذي لايقدر أحد على جحده أمران:

أحدهما : عجائب الرؤيا الصادقة ، فإنه ينكشف بهاالفيب . وإذا جاز ذلك في النوم فلا يستحيل أيضافي اليقظة . فلم يفارق النوم اليقظة إلافي ركود الحواس ، وعدماشتفالها بالحسوسات ، فكرمن مستيقظ غائص لايسمع ولا يبصر لاشتغاله بنفسه .

الثانى: إخبار رسول الله صلى الله عليه وسلم عن النيب وأمور في الستقبل ، كما اشتمل عليه القرءان . وإذا جاز ذلك للنبي صلى الله عليه وسلم جاز لغيره إذ النبي عبارة عن شخص كوشف بحقائق الأمور ، وشغل بإصلاح الخلق ، فلايستحيل أن يكون في الوجودشخص مكاشف بالحقائق ، ولايشتغل بإصلاح الخلق. وهذا لايسمى نبيا ، بل يسمى وليا ، فن آمن بالأنبياء، وصدق بالرؤيا الصحيحة، لزمه لامحالة أن يقر بأن القلب لهبابان، باب إلى خارج وهو الحواس، وباب إلى الملكوت من داخل القلب، وهو باب الإلمام والنفث في الروع والوحي فإذا أقربهما جميعًا لم يمكنه أن يحصر العلوم في التعلم ومباشرة الأسباب المألوفة ، بل يجوزأن تكون المجاهدة سبيلا إليه . فهذا ماينبه على حقيقة ماذكرناه، من عجيب تردد القلب بين عالم الشهادة وعالم الملكوت. وأماالسبب في انكشاف الأمر في المنام بالمثال المحوج إلى التعبير ، وكذلك تمشل الملائكة للأنبياء والأولياء بصور مختلفة ، فذلك أيضا من أسرار عبائب القلب، ولا يليق ذلك إلا بعلم المكاشفة . فلنقتصر على ماذكر ناه فإنه كاف للاستحثاث على المجاهدة وطلب الكشف منها ، فقد قال بعض المكاشفين ، ظهر لي الملك، فسألني أن أملى عليه شيئا من ذكرى الخني عن مشاهدتي من التوحيد ، وقال مانكت لك عملا ، ونحن نحب أن نصمدلك بعمل تتقرب به إلى الله عز وجل افقلت ألسما تكتبان الفرائض؟ قالا للم قلت فيكفيكا ذلك . وهذه إشارة إلى أنالكرام الكاتبين لا يطلمون على أسرار القلب، وإغا يطلعون على الأعمال الظاهرة. وقال بعض العارفين ، سألت بعض الأبدال عن مسألة

من مشاهدة اليقين ، فالتفت إلى شماله فقال ، ما تقول رحمك الله ؟ ثم التفت إلى عينه فقال ، ما تقول رحمك الله ؟ ثم أجاب بأغرب جواب سمعته ، فسألته عن التفاته فقال ، لم يكن عندى في المسألة جواب عتيد ، فسألت صاحب الشمال فقال لا أدرى ، فسألت صاحب اليمين وهو أعلم منه فقال لاأدرى ، فنظرت إلى قلى وسألته فحد ثنى بما أجبتك ، فإذا هو أعلم منها . وكأن هذاهو معنى قوله عليه السلام إلى قلى وسألته فحد ثنى بما أجبتك ، فإذا هو أعلم منها . وكأن هذاهو معنى قوله عليه السلام على قلبه فرأيت الغالب عليه التمسك بذكرى ، توليت سياسته وكنت جليسه ، ومحادثه وأنيسه . وقال أبو سليان الداراني رحمة الله عليه ، القلب بمن أبواب القلب إلى جهة الملكوت والملا ألأعلى . وينفت خلك الباب المجاهدة والورع ، والإعراض عن شهوات الدنيا . ولذلك مناه عن شهوات الدنيا . ولذلك كتب عمر رضى الله عنه إلى أمراء الأجناد ، احفظوا ما تسمعون من المطيعين ، فإنهم ينجلى كتب عمر رضى الله عنه إلى أمراء الأجناد ، احفظوا ما تسمعون من المطيعين ، فإنهم ينجلى لحم أمور صادقة . وقال آخر ، لو شئت لقلت إن الله تعالى يطلع الخاشعين على بعض سره .

# بسيان

تسلط الشيطان على القلب بالوسواس ومعنى الوسوسة وسبب غلبتها

أعلم أن القلب كاذكرناه مثال قبة مضروبة ، لها أبواب ، تنصب إليه الأحوال من كل باب . ومثاله أيضا مثال هدف ، تنصب إليه السهام من الجوانب . أوهو مثال مرآة منصوبة تجتاز عليها أصناف الصور المختلفة ، فتتراءى فيها صورة بعد صورة ولا تخلو عنها . أومثال حوض ، تنصب فيه مياه مختلفة ، من أنهار مفتوحة إليه . وانما مداخل هذه الآثار المتجددة في القلب في كل حال ، أما من الظاهر فالحواس الحس ، وأما من الباطن فالخيال والشهوة والغضب ، والأخلاق المركبة من مزاج الإنسان ، فإنه إذا أدرك بالحواس شيئا حصل والغضب ، والأخلاق المركبة من مزاج الإنسان ، فإنه إذا أدرك بالحواس شيئا حصل

منه أثر فى القلب ، وكذلك إذا هاجت الشهوة مثلا بسبب كثرة الأكل ، وبسبب توة فى المزاج ، حصل منها فى القلب أثر ، وإن كف عن الإحساس . فالخيالات الحاصلة فى المزاج ، حصل منها فى القلب أثر ، وإن كف عن الإحساس . فالخيال ينتقل القلب من النفس تبقى ، وينتقل الخيال مين شىء إلى شىء ، وبحسب انتقال الخيال ينتقل القلب من حال إلى حال آخر . والمقصود أن القلب فى التغير والتأثر دائما من هذه الأسباب

وأخص الآثار الحاصلة في القلب هو الحواطر، وأعنى بالخواطر ما يحصل فيه من الأفكار والأذكار، وأعنى به إدراكاته علوما إما على سبيل التجدد، وإما على سبيل التذكر، فإنها تسمى خواطر، من حيث إنها تخطر بعد أن كان القلب غافلا عنها. والخواطرهى الحركات للإرادات. فإن النية والعزم والإرادة، إنما تسكون بعد خطور المنوى بالبال لامحالة، فبدأ الأفعال الخواطر، ثم الخاطر يحرك الرغبة، والرغبة تحرك العزم، والعزم يحرك النية، والنية تحرك الأعضاء

والخواطر المحركة للرغبة تنقسم إلى ما يدعو إلى الشر ، أعنى إلى ما يضرفى العاقبة ، وإلى ما يدعو إلى الخير ، أعنى إلى ما ينفع فى الدار الآخرة . فها خاطران مختلفان ، فافتقرا إلى اسمين مختلفين . فالخطر المحمود يسمى الهاما ، والخطر المذموم ، أعنى الداعى إلى الشر ، يسمى وسواسا . ثم إنك تعلم أن هذه الخواطر حادثة ، ثم أن كل حادث فلا بدله من محدث ومها اختلفت الحوادث دل ذلك على اختلاف الأسباب

هـذا ماعرف من سنة الله تعالى فى ترتيب المسببات على الأسباب. فهما استنارت حيطان البيت بنور النار ، وأظلم سقفه واسود بالدخان ، علمت أن سبب السواد غير سبب الاستنارة . وكذلك لأنوار القلب وظلمته سببان مختلفان ، فسبب الخاطر الداعى إلى الخير يسمى ملكا ، وسبب الخاطر الداعى إلى الشر يسمى شيطانا. واللطف الذى يتهيأ به القلب لقبول إلهام الخير يسمى توفيقا ، والذى به يتهيأ لقبول وسواس الشيطان يسمى أغواء وخذلانا . فإن المعانى المختلفة تفتقر إلى أسامى مختلفة . والملك عبارة عن خلق خلقه الله تعالى شأنه إفاضة الخير ، وإفادة العلم ، وكشف الحق ، والوعد بالخير ، والأمر بالمعروف ، وقد خلقه وسخره لذلك . والشيطان عبارة عن خلق شأنه ضد ذلك ، وهو الوعد بالشر ، والأمر بالمعروف ، والأمر بالفقر . فالوسوسة في مقابلة الإلهام ، والشيطان بالفحشاء ، والتخويف عند الهم بالخير بالفقر . فالوسوسة في مقابلة الإلهام ، والشيطان

في مقابلة الملك ، والتوفيق في مقابلة الحذلان . وإليه الاشارة بقوله تمالى (وَمِنْ كُلِّ شَيْء خَلَقْنَا وَرُجَيْن (١) فإن الموجودات كلها متقابلة مزدوجة ، إلا الله تمالى فإنه فرد لامقابل له ، بل هو الواحد الحق ، الحالق للا (واج كلها . فالقلب متجاذب بين الشيطان والملك . وقد قال صلى الله عليه وسلم (١) « في القلب لَمَتَانِ لَتَهُ مِنَ الْمَلَكُ إِيمَادُ بِالخَيْرِ وَتَصَدِينَ بِالحُقّ قال صلى الله عليه وسلم أنّه من الله سبحانه ويتحدد الله وَحَد ذَلِك فَلْيَسْتَمِدُ إلله مِن السَّيْطان الرَّجِيم » فَنْ وَجَدَ ذَلِك فَلْيَسْتَمِدُ إلله مِن الشيطان الرَّجِيم » ثم تلا قوله تمالى (الشيطان في القلب ، هم من الله تمالى ، وهم من العدو ، فرحم الله عبداً وقف عند همه ، فاكان من الله تمالى ألمضاه ، وماكان من عدوه جاهده . ولتجاذب القلب بين هذين المسلطين قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) « قلب المؤمن بين أصبكين مِن أصابيع عند همه ، فاكان من الله يتمالى عن أن يكون له أصبع مركبة من خم وعظم ، ودم وعصب ، منقسمة المناه من الله تمالى بوالتديد ، كما أنك تتماطى الأفعال بأصابمك بالأنامل ولكن روح الأصبع سرعة التقلب ، والقدرة على التحريك والتنيير ، فإنك لا تريد أصبعك لشخصه ، بل لفعله في التقليب والترديد ، كما أنك تتماطى الأفعال بأصابمك كا أن أصابعك كا أن أصابعك كا أن أصابعك المقدرة الله في تقليب القلوب القلوب القالى في من قليب القلوب كا أن أصابعك عنده الله في تقليب القلوب كا أن أصابعك مسخرة الك في تقليب القام مثلا

والقلب بأصل الفطرة صالح لقبول آثار الملك ، وتقبول آثار الشيطان، صلاحا متساويا ليس يترجح أحدهما على الآخر ، وإنما يترجح أحد الجانبين باتباع الهوى ، والإكباب على الشهوات ، أو الإعراض عنها ومخالفتها . فإن اتبع الإنسان مقتضى الغضب والشهوة ظهر تسلط الشيطان بواسطة الهوى ، وصار القلب عش الشيطان ومعدنه ، لأن الهوى هو مرعى الشيطان ومرتعه . وإن جاهد الشهوات ولم يسلطها على نفسه ، وتشبه بأخلاق

<sup>(</sup>۱) حديث فى القلب لمتان لمة من الملك إيعاد بالحير ــ الحديث : ت وحسنه و ن فى الكيرى من حديث ان مسعود

<sup>(</sup> ٢ ) حديث قلب المؤمن بين أصبعين \_ الحديث : تقدم

<sup>(</sup>١) الداريات : ٤٩ (٢) اليقرة : ٢٦٨

الملائكة عليهم السلام، صار قلبه مستقر الملائكة ومهبطهم . ولما كان لا يخلو قلب عن شهوة وغنسب، وحرص وطمع وطول أمل، إلى غير ذلك من صفات البشرية المنشعبة عن الهوى ، لاجرم لم يخل قلب عن أن يكون الشيطان فيه جولان بالوسوسة ، ولذلك قال صلى الله عليه وسلم (۱) « مَامَنْكُم مِنْ أَحَد إلا وَلَهُ شَيْطان » قالوا وأنت بارسول الله ! قال « وَأَنَا إلا أَنَّ الله أَعا نَنِي عَلَيْهِ فَالسُلم فَلا يَا مُنُ إلا بَخِيْر » وإعاكان هذا لأن الشيطان « وَأَنَا إلا أَنَّ الله أَعا نَنِي عَلَيْهِ فَاسُلم فَلا يَا مُنُ إلا بَخِيْر » وإعاكان هذا لأن الشيطان لا يتصرف إلا بواسطة الشهوة ، فن أعانه الله على شهوته ، حتى صارت لا تنبسط إلاحيث بنبنى وإلى الحدالذي ينبنى ، فشهوته لاندعو إلى الشر، فالشيطان المتدرع بها لا يأمر إلا بالحبو ومها غلب على القلب ذكر الله تعانى ، ارتحل الشيطان وصاق نباله ، وأقبل الملك وألهم . والتطارد بين جندى ويكون اجتياز الثانى اختلاسا

وأ كثر القاوب قد فتحتها جنود السياطين وتملكتها ، فامتلأت بالوساوس الداعية إلى إيثار العاجلة ، وإطراح الآخرة . ومبدأ استيلاها اتباع الشهوات والهوى ، ولا يمكن فتحها بعد ذلك إلا بتخلية القلب عن قوت الشيطان ، وهو الهوى والشهوات ، وعمارته بذكر الله تعالى ، الذى هو مطرح أثر الملائكة . وقال جابر بن عبيدة العدوى : شكوت إلى العلاء بن زياد ما أجد في صدرى من الوسوسة ، فقال إنما مثل ذلك متل البيت الذى يمر به اللصوص ، فإن كان فيه شيء عالجوه ، وإلامضوا وتركوه . يعني أن القلب الخالى عن الهوى لا يدخله الشيطان . ولذلك قال الله تعالى (إنَّ عبادي ليس لكَ عَليهم سُلطان (اللهوى لا يدخله الشيطان وقال تعالى في عبد الهوى لا عبد الله . ولذلك سلطالله عليه الشيطان وقال تعالى في عبد الهوى لا عبد الله . ولذلك شاط شيطان أن من الهوى إلهه ومعبوده ، فهو عبد الهوى وقراء في ، فقال « ذَلِكَ شَيْطان فيقال أنْ مَن الهوى الله عبد الله . ولذلك قال عمرو بن العاص للني صلى الله عليه وسلم بارسول الله عبد الهي طل الشيطان بيني و بين صلاتي وقراء في ، فقال « ذَلِكَ شَيْطان فيقال أنْ يَقال أنْ مَن المهوى الله عنه وبين صلاتي وقراء في ، فقال « ذَلِكَ شَيْطان أنْ يَقال أنْ مَن المُ عَنْ رَبْ فَإِذَا

<sup>( 1 )</sup> حديث مامنكم من أحد الاوله شيطان ـ الحديث : م من حديث ابن مـعود

<sup>(</sup> ٧ ) حديث ابن أبى العاص ان الشيطان حال بيني وبين صلاتي \_ الحديث : م من حديث ابن أبي العاص

<sup>(</sup>١) الاسرا: ٥٥ (١) الجائية: ٣٣

أَحْسَسْتُهُ فَتَمُوَّذُ بِاللهِ مِنْهُ وَأَنْفُلْ عَلَى يَسَارِكَ كَلاَثًا » قال ففعلت ذلك فأذهبه الله عني . وفي الخبر ( ) \* إِنَّ الْوُصُوء شَيْطَانًا كُيقَالُ لَهُ الْوَلْهَانُ فَاسْتَعِيذُوا بِاللهِ مِنْهُ ، ولا عحووسوسة الشيطان من القلب إلا ذكر ما سوى ما يوسوس به لأنه إذا خطر في القلب ذكر شيء، انعدم منه ما كان فيه من قبل ، ولكن كل شيء سوى الله تعالى ، وسوى ما يتعلق ٥٠ فيجوز أيضا أن يكون مجالا للشيطان. وذكر الله هو الذي يؤمن جانبه ، ويعلم أنه ليس للشيطان فيه مجال. ولا يمالج الشيء إلا بضده : وضد جميع وساوس الشيطان ذكر الله بالاستعادة ، والتبرى عن الحول والقوة، وهوممني قولك أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، ولاحول ولاقوة الابالله العلى العظيم . وذلك لا يقدر عليه إلا المتقون ، الغالب عليهم ذكر الله تعالى ، وأنحاالشيطان يطوف عليهم في أوقات الفلتات على سبيل الخلسة . وقال الله تعالى ( إِنَّ الَّذِينَ اتَّقَوْ ا إِذَا مُسَّتُهُمْ طَأَيْفٌ مِنَ الشَّيْطَانِ تَذَكُّرُوا فَإِذَا هُمْ شُبْصِرُونَ (١) وقال مجاهد في معنى عول الله تمالي (مِنْ شَرِّ الْوَسْوَ إِس أَخْنَاس (٢) ) قال هو منبسط على القلب ، فإذا ذكر الله تمالى خنس وانقبض ، و إذا غفل انبسط على قلبه . فالتطارد بين ذكر الله تعالى ووسوسة الشيطان ، كالتطارد بين النور والظلام ، وبين الليل والنهار . ولتضادهما قال الله تعالى (أَسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَانُ فَأَنْسَاهُمْ ذِكْرَ اللهِ (٢)) وقال أنس قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢٠ إِنَّ الشَّيْطَانَ وَاضِع مُنْ مُلُومَهُ عَلَى قَلْبِ ابْ آدَمَ فَإِنْ هُوَ ذَكَرَ اللهَ تَعَالَى خَنَسَ وَإِنْ تَسِي اللهَ تَعَالَى الْتَقَمَ قَلْبَهُ ، وقال ابن وضاح (٢) في حديث ذكره ، إذا بلغ الرجل أربعين سنة ولم يتب، مسح الشيطان وجهه بيده : وقال بأبي وجه من لايفلح . وكما أن الشهوات ممتزجة بلحم ابن آدم ودمه ، فسلطنة الشيطان أيضا سارية في لجمه ودمه ، ومحيطة بالقلب

<sup>(</sup>١) حديث اللوضوء شيطانا يقالله الوله الوله العلمان ـ الحديث : ه ت من حديث أبى بن كعب وقال غريب وليس اسناره بالذوى عند أسل الحريديث

<sup>(</sup> ٢ ) حديث أنس أن الشيطان واضع خرطومه على قلب ابن آدم سالحديث : ابن أبى الدنيا ف كتاب مكايد. الشيطان وأبو يعلى الموصلي وابن عدى في الكامل برضفه

<sup>(</sup> م ) حديث ابن وضاح إذا بلغ الرجسل أربعين سنة ولم يتب مسيح الشيطان بيده وجهه وقال بأبى وجه لابفلح لمأجدله أصلا

<sup>(</sup>١) الاعراف: ٢٠١ (١) الناس: ٤ (٣) الحادله: ٩٩

من جوانبه ، ولذلك قال صلى الله عليه وسلم ١٠ « إِنَّ الشَّيْطَانَ يَجْرِي مِنَ ابْنِ آدَمَ عَجْرَى الشهوات. الله مَ فَضَيَّقُوا جَارِيهُ بِالجُوعِ » وذلك لأن الجوع يكسر الشهوة ، وعجرى الشيطان الشهوات. ولأجل اكتناف الشهوات القلب من جوانبه قال الله تعالى، إخباراً عن إبليس (الأفْكُذَنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ الْمُسْتَقِيمَ ثُمَّ لاَ تِينَهُمْ مِنْ بَنِنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خُلْفِهِمْ وَعَنْ أَيَانِهِمْ وَعَنْ اللهُمْ صَرَاطَكَ المُسْتَقِيمَ ثُمَّ لاَ تَينَهُمْ مِنْ بَنِنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خُلْفِهِمْ وَعَنْ أَيَانِهِمْ وَعَنْ اللهُمْ صَرَاطَكَ المُسْتَقِيمَ ثُمَّ لاَ تَينَهُمْ مِنْ بَنِنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خُلْفِهِمْ وَعَنْ أَيَانِهِمْ وَعَنْ اللهُمْ وَعَنْ اللهُمْ وَعَنْ اللهُمْ وَعَنْ اللهُمْ مَنْ اللهُمْ مَنْ اللهُ عَلَيه وسلم (١٤ واللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُمْ مَنْ اللهُمْ اللهُمْ وَاللهُمُ اللهُمْ اللهُمْ مَنْ اللهُ عَلَى اللهُمْ وَاللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُ عَلَى اللهُمْ وَاللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ وَاللهُمُ اللهُمُ وَاللهُمُ وَاللهُمُ اللهُمُ اللهُ عَلَيه وسلم (اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمُ اللهُمُ اللهُ عَلَيه وسلم (اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ أَنْ فَعَلَ ذَلِكُ مَالَهُ الْحُدُى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ أَنْ فَعَلَ ذَلِكُ مَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ أَنْ مُو الْمُ الْحُدَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ أَنْ فَعَلَ ذَلِكُ اللهُ الْحُدُى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ أَنْ فَعَلَ ذَلِكُ مَا أَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ أَنْ فَعَلَ ذَلِكُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ أَنْ فَعَلَ ذَلِكُ مُعْلَلْهُ الْحُدُولُهُ الْحُنَالِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ أَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُهُ اللهُ اللهُه

فذكر رسول الله صلى الله عليه وسلم معنى الوسوسة ، وهى هذه الخواطر التي تخطر المعجأهة أنه يقتل و تنكح نساؤه ، وغير ذلك مما يصرفه عن الجهاد . وهذه الخواطر معلومة ، فإذا الوسواس معلوم بالمشاهدة ، وكل خاطر فله سبب ، ويفتقر إلى اسم يعرفه ، فاسم سببه الشيطان ، ولا يتصور أن ينفك عنه آدى ، وإنما يختلفون بعصيانه ومتابعته . ولذلك قال عليه السلام (٣) « ما من أحد إلاوكه شيطان » فقد اتضح بهذا النوع من الاستبصار معنى الوسوسة والإلهام ، والملك والشيطان ، والتوفيق والخذلان .

فبعد هذا نظر من ينظر فى ذات الشيطان ، أنه جسم لطيف ، أوليس مجسم وإنكان جسما فكيف يدخل بدن الإنسان ما هو جسم . فهذا الآن غير محتاج إليه فى علم المعاملة ، بل مثال الباحث عن هذا مثال من دخلت فى ثيابه حية ، وهو محتاج إلى إزالتها ودفع ضررها فاشتغل بالبحث عن لونها وشكلها ، وطولها وعرضها ، وذلك عين الجهل فصادمة الخواطر

<sup>(</sup>١) حديث ان الشيطان بجرى من ابن آدم عبرى الدم : تقدم

<sup>(</sup> ٢ ) حديث انالشيطان قعد لابنآ دم بطرقه ما الحديث: ن من حديث مبرة بن آبي فاك باسناد محيح

<sup>(</sup> ٣ ) حديث مامن أحد الاله شيطان \_ الحديث: تقدم

<sup>(</sup>١) الأعراف : ١٦ و١٧

الباعثة على الشرقد علمت ، و دل ذلك على أنه عن سبب لا محالة ، و علم أن الداعى إلى الشر المحذور في المستقبل عدو ، فقد عرف العدولا محالة ، فينبغى أن يشتغل بمجاهدته . وقدع قل الله الله سبحانه عداوته في مواضع كثيرة من كتابه ، ليؤمن به و يحترز عنه ، فقال تعالى (إنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُو فَا يَّخِذُوهُ عَدُو الإَنْ الْمَالِي السَّعِير (١٠) الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُو فَا السَّعِير (١٠) وقال تعالى (أكم أُعْهَدُ إلَيْكُمُ يَانَي آدَمَ أَنْ لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ إِنَّهُ لَـكُمْ عَدُو مُبِينَ (٢٠) فينبني للعبد أن يشتغل بدفع العدو عن نفسه ، لا بالسؤال عن أصله و نسبه ومسكنه فينبني للعبد أن يشتغل بدفع العدو عن نفسه ، لا بالسؤال عن أصله و نسبه ومسكنه

نعم ينبنى أن يسأل عن سلاحه ليدفعه عن نفسه، وسلاح الشيطان الهوى والشهوات، وذلك كاف للعالمين. فأما معرفة ذاته وصفاته وحقيقته ، نعوذ بالله منه ، وحقيقة الملالكة ، فذلك ميدان العارفين المتغلغلين في علوم المكاشفات ، فلا يحتاج في علم المعاملة إلى معرفته

نعم ينبنى أن يعلم أن الخواطر تنقسم إلى ما يعلم قطعاً أنه داع إلى الشر ، فلا يخنى كونه وسوسة ، وإلى ما يعلم أنه داع إلى الخير ، فلا يشك فى كونه إلها ما . وإلى ما يتردد فيه ، فلا يدرى أنه من لمة الملك ، أو من لمة الشيطان ، فإن من مكايد الشيطان أن يعرض الشر في معرض الخير ، والتمييز في ذلك غامض ، وأكثر العباد به يهلكون ، فإن الشيطان لا يقدر على دعائهم إلى الشرالصر بح ، فيصور الشر بصورة الخير ، كما يقول المعالم بطر بن الوعظ ، أما تنظر عباد الله ، تنقذه من المعاطب بنصحك و وعظك ، وقد أشر فوا على النار ، أمالك رحمة على عباد الله ، تنقذه من المعاطب بنصحك و وعظك ، وقد أنهم الله عليك بقلب بصير ، ولسان ذلق ، ولهجة مقبولة ، فكيف تكفر فعمة الله تعالى ، وتتعرض لسخطه ، وتسكت عن إشاعة العلم ، ودعوة الخلق إلى الصراط المستقيم . ولا يزال يقرر ذلك في نفسه ، ويستجر ، بلطيف الحيل ، إلى أن يشتغل بوعظ الناس . ثم يدعوه بعد ذلك إلى أن يتزين اهم ويتصنع بلطيف الحيل ، إلى أن يشتغل بوعظ الناس . ثم يدعوه بعد ذلك إلى أن يتزين اهم ويتصنع بنطيف الحيل ، ولا يزال يقرر ذلك عنده ، وهو في أثنائه يؤ كد فيه شو ائب الرياء ، وتبول الحلق ، ولا يزال يقرر ذلك عنده ، وهو في أثنائه يؤ كد فيه شو ائب الرياء ، وتبول الحلق ، ولذة الجاه ، والتعزز بكثرة الأتباع والسلم ، والنظر إلى الحلق بمين الاحتقار فيستدرج المسكين بالنصح إلى الهلاك ، فيتكلم وهو يظن أن قصده الخير ، وإعما فصده فيستدرج المسكين بالنصح إلى الهلاك ، فيتكلم وهو يظن أن قصده الخير ، وإعما فصده

<sup>(</sup>١) فاطر: ١٠ (٢) يس: ٩٠

الجاه والقبول. فيهلك بسببه، وهو يظن أنه عند الله عكان، وهو من الذين قال قيهم رسول الله صلى الله عليه وسلم (۱) « إنَّ الله كَيْوُيَّدُ هَذَا الدِّينَ بِقَوْمٍ لاَخَلاقَ لَهُمْ » (۲) دَوَ إنَّ الله كَيْوُيَّدُ هَذَا الدِّينَ بِالرَّجُلِ الله إلا الله، فقال كله حق ولا أقولها لعيسى ابن مريم صلى الله عليه وسلم ، فقال له قل لا إله إلا الله، فقال كلة حق ولا أقولها بقولك. لأن له أيضا تحت الخير تلبيسات ، وتلبيسات الشيطان من هذا الجنس لا تتناهى وبها يهلك العلماء ، والعباد والزهاد ، والفقراء والأغنياء ، وأصناف الخلق ممن يكرهون في المامى المكشوفة . وسنذكر جملة من ظاهر الشر ، ولا يرضون لأنفسهم الخوض في المعاصى المكشوفة . وسنذكر جملة من طاهر الشر ، ولا يرضون لأنفسهم الخوض في المعاصى المكشوفة . وسنذكر جملة من مكايد الشيطان في كتاب الفرور ، في آخر هذا الربع . ولملنا إن أمهل الزمان صنفنا فيه كتابا على الخصوص ، نسميه تلبيس إبليس . فإنه قد انتشر الآن تلبيسه في البلاد والساد كتابا على الخصوص ، نسميه تلبيس إبليس . فإنه قد انتشر الآن تلبيسه في البلاد والساد كتابا على الخصوص ، نسميه تلبيس إبليس . فإنه قد انتشر الآن تلبيسه في البلاد والعاد الشيطان ومكامده

فق على العبد أن يقف عند كل مَ يخطر له ، ليعلم أنه من لمة الملك أو لمة الشيطان. وأن يمن النظر فيه بعين البصيرة ، لا بهوى من الطبع ، ولا يطلع عليه إلا بنورالتقوى والبصيرة وغزارة العلم . كما قال تعالى (إنَّ الَّذِينَ اتَّقُوا إذَا مَسَّهُمْ طَا يُف مِن الشَّيْطَانِ تَذَكُرُ وا(١) مَ وغزارة العلم . كما قال تعالى (إنَّ الَّذِينَ اتَّقُوا إذَا مَسَّهُمْ طَا يُف مِن الشَّيْطَانِ تَذَكُرُ وا(١) أى رجعوا إلى نور العلم (فَإِذَا هُمْ مُبْصِرُونَ (١) أى ينكشف لهم الإشكال . فأما من لم يرض نفسه بالتقوى ، فيميل طبعه إلى الإِذعان بتلبيسه بمتابعة الهوى ، فيكثر فيه غلطه ، يرض نفسه بالتقوى ، فيميل طبعه إلى الإِذعان بتلبيسه بمتابعة الهوى ، فيكثر فيه غلطه ، ويتعجل فيه هلاكه وهو لا يشعر . وفي مثلهم قال سبحانه وتعالى (وَبَدَالَهُمْ مِنَ اللهِ مَا لَمْ يَكُو نُوا يَحْتَسِبُونَ (١) ويَل هي أعمال ظنوها حسنات ، فإذا هي سيئات .

وأغمض أنواع علوم المعاملة الوقوف على خدع النفس، ومكايد الشيطان، وذلك فرض عين على كل عبد، وقد أهمله الخلق، واشتغلوا بعلوم تستجر إليهم الوسواس، وتسلط عليهم الشيطان، وتنسيهم عداوته، وطريق الاحتراز عنه. ولا ينجى من كثرة الوسواس إلا سد أبواب الخواطر،

<sup>(</sup>١) حديث إن الله يؤيد هذا الدين بأقوام لاخلاق لهم : ن من حديث أنس باسناد جيد

<sup>(</sup> ٧ ) حديث إن الله يؤيد هذا الدين بالرجل الفاجر : متفق عليه من حديث أبي هريرة وقد تقدم في العلم

<sup>(1)</sup> و (٢) الاعراف: ١٠٠ (٦) ازم: ٧٧

وآبوابها الحواس الحس، وأبوابها من داخل الشهوات وعلائق الدنيا. والخلوة في بيت مظلم تسد باب الحواس، والتجرد عن الأهل والمال يقلل مداخل الوسواس من الباطن، ويبق مع ذلك مداخل باطنه في التخيلات الجارية في القلب، وذلك لا يدفع إلا بشغل القلب بذكر الله تعالى. ثم إنه لا يزال يجاذب القلب وينازعه، ويلهيه عن ذكر الله تعالى، فلا بدمن مجاهدته وهذه مجاهدة لا آخر لها إلا الموت، إذ لا يتخلص أحد من الشيطان ما دام حيا

أم قد يقوى بحيث لا ينقاد له ، ويدفع عن نفسه شره بالجهاد ، ولكن لا يستنى قط عن الجهاد والمدافعة مادام الدم يجرى في بدنه ، فإنه مادام حيا فأبواب الشيطان مفتوحة إلى قلبه لا تنغلق ، وهي الشهوة والغضب ، والحسد والطمع ، والشره وغيرها ، كاسيأ تى شرحها ومهما كان الباب مفتوحا ، والعدو غير غافل ، لم يدافع إلا بالحراسة والمجاهدة . قال رجل للحسن : يا أبا سعيد . أينام الشيطات ؟ فتبسم وقال ، لو نام لاسترحنا . فإذاً لا خلاص للمؤمن منه . نم له سبيل إلى دفعه و تضعيف قو ته . قال صلى الله عليه وسلم (١) «إن المؤمن منه مهزول، وقال قيس بن الحجاج ، قال لي سيطاني ، دخلت فيك وأنا مثل الجزور ، وأنا الآن ممن العصفور . قلت ولم ذاك ؟ قال تذيبني بذكر الله تعالى .

فأهل التقوى لا يتعذر عليهم سد أبواب الشيطان، وحفظها بالحراسة، أعنى الأبواب الظاهرة، والطرق الجلية التي تفضى إلى المعاصى الظاهرة. وإنما يتعثرون في طرقه الغامضة فإنهم لا يهتدون إليها فيحرسونها، كما أشرنا إليه في غرور العاماء والوعاظ. والمشكل أن الأبواب المفتوحة إلى القلب للشيطان كثيرة، وباب الملائكة باب واحد. وقد التبسيذلك الباب الواحد بهذه الأبواب المكثيرة. فالعبدفيها كالمسافر الذي يبقى في بادية كثيرة الطرق غامضة المسالك، في ليلة مظامة. فلا يكاد يعلم الطريق إلا بعين بصيرة، وطلوع شمس مشرقة والعين البصيرة ههنا هي القلب المصنى بالتقوى، والشمس المشرقة هو العلم الغزير ،المستفاد من كتاب الله تعالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، مما يهدى إلى غوامض طرقه، و إلا فطرقه كثيرة وغامضة

<sup>(</sup>١) حديث إن المؤمن ينفي شيطانه ـ الحديث : أحمد من حديث أبي هريرة وفيه أبن لهيعة

قال عبد الله بن مسمود رضى الله عنه (١) خط لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم يوما خطا وقال « هَذَا سَبِيلُ الله به ثم خط خطوطا عن يمين الخط وعن شماله ، ثم قال « هَذِهِ سُبُلُ عَلَى كُلِّ سَبِيلِ مِنْهَا شَيْطَانُ يَدْعُو إِلَيْهِ » ثم تلا( وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيماً فَا تَبِعُوهُ وَهُمُ تَلَّا وَاللهُ عَلَى كُرَهُ طَرِقه وَلا تَنْبِعُوا السَّبُلُ (١) لنلك الخطوط فبين صلى الله عليه وسلم كثرة طرقه

فانظّر الآن إلى حيله وأضطراوه الراهب إلى هذه الكبائر . وكل ذلك لطاعته له في قبول الجاربة للمعالجة ، وهو أمر هين ، وربما يظن صاحبه أنه خير وحسنة ، فيحسن ذلك في قلبه بخنى الهوى ، فيقدم عليه كالراغب في الخير ، فيخرج الأمر بعد ذلك عن اختياره،

<sup>(</sup>١) حديث ابن مسعود خط لنارسول الله صلى الله عليه وسلم خطا فقال هذا سبيل الله ـ الحديث :ن في السكرى وك وقال صحيح الاسناد

<sup>(</sup> ٢ ) حديث كان راهب فى بنى اسرائيل فأخذ الشيطان جارية خنقها وألتى فى قاوب آهلهاال دوا.ها عند الراهب \_ الحديث : بطوله فى تأويل فوله تعالى كمثل الشيطان إذ قال للانسان اكفر . ابن أبى الدنيا فى مكايد الشيطان وابن مردويه فى تفسيره فى حديث عبيد بن أبى رفاعة مرسلا وللحاكم نحودمو قو فاعلى على بن أبى طالب وقال صحيح الأسنادو وصله بطين فى مسنده من حديث على

<sup>(</sup>۱) الانعام: ۳ه و (۲) الحشر: ۱۹

ويجره البعض إلى البعض ، بحيث لايجسد محيصا . فنعوذ بالله من تضييع أوائل الأمور . وإليه الإِشَارة بقوله صلى الله عليه وسلم (١) « مَن ْ حَامَ حَوْلَ الْحِنَى يُوشِكُ أَنْ يَقَعَ فِيهِ ،

# بيان

#### تفصيل مداخل الشيطان إلى القلب

اعلم آن مثال القلب مثال حصن ، والشيطان عدو يريد أن يدخل الحصن ، فيملكه ويستولى عليه . ولا يقدر على حفظ الحصن من العدو إلا بحراسة أبواب الحصن ومداخله ومواضع ثلمه . ولا يقدر على حراسة أبوابه من لا يدرى أبوابه . فما ية القلب من وسواس الشيطان واجبة ، وهو فرض عين على كل عبد مكلف . وما لا يتوصل إلى الواجب إلابه فهو أيضا واجب . ولا يتوصل إلى دفع الشيطان إلا عمر فة مداخله . فصارت معر فة مداخله واجبة . ومداخل الشيطان وأبوابه صفات العبد ، وهي كثيرة ، ولكنا نشير إلى الأبواب العظيمة الجارمة مجرى الدروب ، التي لا تضيق عن كثرة جنود الشيطان

فن أبوابه العظيمة الغضب والشهوة . فإن الغضب هو غول العقل ، وإذا ضعف جند العقل هجم جندالشيطان . ومهما غضب الإنسان لعب الشيطان به ، كما يلعب الصبى بالمكرة . فقد روى أن موسى عليه السلام ، لقيه ابليس ، فقال له ياموسى أنت الذى اصطفاك الله برسالته وكلك تكليما ، وأنا خلق من خلق الله أذ نبت ، وأريد أن أتوب ، فاشفع لى إلى ربى أن يتوب على ، فقال موسى نعم · فلما صعد موسى الجبل ، وكلم ربه عز وجل، وأراد النزول ، قال له ربه أد الأمانة · فقال موسى يارب ، عبدل أبليس يريد أن تشوب عليه ، فأوحى الله تعالى إلى موسى ، ياموسى قد قضيت حاجتك ، مره أن يسجد لقبر آدم حتى يتاب عليه . فلق موسى أبليس ، فقال له قدقضيت حاجتك ، أمرت أن تسجد لقبر آدم حتى يتاب عليك . فغضب واستكبر ، وقال لم أسجد له حيا أأسجد له ميتا ! ثم قال ياموسى حتى يتاب عليك . فغضب واستكبر ، وقال لم أسجد له حيا أأسجد له ميتا ! ثم قال ياموسى حتى تنضب فإن روحى فى قلبك ، وعينى فى عينك ، وأجرى منك مجرى الدم أذكر نى عند ثلاث لا أهلكك فيهن ، أذكر نى حين تغضب فإن روحى فى قلبك ، وعينى فى عينك ، وأجرى منك مجرى الدم أذكر نى

<sup>(</sup>۱) حدیث من حام حول الحمی یوشك أن يقع فيه : متفق عليه من حدیث النمان بن بشير من يرتع حول الحمی یوشك أن یواقعه لفظ خ

إذا غضبت ، فإنه إذا غضب الإنسان نفخت في أنفه ، فما يدرى مايصنع . واذكر في حين تلقى الزحف ، فأذكره زوجته وولده وأهله حتى يولى واياك أن تجلس إلى امرأة ليست بذات محسرم ، فإنى رسولهما إليك ورسولك إليها ، فلا أزال حتى أفتنك بها وأفتنها بك

فقد أشار بهذا إلى الشهوة والنضب والحرض، فإن الفرار من الزحف حرص على الدنيا، وامتناعه من السجود لآدم ميتا هو الحسد، وهو أعظم مداخله

وقد ذكر أن بعض الأولياء قال لإبليس ، أرنى كيف تغلب ابن آدم ، فنال آخذه عند النفسب وعند الهموى . فقد حكى أن ابليس ظهر لراهب ، فقال له الراهب ، أى أخلاق بنى آدم أعون لك ؟ قال الحدة . فإن العبد إذا كان حديدا قلبناه كما يقلب الصبيان الكرة . وقيل إن الشيطان يقول كيف يغلبني ابن آدم وإذا رضى جئت حتى أكون في قلبه ، وإذا غصب طرت حتى أكون في رأسه !

ومن أبوابه العظيمة الحسد والحرص. فيها كان العبد حريصاعلى كلشيء ، أعماه حرصه وأصمه. إذ قال صلى الله عليه وسلم (١) د حُبَّكَ لِلشَّيْء يُعْمِي وَيُصِمُ » ونور البصيرة هو الذي يعرف مداخل الشيطان. فإذا غطاه الحسد والحرص لم يبصر. فينئذ يجد الشيطان فرصة ، فيحسن عند الحريص كل ما يوصله إلى شهوته ، وإن كان منكرا وفاحشا

فقد روى أن نوحا عليه السلام لما ركب السفينة ، حمل فيها من كل زوجين اثنين كا أمره الله تعالى . فرأى في السفينة شيخا لم يعرفه ، فقال له نوح ، ما أدخلك ؟ فقال دخلت لأصيب قلوب أصحابك ، فتسكون قلوبهم معى وأبدانهم معك . فقال له نوح أخرج منها ياعدوالله فإنك لعين . فقال له ابليس ، خمس أهلك بهن الناس ، وسأحدثك منهن بثلاث ولا أحدثك باثنتين . فأوحى الله تعالى إلى نوح أنه لا حاجة الكبالثلاث ، فليحدثك بالاثنتين فقال له اللتان لا تكذباني ، هما اللتان لا تخلفاني ، بهما أهلك الناس فقال له نوح ما الاثنتان ؟ فقال هما اللتان لا تكذباني ، هما اللتان لا تخلفاني ، بهما أهلك الناس الحرص والحسد . فبالحسد لعنت ، وجعلت شيطانا رجيما . وأما الحرص ، فإنه أبيح لآدم الجنة كله إلا الشجرة فأصبت حاجتي منه بالحرص

<sup>(</sup>١) حديث حبك الشيء يعمي ويصم: أبوداود من حديث أبي الدرداء بإسناد ضعيف

ومن أبوابه العظيمة الشبع من الطعام ، و إن كان حلالا صافيا . فإن الشبع يقوى الشهوات ، والشهوات أسلحة الشيطان . فقد روى أن إبليس ظهر ليحبى بن زكريا عليها السلام ، فرأى عليه معاليق من كل شيء ، فقال له يا إبليس ، ماهذه المعاليق ؟ قال هذه الشهوات التي أصدت بها ابن آدم . فقال فهل لى فيهامن شيء ؟ قال ربحا شبعت فثقلناك عن الصلاة وعن الذكر . قال فهل غير ذلك ؟ قال لا . قال لله على أن لاأملا بطني من الطعام أبدا ، فقال له إبليس ، ولله على أن لاأنصح مسلما أبدا

ويقال في كثرة الأكل ست خصال مذمومة

أولها :أن يذهب خوف الله من قلبه الثانى : أن يذهب رحمة الخلق من قلبه ، لأنه يظن أنهم كلهم شباع والثالث : أنه يثقل عن الطاعة والرابع : أنه إذا سمع كلام الحكمة لا يجدله رقة والخامس : أنه إذا تكلم بالموعظة والحكمة لا يقع في قلوب الناس والسادس : أن يهيج فيه الأمراض

ومن أبوابه حب التزين من الأثاث والثياب والدار . فإن الشيطان إذا رأى ذلك غالبا على قلب الإنسان ، باض فيه وفرخ ، فلا يزال يدعوه إلى عمارة الدار ، وتزيين سقوفها وحيطانها ، وتوسيع أبنيتها ، ويدعوه إلى التزين بالثياب والدواب ، ويستسخره فيها طول عمره ، وإذا أوقعه في ذلك فقد استفنى أن يمود إليه ثانية ، فإن بعض ذلك يجره إلى البعض فلا يزال يؤديه من شيء إلى شيء إلى أن يساق إليه أجله فيموت ، وهو في سبيل الشيطان واتباع الهوى ، ويخشى من ذلك سوء العاقبة بالكفر . نعوذ بالله منه

ومن أبوابه العظيمة الطمع في الناس ، لأنه إذا غلب الطمع على القلب ، لم يزل الشيطان يحبب إليه التصنع والتزين لمن طمع فيه ، بأنواع الرياء والتلبيس ، حتى يصير المطموع فيه كأنه معبوده . فلا يزال يتفكر في حيلة التوددوالتحبب إليه ، ويدخل كل مدخل للوصول إلى ذلك، وأقل أحو اله الثناء عليه عاليس فيه ، والمداهنة له بترك الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر فقد روى صفوان بن سليم ، أن إبليس تمثل لعبد الله بن حنظلة ، فقال له يا ابن حنظلة ، وأن على خيرا أخذت ، وإن كان أحفظ عنى شيئا أعلمك به ، فقال لاحاجة لى به ، قال انظر فإن كان خيرا أخذت ، وإن كان

شرا رددت . يا بن حنظلة ، لاتسأل أحدا غير الله سؤال رغبة ، وانظر كيف تكون إذا غضبت : فإنى أملكك إذا غضبت

ومن أبوابه العظيمة العجلة و ترك التثبت في الأمور. وقال صلى الله عليه وسلم (1) « الْمَجَلةُ مِنَ الشَّيْطَانُ وَالتَّأْنَى مِنَ اللهِ تَعَالَى » وقال عزوجل ( خُلِق الْإِنْسَانُ مِنْ عَجَلِ (1)) وقال من الله عليه وسلم ( وَلاَ تَمْجَلُ بِالْقُوْءَانِ مِنْ تَعالَى ( وَكَانَ الْإِنْسَانُ عَجُولاً (1)) وقال لنبيه صلى الله عليه وسلم ( وَلاَ تَمْجَلُ بِالْقُوْءَانِ مِنْ تَعالَى ( وَكَانَ الْإِنْسَانُ عَجُولاً (1)) وهذا لأن الأعمال ينبغي أن تكون بعد التبصرة والمعرفة والمعرفة والمعرفة والمعرفة من يُقضَى إلَيْكَ وَحْيَهُ (1)) وهذا لأن الأعمال ينبغي أن تكون بعد التبصرة والمعرفة والمعرفة من ذلك وعند الاستعجال يروج الشيطان شره على الإنسان من حيث لايدرى

فقد روى أنه لما ولد عيسى بن مريم عليه السلام، أنت الشياطين إبليس، فقالوا أصبحت الأصنام قد نكست رءوسها ، فقال هذا حادث قد حدث ، مكانكم ، فطار حتى أتى خافق الأرض ، فلم يجد شيئا ، ثم وجد عيسى عليه السلام قد ولد ، وإذا الملائكة حافين به ، فرجع إلىهم فقال إن نبيا قد ولد البارحة ، ما حملت أنثى قط ولا وضعت إلا وأنا حاضرها إلا هذا فأيسوا من أن تعبد الأصنام بعد هذه الليلة ، ولكن ائتوا بنى آدم من قبل العجلة والخفة

ومن أبوابه العظيمة الدرام والدنانير ، وسائر أصناف الأموال من العروض والدواب والمقار ، فإن كل مايزيد على قدر القوت والحاجة فهو مستقر الشيطان . فإن من معهقو تهفهو فارغ القلب . فاو وجد مائة دينار مثلا على طريق ، انبعث من قلبه عشر شهوات ، تحتاج كل شهوة منها إلى مائة دينار أخرى ، فلا يكفيه ماوجد ، بل يحتاج إلى تسعمائة أخرى ، وقد كان قبل وجود المائة مستغنيا . فالآن لما وجد مائة ، ظن أنه صار بها غنيا ، وقد صار محتاجا إلى تسعمائة ، ليشترى دار ايعمرها ، وليشترى جارية ، وليشترى أثاث البيت ، ويشترى الثياب الفاخرة ، و نكل شيء من ذلك يستدعى شيئا آخر بابق به ، وذلك لا آخر له ، فيشم في هاوية آخرها عمق جهنم ، فلا آخر لها سواه

<sup>(</sup>١) حديث العجلة من الشيطان والتأني من الله :ت من حديث سهل بن سعد بلفظ الاناة وقال حسن

<sup>(</sup>١) الانبياء: ٧٧ (١) الاسراء: ١١ (١) يه: ١١٤

قال ثابت البنانى ، (1) لما بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم ، قال ابليس لشياطينه ، لقد حدث أص ، فانظر وا ما هو . فانطلقوا حتى أعيوا ، ثم جاؤا وقالوا ما ندرى ، قال أنا آنيكم بالخبر . فذهب ثم جاء وقال ، قد بعث الله محمدا صلى الله عليه وسلم ، قال فجمل يرسل شياطينه إلى أصعاب النبي صلى الله عليه وسلم ، فينصر فون خائبين ، ويقولون ما صحبنا قوما قط مثل هؤ لاء ، نصيب منهم ، ثم يقو ، ون إلى صلاتهم فيمحى ذلك . فقال ابليس ، رويدا بهم ، عسى الله أن يفتح لهم الدنيا ، فنصيب منهم حاجتنا

وروى أن عيسى عليه السلام توسد يوما حجرا ، فر به ابليس ، فقال ياعيسى رغبت فى الدنيا ! فأخذه عيسى حلى الله عليه وسلم ، فرمى به من تحت رأسه ، وقال هذا لك مع الدنيا . وعلى الحقيقة من يملك حجرا يتوسد به عند النوم ، فقد ملك من الدنيا ما يمكن أن يكون عدة للشيطان عليه . فإن القائم بالليل مثلا للصلاة ، مهاكان بالقرب منه حجر يمكن أن يتوسده ، فلا يزال يدعوه إلى النوم وإلى أن يتوسده ، ولولم يكن ذلك لكان لا يخطر له ذلك ببال ، ولا تتحرك رغبته إلى النوم . هذا فى حجر . فكيف بمن يملك المخاد الميثرة ، والفرش الوطيئة ، والمنتزهات الطيبة ، فتى ينشط لعبادة الله تمالى

ومن أبوابه العظيمة البخل وخوف الفقر ، فإذذلك هو الذي يمنع من الإنفاق والتصدق ويدعو إلى الادخار والكنز والعذاب الأليم ، وهو الموعود المكاثرين كما نطق به القرءان العزيز ، قال خيشة بن عبد الرحمن ، إن الشيطان يقول ، ما غلبني ابن آدم غلبة فلن يغلبني على ثلاث : أن آميه أن يأخذ المال من غير حقه ، وإنفاقه في غير حقه ، ومنعه من حقه . وقال سفيان ، ليس للشيطان سلاح مثل خوف الفقر : فإذا قبل ذلك منه أخذ في الباطل ومنع من الحق ، وتكلم بالهوى ، وظن بربه ظن السوء

ومن آفات البخل الحرس على مــاززمة الأسواق لجمع المال، والأسواق هي معشش

<sup>(</sup>١) حديث ثابت لمابعث صلى الله عليه وسلم قال ابليس لشياطينه لقد حدث أمر - الحديث: ابن أبي الدنيا في مكايد الشيطان هكذا مرسلا

الشياطين. وقال أبو أمامة ، إن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال (') « إِنَّ أَبْلِيسَ لَمَّا نَوْلَ إِلَى الْأَرْضِ وَجَعَلْتَنِى رَجِياً فَاجْعَلْ لِى بَيْنًا قَالَ الْحُمَّامُ قَالَ الْجُعَلْ لِى بَيْنًا قَالَ الْحُمَّامُ قَالَ الْجُعَلْ لِى عَبْلَما قَالَ الْمُعَامُكُ مَا لَمْ الْجُعَلْ لِى طَعَامُكَ مَا لَمْ الْجُعَلْ لِى طَعَامُكَ مَا لَمْ وَجَعَلْ لِى طَعَامُكَ مَا لَمْ وَجَعَلْ لِى عَبْلِهِ قَالَ اجْعَلْ لِى شَرَابًا قَالَ اكْلُ مُسْكِرٍ قَالَ اجْعَلْ لِى مُؤَذِّنًا قَالَ الْمُعَلِي اللهُ وَاللهُ اللهُ ا

ومن أبوابه العظيمة التعصب المذاهب والأهواء، والحقد على الخصوم، والنظر إليهم بمين الازدراء والاستحقار. وذلك مما يهك العباد والفساق جيما. فإن الطمن فى الناس، والاشتغال بذكر نقصهم، صفة مجبولة فى الطبع من الصفات السبعية. فإذا خيل إليه الشيطان أن ذلك هو الحق، وكان مو افقا لطبعه، غلبت حلاوته على قلبه، فاشتغل به بكل همته، وهو بذلك فرحان مسرور، يظن أنه يسعى فى الدين، وهو ساع فى اتباع الشياطين فترى الواحد منهم يتعصب لأبى بكر الصديق رضى الله عنه، وهو آكل الحرام، ومطلق اللسان بالفضول والكذب، ومتعاط لأنواع الفساد، ولو رآه أبو بكر لكان أول عدو رضى الله عنه، أبى بكر من أخذ سبيله، وسار بسيرته، وحفظ ما بين لحييه. وكان من سيرته رضى الله عنه ، أن يخر من أخذ سبيله، وسار بسيرته، وحفظ ما بين لحييه. وكان من سيرته الفضولي أن يدى ولاءه وحبه ، ولا يسير بسيرته

ونرى فضوليا آخر يتعصب لعلي رضي الله عنه ، وكان من زهد علي وسيرته ، أنه لبس في خلافته ثوبا اشتراه بثلاثة درام ، وقطع رأس الكين إلى الرسغ ، ونرى الفاسق لابسا لثياب الحرير ، ومتجملا بأموال اكتسبها من حرام، وهو يتعاطى حب علي رضى الله عنه ويدعيه ، وهو أول خصائه يوم القيامة

<sup>(</sup>١) حديث أبى أمامة ان إبليس لمانزل إلى الارض قال يارب أنزلنى الىالارض وجعلنى رجيا فاجعللى بيتا قال الحمام ـ الحديث: الطبرانى فى السكبير واسناده ضعيف جداورواه بنحوه من حديث ابن عباس باسناد ضعيف أيضا

وليت شعرى من أخذ ولدا عن يزالإنسان هو قرة عينه ، وحياة قلبه ، فأخذ يضربه وبمزقه ، وينتف شعره ويقطعه بالقراض ، وهو مع ذلك يدى حب أبيه وولاء ، فكيف يمكن حاله عنده ؟ ومعاوم أن الدين والشرع كانا أحب إلى أبى المروع وعمر وعالى وسائر الصحابة رضى الله عنهم ، من الأهل والواد ، بل من أ هسهم . والمستمون الماسي الشرع هم الذين يمزقون الشرع ، ويقطعونه بمقاريض الشهوات ، ويتوددون به إلى عدو الله إبليس وعدو أوليائه . فترى كيف يكون حالهم يوم القيامة عند الصحابة ، وعند أولياء الله تعالى الابل لوكشف الغطاء ، وعرف هؤلاء ما يحبه الصحابة في أمة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، لاستحيوا أن يجروا على اللسان ذكره مع قبح أفعالهم ، ثم إن الشيطان يخيل إليهم أن من مات مجالاً بي بكر وعمر ، فالنار لا يحوم حوله ، ويخيل إلى الآخر أنه إذا إليهم أن من مات مجالاً بي بكر وعمر ، فالنار لا يحوم حوله ، ويخيل إلى الآخر أنه إذا مات عبا له بي ، لم يكن عليه خوف ، وهذا رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول (١) لفاطمة وضي الله عنها ، وهي بضعة منه (١) « إعملي فإنى لاأغني عنك من الله شيئاً » وهدذا مثال أوردناه من جملة الأهواء

وهكذا حكم المتصبين الشافعي وأبي حنيفة ومالك وأحمد، وغيره من الأعة. فكل من اذعى مذهب إمام، وهو ليس يسير بسيرته، فذلك الإمام هو خصمه يوم القيامة، إذ يقول له: كان مذهبي الممل دون الحديث باللسان، وكان الحديث باللسان لأجل العمل لالأجل الهذيان، فما بالكخالفتني في العمل والسيرة، التي هي مذهبي ومسلكي الذي سلكته وذهبت فيه إلى الله تعالى، ثم ادعيت مذهبي كاذبا، وهذا مدخل عظيم من مداخل الشيطان قد أهلك به أكثر العالم، وقد سلمت المدارس لأقوام قل من الله خوفهم، وضعفت في الدين بصيرتهم، وقويت في الدنيا رغبتهم، واشتد على الاستتباع حرصهم، ولم يتمكنوا من الاستنباع وإقامة الجاه إلا بالتعصب، فبسوا ذلك في صدوره، ولم ينبهوه على مكايد الشيطان فيه، بل نابوا عن الشيطان في تنفيذ مكيدته، فاستمر الناس عليه، ونسوا أمهات دينهم، فقد هلكوا وأهلكوا، فالله تعالى يتوب علينا وعليهم

<sup>(</sup>١) حديث فاطمة بضعة منى: متفق عليه منحديث السور بن نحرمة

<sup>(</sup> ٢ ) حديث إنى لاأغنى عنك من الله شيئا. قاله لفاطمة متفق عليه من حديث أبي هريرة

وقال الحسن: بلغنا أن إبليس قال : سوّلت لأمة محمدصلي الله عليه وسلم المعاصى، فقصموا ظهرى بالاستغفار. فسوّلت لهم ذبوبا لايستغفرون الله تعالى منها ، وهي الأهواء. وقد صدق الملموث ، فإنهم لايملمون أن ذلك من الأسباب التي تجر إلى المعاصى ، فكيف يستغفرون منها .

ومن عظيم حيل الشيطان ، أن يشغل الأنسان عن نفسه ،بالاختلافات الواقعة بين الناس فى المذاهب والخصومات. قال عبد الله بن مسعود: جلس قوم يذكرون الله تعالى ، فأتاهم الشيطان ليقيمهم عن مجلسهم ، ويفرق بينهم ، فلم يستطع . فأتى رفقة أخرى يتحدثون بحديث الدنيا ، فأفسد بينهم ، فقاموا يقتتاون ، وليس إياهم يريد ، فقِام الذين يذكرون الله تعالى ، فاشتغلوا بهم ، يفصاون بيهم ، فتفرقوا عن مجلسهم ، وذلك مرادالشيطان منهم ومن أبوابه حمل العوام الذين لم يمارسوا العلم ولم يتجروا فيه ، على التفكر في ذات الله تمالى وصفاته ، وفي أمور لا يبلغها حد عقولهم ، حتى يشككمهم في أصل الدين ، أو يخيل إليهم في الله تمالي خيالات يتعالى الله عنها ، يصبر بها كافرا أومبتدعا ، وهو بهفر حمسرور مبتهج عا وقع في صدره ، يظن ذلك هو المرفة والبصيرة ، وأنه انكشف لهذلك بذكائه وزيادة عقله . فأشد الناس حماقة أقواه اعتقادا في عقل نفسه ، وأثبت الناس عقلا أشدهم اتهاما لنفسه ، وأكثرهم سؤالا من العامـاء . قالبّ عائشة رضى الله عنها قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) « إِنَّ الشَّيْطَانَ يَا نَى أَحَدَكُمْ فَيَقُولُ مَنْ خَلَقَكَ ؟ فَيَقُولُ اللهُ تَبَارَكَ وَتَمَالَى فَيَقُولُ ۚ فَمَنْ خَلَقَ اللهَ ؟ فَإِذَا وَجَدَ أَحَدُكُمْ ذَلِكَ فَلْيَقُلْ آمَنْتُ بِاللهِ وَرَسُولِهِ فَإِنَّ ذَلِكَ يُذْهِبُ عَنْهُ » والنبي صلى الله عليه وسلم لم يأمر بالبحث في علاج هذا الوسواس، فإن هذا وسواس يجده عوام الناسدونالعلماء .وإنما حق العوامأن يؤمنواريسلموا ،ويشتغلوا بعبادتهم ومعايشهم ، ويتركوا العلم للعلماء . فالعامى لو يزنى ويسرق كان خيراله من أن يتكلم في العلم . فإنه من تكلم في الله وفي دينه من غير إتقان العلم ، وقع في الكفر من حيث لايدري . كمن بركب لجة البحروهو لايعرفالسباحة . ومكايدالشيطان فما يتعلق بالعقائد

<sup>(</sup>١) حديث عائشة أن الشيطان يأتى أحدكم فيتول من خلقك فيقول الله ــ الحديث : أحمد والبرار وأبو يعلى في مسانيدهم ورجاله ثقات وهومتفق عليه من حديث أبي هريرة

والمذاهب لأنعصر ، وإنما أردنا بمــا أوردناه المثال

ومن أبوابه سوء الظن بالمسلمين ..قال الله تعالى ( يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَجْتَنَبُوا كَثِيراً مِنَ الطَّنَّ إِنَّ بَمْضَ الطَّنَّ إِنَّ بَمْضَ الطَّنَ إِنَّ بَمْنَ الطَّنَ إِنَّ بَمْنَ الطَّنَ إِنَّ بَمْنَ الطَّنَ إِنَّ بَمْنَ الطَّنَ الله الله الله الله النهان بالغيبة فيهلك ، أو يقصر في القيام بحقوقه ، أو يتوانى في إكرامه ، وينظر إليه بعين الاحتقار ، ويرى نفسه خيرا منه . وكل ذلك من المهلكات. ولأجل ذلك منع الشرع من التعرض النهم . فقال صلى الله عليه وسلم (١) « ا تَقُوا مَواضِعَ النَّهَ عِلَه وسلم من ذلك .

روى عن علي بن حسين (١) ، أن صفية بنت حي بن أخطب ، أخبرته أن النبي صلى الله عليه وسلم كان معتكفا في المسجد ، قالت فأتيته فتحد ثت عنده ، فلما أمسيت انصر فت فقام يمشى معى ، فر به رجلان من الأنصار ، فسلما ثم انصر فا . فناداهما وقال « إِنَّمَا صَفِيّةٌ بِنْتَ حُيِّ » فقالا يارسول الله ما نظن بك إلا خيرا . فقال « إِنَّ الشَّيْطَانَ يَجْرِي مِنَ ابْنِ الدَّمَ عُبْرَى الدَّم مِنَ الجُسد وَ إِنِّي خَشِيتُ أَنْ يُدْخِلَ عَلَيْكُما » فانظر كيف أشفق صلى الله عليه وسلم على دينهما فرسهما ، وكيف أشفق على أمته فعلمهم طريق الاحتراز من التهمة حتى لا يتساهل العالم الورع المروف بالدين في أحواله ، فيقول مثلى لا يظن به إلا الخير على بين الرضا بعضهم ، وبعين السخط بعضهم ولذلك قال الناس كلهم إليه بعين واحدة بل بعين الرضا بعضهم ، وبعين السخط بعضهم ولذلك قال الشاعى :

وعين الرضا عن كل عيب كليلة ولكن عين السخط تبدى المساوي

فيجب الاحتراز عن ظن السوء، وعن تهمة الأشرار، فإن الأشر ارلا يظنون بالناس كلهم الا الشر . فهما رأيت إنسانا يسيء الظن بالناس طالبا للعيوب ، فاعلم أنه خبيث في الباطن وأن ذلك خبثه يترشح منه ، وإعاراً ي غيره من حيث هو . فإن المؤمن يطلب المعاذير ، والمنافق يطلب العيوب . والمؤمن سليم الصدر في حق كافة الخلق

<sup>(</sup>١) حديث اتقوامواضع التهم: لم أجدله أصلا

<sup>(</sup> ٧ ) حديث صفية بنت حي ان النبي صلى الله عليه وسلم كان معتكفا فأتيته فتحدثت عنده ـ الحديث : وفيه ان الشيطان يجرى من ابن آدم مجرى الدم متفق عليه

<sup>(</sup>١٠) الحجرات: ٢١

فهذه بعض مداخل الشيطان إلى القلب . ولو أردت استقصاء جميعها لم أقدرعليه . وفى هذا القدر ماينبه على غيره ، فليس فى الآدى صفة مذمومة إلا وهى سلاح الشيطان ومدخل من مداخله

فإن قلت: فما الملاج في دفع الشيطان؟ وهل يكني في ذلك ذكر الله تعالى. وقول الإنسان الحول ولا قوة إلا بالله ؟

فاعلم أن علاج القلب في ذلك سد هذه المداخل، بتطهير القلب من هذه الصفات المذمومة ، وذلك مما يطول ذكره وغرضنا في هذا الربع من الكتاب بيان علاج الصفات المهلكات ، وتحتاج كل صفة إلى كتاب منفرد على ماسياً فيشرحه. نع إذا قطعت من القلب أصول هذه الصفات ، كان للشيطان بالقلب اجتيازات وخطرات ، ولم يكن له استقرار ، و عنمه من الاجتياز ذكر الله تمالي ، لأن حقيقة الذكر لاتتمكن من القلب إلا بعــد عمارة القلب بالتقوى، و تطهير ممن الصفات المذمومة ، و إلا فيكون الذكر حديث نفس، السلطان له على القلب 'فَلَا يدفع سلطان الشيطان . ولذلكقال الله تعالى ( إِنَّ الَّذِينَ ا تَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طًا ثِفْ مِنَ الشَّيْطَانَ تَد كُرُوا فَإِذَا هُمْ مُبْصِرُونَ (١) خصص بذلك المتى : فثل الشيطان كمثل كلب جائم يقرب منك ، فإن لم يكن بين يديك خبز أو لحم ، فإنه ينزجر بأن تقول له اخسأ ، فجرد الصوت يدفعه . فإن كان بين يديك لحم وهو جائع ، فإنه يهجم على اللحم ولا يندفع عجرد الكلام. فالقلب الخالي عنقوتالشيطان ينزجر عنه عجرد الذكر. فأما الشهوة إذا غلبت على القلب، دفعت حقيقة الذكر إلى حواشي القلب، فلم يتمكن من سويدائه فيستقر الشيطان في سويداء القلب. وأما قاوب المتقين الخالية من الهوى والصفات المدَّمومة، فإنه يطرقها الشيطان لا للشهوات، بل لخلوها بالنفلة عن الذكر، فإذا عاد إلى الذكر خنس الشيطان. و دليل ذلك قوله تمالى ( فَاسْتَعِذْ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِم (٢٠) وسائر الأخبار والآمات الواردة في الذكر

قال أبو هريرة ، التق شيطان المؤمن وشيطان الكافر . فإذا شيطان الكافر دهين ممين كاس ، وشيطان المؤمن مهزول أشعث أغبرعار . فقال شيطان الكافر لشيطان المؤمن ممين كاس ، وشيطان المؤمن مهزول أشعث أغبرعار . فقال شيطان الكافر لشيطان المؤمن ممين كاس ، وشيطان المؤمن مهزول أشعث أغبرعار . فقال شيطان المكافر لشيطان المؤمن وهيئات المؤمن مهزول أشعث أغبرعار . فقال شيطان المكافر لشيطان المؤمن وشيطان المؤمن وشي

مالَكَ مهزول؟ قال أنا مع رجل إذا أكل سمى الله ، فأظل جائما . وإذاشرب سمى الله، فأظل عطشانًا . وإذا لبس سمى الله ، فأظل عريانًا . وإذا ادهن سمى الله ، فأظل شمثًا . فقال لكني مع رجل لا يفعل شيئًا من ذلك ، فأنا أشاركه في طمامه وشرابه ولباسه

وكان محمد بن وأسع يقول كل يوم بعد صلاة الصبح ، اللهم إنك سلطت علينا عدوا بصيرا يميوبنا ، يرانا هو وقبيله من حيث لانراهم. اللهم فآيسه مناكما آيسته من رحمتك وقنطه منا كما قنطته من عفوك ، وباعد بيننا وبينه كما باعدت بينه وبين رحمتك ، إنك على كُلُّشيء قدير . قال فتمثل له ابليس يوما في طريق المسجد ، فقال له يا ان و اسم، هل تعرفني؟ فال ومن أنت؟ قال أنا إبليس. فقال وما تريد؟ قالأريد أنلا تعلم أحدا هذه الاستعاذة ، ولا أتعرض لك ، قال والله لا أمنعها ممن أرادها ، فاصنع ما شئت

وعن عبد الرحمن بن أبى ليلي قال (١) : كان شيطان يأتى النبي صلى الله عليه وسلم يهده شعلة مون نار ٬ فيقسوم بين يديه وهو يصلى ، فيقرأ و يتموذ فلا يذهب . فأتاه جِبرا بُهل عليه السلام ، فقال له « قُلْ أَعُوذُ بِكَلمَاتِ اللهِ التَّامَّاتِ ٱلَّتِي لاَيُجَاوِزُهُنَّ بَرْ<sup>م</sup> وَلاَ فَاجِرْ ، مِنْ شَرٌّ مَا يَلِيجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا ، وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السَّهَا ، وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا ، وَمِنْ فِتَنِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ ، وَمِنْ طَوَارَقِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ ، إِلاَّ طَارَقاً يَطرُقُ بخَـنير يَارِ عَمْنُ ُ » فقال ذلك فطفئت شعلته وخر على وجهه

وقال الحسن (٢) نبئت أن جبرا ثيل عليه السلام ، أنى النبي صلى الله عليه وسلم فقال : إن عفريتا من الجن يكيدك ، فإذا أويت إلى فراشك فاقر أآية الكرسي .وقال صلى الله عليه وسلم

<sup>(</sup> ١ ) حديث عبدالرحمن بنأى ليلي كان الشيطان يأمي النبي ملى الله عليه وسلم بيده شعلة من نار ـالحديث: ابن أبي الدنيا في مكايد الشيطان هكذا مرسلا ولمالك في الموطأ محوه على عني سعيد مرسلا ووصله ابن عبد البر في التمهيد من رواية محيي بن محمد بن عبد الرخمن بن سعد بن زرارة عن عياش الشامي عن ابن مسعود ورواه أحمد والبزار من حديث عبد الرحمن بن حبيش وقبلله كبف صنع رسول الله صلى الله عليه وسلم ليلة كادته الشياطين فذكر نحوه ( ٧ ) حديث الحسن نبئت أنجريل أنى إلنبي صلى الله عايه وسلم فقال ان عفريتا من الجن يكيدك \_ الحديث:

ابن أبي الدنيا في مكايد الشيطان هكذا مرسلا

فهما طمعت في أن يندفع الشيطان عنك بمجرد الذكر ، كما اندفع عن جمر رضى الله عنه كان محالا ، وكنت كمن يطمع أن يشرب دواء قبل الاحتماء ، والمدة مشغولة بغليظ الأطعمة ويطمع أن ينفعه ، كما نفع الذى شربه بعد الاحتماء وتخلية المعدة . والذكر الدواء ، والتقوى احتماء ، وهى تخلى القلب عن الشهوات . فإذا نزل الذكر قلبا فارغا عن غير الذكر ، اندفع الشيطان كما تندفع العلة بنزول الدواء في المعدة الخالية عن الأطعمة . قال الله تمالى (إن في ذَلِكَ الشيطان كما تندفع العلة بنزول الدواء في المعدة الخالية عن الأطعمة . قال الله تمالى (أكتب عَليه أنه من تولاه فأنه يُضلّه لذ كرى كمن كان لله تعلى ثلث أن وقال تعالى (أكتب عَليه أنه من تولاه فأنه يُنشله وأن ويَج بديه إلى عَذَاب السّعيو (٢٠) ومن ساعد الشيطان بعمله فهومواليه ، وإن ذكر الله بلسانه وإن كنت تقول الحديث قد ورد مطلقا بأن الذكر يطرد الشيطان ، (٣) ولم تفهم أن أكثر عمومات الشرع مخصوصة بشروط نقلها علماء الدين ، فانظر إلى نفسك ، فليس الخبر كالعيان ، و تأمل أن منتهى ذكرك وعبادتك الصلاة، فو اقب قلبك إذا كنت في صلاتك ، كيف يجاذبه الشيطان إلى الأسواق ، وحساب العالمين ، وجواب المعاندين ، وكيف عر بك في أودية الدنيا ومهالكها ، حتى أنك لائذ كر ما فدنسيته من فضول الدنيا إلا في صلاتك ، بكفى أودية الدنيا ومهالكها ، حتى أنك لائذ كر ما فدنسيته من فضول الدنيا إلا في صلاتك ،

<sup>(</sup>۱) حدیث أتانی شیطان فنازعنی ثم نازعنی فأخذت مجلقه ــ الحدیث ابن أبی الدنیا من روایة الشعبی مرسلا هکذا وللبخاری من حدیث أبی هریرة انعفریتا من الجن تفلت علی البارحة أو كلة شخوها لیقطع علی صلاتی فأمکنی الله منه ــ الحدیث و ن فیالسکبری من حدیث عائشة كان یصلی فأتاه الشیطان فأخذه فصرعه خخته قال حتی وجدت برد لسانه علی یدی ــ الحدیث: واسناده جید

<sup>(</sup> ٧ ) حديث ماسلك عمر فجا إلاسلك الشيطان فجا غيرفجه:متفق عليهمن حديث سعد بن أبى وقاص بلفظ يا بن الحطاب مالفيك الشيطان سالسكا فجا

<sup>(</sup>٣) الحديث الوارد بأن الذكر ياعمر يطرد الشيطان : تقدم إ

<sup>(</sup>۱)ق: ۲۷ (۲) الحج : د ا

ولا يزدحم الشيطات على قلبك إلا إذا صليت . فالصدلاة محك القاوب ، فيها يظهر محاسما ومساويها . فالصلاة لا تقبل من القلوب المشحونة بشهوات الدنيا ، فلاجرم لا ينظر د عنك الشيطان ، بل رغا يزيد عليك الوسواس ، كما أن الدواء قبل الاحماء ربحا يزيد عليك الفرر · فإن أردت الخلاص من الشيطان ، فقدم الاحتماء بالتقوى ، ثم أردفه بدواء الذكر ، يفر الشيطان منك ، كما فر من عمر رضى الله عنه . ولذلك قال وهب بن منبه أتق الله ولا تسب الشيطان في العلانية ، وأنت صديقه في السر . أى أنت مطبع له . وقال بعضهم باعجبا لمن يعصى المحسن بعد معرفته بإحسانه ، ويطبع اللمين بعد معرفته بطغيانه . وكما أن الله تعالى قال (ادعوني أستتجب لكم الكم الكم والدعاء ولا يستحيب الك ، فكذلك مد كر الله ولا يهرب الشيطان منك لفقد شروط الذكر والدعاء

قيل لإبراهيم بن أدم ما الناندعو فلا يستجاب لنا ؟ وقد قال تمالى (ادْعُوني أَسْتَجِبُ لَكُمُ (٢٠) فال لأن قاويكم ميتة . فيل وما الذي أماتها ؟ قال نمان خصال : عرفهم حق الله ولم تقوموا محقه ، وقرأتم القرءان ولم تعملوا محدوده ، وقلتم محبرسول الله صلى الله عليه وسلم ولم تعملوا بسنته ، وقلتم مخشى الموت ولم تستعدوا له ، وقال تعالى ( إن الشَّيْطَانَ كَكُمْ عَدُو فَاتَخُذُوهُ عَدُو الله عَلَى المالي وقراعة م فيها ، عَدُو فَاتَخُذُوهُ عَدُو الله والمالي والمقتم أبدانكم فيها ، وقلتم محب الجنة ولم تعملوا لها ، وإذا قتم من فرشكم رميتم عبوجكم وراء ظهوركم وافترشتم عيوب الناس أمامكم ، فأسخطتم ربكم ، فكيف يستجبب لكم

فإنقلت: فالداعي إلى المعاصى المختلفة شيطان واحد أو شياطين مختلفون ؟

فاعلم أنه لا حاجة الك إلى معرفة ذلك في المعاملة . فاشتغل بدفع العدو ، ولا تسأل عن صفته . كل البقل من حيث يؤتى ، ولا تسأل عن المبقلة . ولكن الذي يتضح بنور الاستبصار في شواهد الأخبار أنهم جنود مجندة ، وأن لكل نوع من المعاصي شيطانا يخصه ويدعو إليه . فأماطريق الاستبصار فذكر ه يطول ، ويكفيك القدر الذي ذكر ناه ، وهو أن اختلاف المسببات يدل على اختلاف الأسباب ، كما ذكرناه في نور النار وسواد الدخان

<sup>(</sup>۱) و <sup>(۲)</sup> غافر: ۹۰ <sup>(۲)</sup> فاطر: ۳

وأما الأخبار فقد قال مجاهد: لأبليس خمسة من الأولاد، قد جعل كل واحد منهم على شيء من أمره، شبر، والأعود، ومبسوط، وداسم، وزلنبود. فأما شبر، فهو صاحب المصائب، الذي أمر بالثبود، وشق الجيوب، ولطم الحدود، ودعوى الجاهلية. وأما الأعود فإنه صاحب الزنا، يأمر به ويزينه، وأما مبسوط، فهو صاحب الكذب وأماداسم، فإنه يدخل مع الرجل إلى أهله، يرميهم بالميب عنده، ويغضبه عليهم. وأمار لنبود، فهو صاحب السوق، فبسببه لايز الون متظلمين، (۱) وشيطان الصلاة يسمى خنزب، (۲) وشيطان الوضوء يسمى الولهان، وقد ورد في ذلك أخبار كثيرة

وَكِمَا أَن الشياطين فيهم كثرة ، فكذلك في الملائكة كثرة . وقد ذكر نافي كتاب الشكر السر في كثرة الملائكة ، واختصاص كل واحد منهم بعمل منفرد به . وقد قال أبو أمامة الباهلي ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ( ) « و كلّ با المؤمن ما أنه و وستُونَ مَلكاً يَدُبُونَ عَنْهُ كَا يُذَبُ النّابابُ عَنْ عَنْهُ مَا لَمْ . يقدرْ عَنْهُ كَا يُدَبُ النّابابُ عَنْ قصّعة الْعَسَلُ فِي اليَوْمِ الصاً فِي وَمَا لَوْ بَدَالَكُمْ لَرَا يَنْهُوهُ عَلَى كُلّ سنهل وَجَبَل كُلّ باسط يَدَهُ فَاغِر الفَيْ السّباطين ، ها سيط يَدَهُ فَاغِر الفَاهُ وَلَوْ و كلّ الْتبدُ إِلَى نَفْسِهِ طَرْفَةَ عَيْنِ لَاخْتَطَفَتْهُ الشّباطين ، ها باسط يَدَهُ فَاغِر الله على المناه الله الله المناه الله الله الله الله على المناه ولد مع أبناء الإنس من أبناء الجن ، ثم ينشأون معهم ، وروى جابر بن عبدالله ، أن آدم عليه السلام لما أهبط إلى الأرض قال يارب ، هذا الذي جعلت بيني و بينه عبداوة ، إن لم تعني عليه لاأنوى عليه . قال لا يولد لك ولد إلا وكل به ملك . قال بارب زدني . قال أجزى بالسيئة سيئة ، وبالحسنة عشرا إلى ماأريد . قال رب زدني . قال باب التوبة مفتوح ، مادام في الجسد الروح . قال إبليس ، يارب هذا العبد رب زدني ، قال أبحرى منهم عبرى الدم ، وتنخذون صدورهم يوتا . قال رب زدني ، قال بار ورجلك ، إلى قوله غرورا . يارب زدني ، قال رب زدني ، قال ورجلك ، إلى قوله غرورا .

<sup>(</sup>١) حديث ان شيطان الصلاة يسمى خنزب :م من حديث عنان بن أبي العاص وقد تقدم أول الحديث

<sup>(</sup> ٢ ) حديث انشيطان الوضوء يسمى الولهان : تقدم وهو عند ت من حديث أبي

رُ س ) حديث أبى أمامة وكل بالمؤمن مائة وستون ملسكايذبون عنه ــ الحديث : ابن أبي الدنيا في مكايه الشيطان وطب في المعجم السكير باسناد ضعيف

وعن أبي الدردا، رضي الله عنه ، قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (' " خَلَقَ الله المجاء المجارة وَخَشَاشُ الأرْضِ وَصَنْفُ كَالرَّيحِ فِي الْهُوَاء وَصَنْفُ عَلَيْهُمُ الثُّوابُ وَخَشَاشُ الأرْضِ وَصَنْفُ كَالرَّيحِ فِي الْهُوَاء وَصَنْفُ عَلَيْهُمُ الثُّوابُ وَالْمِقِابُ . وَخَلَقَ اللهُ تَعَالَى الإِنْسَ ثَلا ثَهَ أَصْنَافٍ ، صَنْفُ كَالْبَهَامِمُ وَصَنْفُ عَلَيْهُمُ الثَّوابُ وَالْمِقِابُ . وَخَلَقَ اللهُ تَعَالَى الإِنْسَ ثَلاَ ثَهَ أَصْنَافٍ ، صَنْفُ كَالْبَهَامِمُ مَا وَلَهُمُ أَعْنَ لا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمُ آذَانُ لا يَسْمَعُونَ كَالْمُ اللهُ عَالَى لا يُعْقَبُونَ مِهَا وَلَهُمُ أَعْنُ لا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمُ أَوْاحُهُمُ أَوْلِحُ لا يَقْتَلُونَ مِهَا وَلَهُمُ أَعْنُ لا يُنْعَلَى مَنْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى عَنْ مَا اللهُ اللهُ عَلَى عَنْ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى عَلْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى عَنْ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى عَنْ مَا اللهُ ا

وقال وهيب بن الورد بلغنا أن إبليس عمل ليحي بن زكريا عليهما السلام، وقال إنى أديداً ن الصحك قال لاحاجة لى في نصحك ، ولكن أخبرنى عن بنى آدم . قال هم عندنا الاثة اصناف، أماصنف منهم، وهم أشد الأصناف علينا ، نقبل على أحده حتى نفتنه و نتمكن منه ، فيفزغ إلى الاستغفار والتوبة ، فيفسد علينا كلشىء أدركنامنه . ثم نعود عليه، فيعود ، فلا نحن فيم في نيأس منه ، ولا نحن ندرك منه حاجتنا . فنحن منه في عناء . وأما الصنف الآخر ، فهم في أيدينا عنزلة الكرة في أيدى صبيانكم ، نقلهم كيف شمنا . قد كفو نا أنفسهم . وأما الصنف الأخر ، فهم الثالث ، فهم مثلك معصومون ، لانقدر منهم على شىء

فإن قلت: فكيف يتمثل الشيطان لبعض الناس دون البعض ؟ و إذا رأى صورة فهل هى صورته الحقيقية فكيف يرى بصورة مختلفة وكيف يرى في وقت واحد في مكانين وعلى صورتين ؟ حتى يراه شخصان بصورتين مختلفتين

فاعلم أن الملك والشيطان لهنا صورتان ، هى حقيقة صورتهما . ولا تدرك حقيقة صورتهما بالمشاهدة إلا بأنوار النبوة . (٢) في ارأى النبي صلى الله عليه وسلم جبرا تيل عليه أفضل الصلاة والسلام في صورته إلا مرتين ، وذلك أنه سأله أن يريه نفسه على صورته ، فواعده بالبقيع

<sup>(</sup>١) حديث أبى الدرداء خلق الله الجن ثلاثة أصناف صنف حيات وعقارب ــ الحديث : ابن أبى الدنيا في مكايد الشيطان وحب في الضعفاء في ترجمة يزيد بن سنان وضعته و ك نحوه مختصر ا في الجن وقط ثلاثة أصناف من حديث أبي ثعلبة الحشني وقال صحيح الاسناد

<sup>(</sup> ۲ ) حدیث آنه صلی الله علیه وسلم مارأی جبریل فی صورته الامرتین :الشیخان من حدیث عائشةوستلت هل رأی محمد ربه وفیه ولسکنه رأی جبریل فیصورته مرتین

<sup>(</sup>۱) الاعراف . ۱۲۹

وظهر له بحراء ، فسد الأفق من المشرق إلى المغرب . ورآه مرة أخرى على صورته ليلة المعراج ، عند سدرة المنتهى . وإعا كان يراه في صورة الآدى غالبا . (٢) فكان يراه في صورة درجة الكلى ، (٥) وكان رجلاحسن الوجه . والأكثر أنه يكاشف أهل المكاشفة من أرداب القاء ب بمنال صور المعافرت كا ينكشف في اليقظة ، فيراه بعينه ؛ ويسمع كلامه أذنه ، فيقوم ذلك مقام حقيقة صورته . كما ينكشف في المنام لأكثر الصالحين . وإعا المكاشف في اليقظة ، هو الذي انتهى إلى رتبة لا يمنعه اشتغال الحواس بالدنيا عن المكاشفة التي تكون في اليقظة ، ها يراه غيره في المنام ، كما روى عن عمر بن عبد العزيز وحمه الله أن رجلا سأل ربه أن يريه موضع الشيطان من قلب ابن آدم ، فرأى في النوم جسد رجل شبه الباور ، يرى داخله من خارجه ، ورأى الشيطان في صورة صفدع قاعد على منكبه الأيسر ، بين منكبه وأذنه ، له خرطوم دقيق ، قد أدخله من منكبه الأيسر إلى قلبه يوسوس إليه . فإذا ذكر الله تعالى خنس

ومثل هذا قد يشاهد بعينه في اليقظة . فقد رآه بعض المكاشفين في صورة كلب جائم على جيفة يدعو الناس إليها ، وكانت الجيفة مثال الدنيا . وهذا يجرى مجرى مشاهدة صورته الحقيقية ، فإن القلب لابد وأن تظهر فيه حقيقة من الوجه الذي يقابل عالم الملكوت وعند ذلك يشرق أثره على وجهه الذي يقابل عالم الملكوالشهادة ، لأن أحدهما متصل بالآخر وقد بينا أن القلب له وجهان ، وجه إلى عالم النيب ، وهو مدخل الإلهام والوحى ، ووجه إلى عالم الشهادة ، لا الكون الإصورة إلى عالم الشهادة ، لا يكون الاصورة متخيلة ، لأن عالم الشهادة كله متخيلات ، إلا أن الخيال تارة يحصل من النظر إلى ظاهر عالم الشهادة بالحس ، فيجوز أن لا تكون الصورة على وفق المنى ، حتى برى شخصا جميل الصورة وهو خبيث الباطن ، قبيح السر ، لأن عالم الشهادة عالم كثير التلبيس . أما الصورة وهو خبيث الباطن ، قبيح السر ، لأن عالم الشهادة عالم كثير التلبيس . أما الصورة وهو خبيث الباطن ، قبيح السر ، لأن عالم الشهادة عالم كثير التلبيس . أما الصورة وهو خبيث الباطن ، قبيح السر ، لأن عالم الشهادة عالم كثير التلبيس . أما الصورة وهو خبيث الباطن ، قبيح السر ، لأن عالم الشهادة عالم كثير التلبيس . أما الصورة وهو خبيث الباطن ، قبيح السر ، لأن عالم الشهادة عالم كثير التلبيس . أما الصورة وهو خبيث الباطن ، قبيح السر ، لأن عالم الشهادة عالم كثير التلبيس . أما الصورة وهو خبيث الباطن ، قبيح السر ، لأن عالم الشهادة عالم كثير التلبيس . أما الصورة وهو خبيث الباطن ، قبيت السر ، لأن عالم الشهادة عالم كثير التلبيس . أما الصورة وهو خبيث الباطن ، قبيا السر ، لأن عالم الشهادة عالم كثير التلبيس . أما المورة وهو خبيث الباطن ، قبيا السر ، لأن عالم الشهادة عالم كثير التلبيل .

<sup>(</sup>۱) حدیث آنه کان بری جبریل فی صورة الآدمی غالبا: الشیخان من حدیث عائشة وسئلت فأین قوله فدنا فندلی قالت ذاك حبریل کان یأتیه فی صورة الرجل ــ الحدیث

<sup>(</sup> ٣ ) حديث انه كان يرى جبريل فى صورة دحية السكلبي : الشيخان من حديث اسامة بى زيدان جبريل أنى النبي صلى الله عليه وسلم وعنده أم سلمة فجعل يحدث ثم قام قال النبي صلى الله عليه وسلم لأم سلمة من هذا قالت دجية ـ الجديث :

التي تحصل في الخيال من إشراق عالم الملكوت تابعة الصفة وموافقة لها . فلا بحرم لا يرى المصفة وموافقة لها ، فلا بحرم لا يرى المسفة وموافقة لها ، فلا بحرم لا يرى الممنى القبيح إلا بصورة قبيعة . فيرى الشيطان في صورة كلب وضفدع وخنزير وغيرها، ويرى الملك في صورة جيلة ، فتكون تلك الصورة عنوان المعانى، ومحاكية لهما بالصدق . ولذلك يدل القرد والخنزير في النوم على إنسان خبيث ، وتدل الشاة على إنسان سليم الصدر وهكذا جميع أبواب الرؤيا والتعبير . وهذه أسرار عجبية ، وهي من أسرار عبائب القلب ولا يليق ذكرها بعلم المعاملة ، وإنما المقصود أن تصدق بأن الشيطان ينكشف لأرباب القلوب ، ، وكذلك الملك ، تارة بطريق التمثيل والمحاكاة كايكون ذلك في النوم ، و تارة بطريق المقيقة والأكثر هو التمثيل بصورة محاكية للمعنى ، هو مثال المنى، لاعين المعنى المنامن دون من حوله كالنائم بلا أنه يشاهد بالعين مشاهدة محققة ، وينفرد بمشاهدته المكاشف دون من حوله كالنائم

## بسان

ما يوّاخذ به العبد من وساوس القلوب وهمها وخواطرها وقصودها وما يعفي عنه ولا يوّاخذ به

اعلم أن هذا أمر غامض. وقد وردت فيه آيات وأخبار متعارضة ، يلتبس طريق الجمع ينها ، إلا على سماسرة العلماء بالشرع . فقد روى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال ('' ﴿ عُنِى عَنْ أُمِّنِي مَاحَدَّ ثَتْ بِهِ نَفُوسَهَا مَا لَمْ \* تَتَكَلَّمْ بِهِ أَوْ تَعْمَلْ بِهِ » وقال أبى هم يوة قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (' ﴿ إِنَّ الله تَعَالَى يَقُولُ لِلْحَفَظَة إِذَا هَمَّ عَبْدى بِسَيِّنَة فلا تَكْتُبُوهَا فَإِنْ عَمِلَهَا فَا كُتُبُوهَا سَيَّنَة وَإِذَا هَمَّ بِحَسَنَة لَمْ تَعْمَلْهَافَا كُنْبُوهَا حَسَنَة قَالِ عَمِلَهَا فَا كُتُبُوهَا عَشْرًا » وقد خرجه البخارى ومسلم في الصحيحين . وهو دليل على العنو عن عمل القلب وهمه بالسيئة وفي لفظ آخر ، «مَنْ هَمَّ بِحَسَنَة عَلَمْ بَعْمَلْهَا كُتِبَتْ لَهُ حَسَنَة مَنْ عَمْلُهَا كُتِبَتْ لَهُ حَسَنَة مَنْ عَمْلُهَا كُتِبَتْ لَهُ حَسَنَة مَنْ عَمْلُهَا عَلْمُ وَالسَعِيْدَة وَلِي لفظ آخر ، «مَنْ هَمَّ بِحَسَنَة عَلَمْ بَعْمَلُهَا كُتِبَتْ لَهُ حَسَنَة مَنْ عَمْلُهَا فَا كُتِبَتْ لَهُ حَسَنَة مَا عَمْ وَعَلَمْ فَا الله عَلَيْهِ عَلَمْ فَالْهَا كُتِبَتْ لَهُ حَسَنَة مَا عَلَى الله حَسَنَة عَلَمْ عَمْلُهَا عَلَيْهَا كُتِبَتْ لَهُ حَسَنَة مَا عَمْ العَلَيْ عَلَى الله عَلَيْهِ عَلَمْ الله عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى عَمْلُهُ الله عَمْلُهُ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَمْلُهُ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ الله الله عَلَيْهُ الْحَقَلَةُ عَلَيْهُ عَبْدَى السَعْبَة عَلَيْهُ الْتُهُ الْعَلْمَ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الْعَلَمْ عَلَيْهُ الْعَلَيْهُ عَلَيْهُ الْعَنْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الْعَنْهُ عَلَيْهُ الْعَلَدُ و المُعْلَى الْعَلَى السَعِيمِ وَلَوْلِيْ عَلَيْهِ عَلَيْهُ الْعَلَمْ السَعْهُ وَلَعْلَا الْعَنْ الْعَلَمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الْعَلَهُ الْعَلَيْهُ عَلَيْهُ الْعَلَيْمُ الْعُلَقِيْمُ الْعُلَمْ الْعُلَقِيْمُ الْعُلَقِيْمُ الْعُلَقِيْمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْهُ الْعُمْ الْعُلْمُ عَلَيْهُ الْعُلْمَا اللّهُ الْعُلْمُ الْعُو

<sup>(</sup>١) حديث عنى لأمتى عمـا حدثت بهنفوسها :منفق عليه من حديث أبى هريرة ان الله نجاوز لأمتى عما حدثت به أنفسها ــ الحديث

<sup>(</sup> ٧ ) حديث أبى هريرة يقول الله إذا هم عبدى بسيئة فلا تكتوها عليه ـ الحديث : قال المصنف أخرجه م حديث أبى هويرة قلت هو أنا قال والنفط لمسم دلهذا رالله أعلم قدمه فى الذكر

وَمَنْ هَمَّ بِحَسَنَةٍ فَعَمِلُهَا كُتِبَتُ لَهُ إِلَى سَبْعِما لَةٍ ضِعْفٍ . وَمَنْ هَمَّ بِسَيِّئَةٍ فَلَمْ يَسْمُلْهَا لَمْ تُكُنَّتْ عَلَيْهِ ، وَإِنْ عَمَلَهَا كُتبَتْ ، وفي لفط آخر ، « وَإِذَا تَحَدَّثَ بَأَنْ يَعْمَلَ سُيِّئَةً فَأَنَا أَغْفُرُهُمَا لَهُ مَاكُمْ ۚ يَعْمَلُهَا ﴾ وكل ذلك يدل على العفو

فأمامايدل على المؤاخذة ، فقوله سبحانه ( وَإِنْ تُبْدُوا مَافِي أَ نَفْسِكُمْ أَوْ تُحْفُوهُ يُحَاسِبْكُمْ بهِ اللهُ كَيَغْفِرُ كِنْ يَشَاءُ وَيُمَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ (١) وقوله تعالى (وَ لَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ به عِلْمَ إِنَّ السَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفَوَادَ كُلُّ أُولَٰتُكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُلاً (٢) ) فدل على أن عمل الفؤاد كعمل السمع والبصرفلا يعنى عنه . وقوله تعالى ﴿ وَلاَ تَكُنُّمُوا الشُّهَادَةَ وَمَنْ يَكُنُّمُهَا فَإِنَّهُ ۗ آيْمُ ۚ قَلْبُهُ (٣) ) وقوله تمالى ( لاَ يَوَاخِذُ كُمُ اللهُ بِاللَّهْوِ فِي أَيْمَا نِكُمْ ۚ وَلَـكِنْ يُؤَاخِيذُ كُمْ عَا كَسَبَتْ تُلُوبُكُمُ (١٤)

والحق عندنا في هذه المسألة لا يوقف عليه ، مالم تقع الإِحاطة بتفصيل أعمال القاوب، من مبدأ ظهو رها ، إلى أن يظهر العمل على الجوارح فنقول.

أول ما رد على القلب الخاطر . كا لو خطر له مثلا صورة امرأة ، وأنها وراء ظهرة في الطريق ، لو التفت إلها لرآها

والثاني : هيجان الرغبة إلى النظر . وهو حركة الشهوة التي في الطبع . وهذا يتولدمن الخاطر الأول. ونسميه ميل الطبع، ويسمى الأول حديث النفس

والثالث: حكم القلب بأن هذا ينبغي أن يفعل. أي ينبني أن ينظر إليها فإن الطبع إذا مال ، لم تنبعث الهمة والنية ما لم تندفع الصوارف · فإنه قد يمنعه حياء أو خوف من الالتفات . وعدم هذه الصوارف ربما يُكون بتأمل وهو على كل حال حكم من جهة العقل. ويسمى هذا اعتقاداً ، وهو يتبع الخاطر والميل

الرابع: تصميم العزم على الالتفات ، وجزم النية فيه . وهذا نسميه همآ بالفعل ، نيه و فصدا . وهذا الهم قد يكون له مبدأ ضيف .ولكن إذا أصنى القلب إلى الخاطر الأول حتى طالت مجاذبته للنفس ، تأكد هذا الهم ، وصار إرادة مجزومة · فإذا ابجزمت الإرادة

(١) النقرة: ٢٨٤ (١) الاسراء: ٢٩ (١) البقرة: ٣٨٧ (٤) المائدة: ٨٩

فريما يندم بعد الجزم ، فيترك العمل . وربحا ينفل بعارض فلا يعمل به ولا يلتفيته إليه . وربحما يعو ته عائق ، فيتعذر عليه العمل

فهمنا أربع أحوال للقلب قبل العمل بالجازجة . الخاطر ، وهو حـــديث النفس . ثم المــل ثم الاعتقاد ، ثم الهم ، فنقول

أما الخاطر فلا يؤاخذه ، لأنه لا يدخل نحت الاختيار . وكذلك الميل وهيجان الشهوة لأنها لا يدخلان أيضا نحت الاختيار ، وهما المرادان بقوله صلى الله عليه وسلم « عُنِي عَنْ أُمّتِي ما حَدَّنَتْ به نَفُوسَها » فحديث النفس عبارة عن الحواطر التي تهجيس في النفس ، ولا يتبعيا عزم على الفعل . فأما الهم والعزم ، فلا يسمى حديث النفس ، بل حديث النفس كا روى عن عمان بن مظعون ، حيث قال النبي صلى الله عليه وسلم (ا) بارسول الله ، نفسى تحدثني أن أطلق خولة . قال « مَهْلاً إِنَّ مِنْ سُنتِي النَّكَاحَ » قال نفسى تحدثني أن أجب نفسى قال ه مَهْلاً خصاء أُمّتِي دُوبُ الصِّيامِ » قال نفسى تحدثني أن أجب نفسى قال ه مَهْلاً خصاء أُمّتِي دُوبُ الصِّيامِ » قال نفسى تحدثني أن أترهب . قال ه مَهْلاً فَيْ أُحِبُهُ وَهُمُ الله عَنْ الله الله عَنْ الله الله عَنْ الله الله عَنْ عَنْ الله عَنْ الل

<sup>(</sup>١) حديث ان عنمان بن مظعون قال يارسول الله نفسي تحدثني أن أطلق خولة قال مهلا أنْمن سنتي النكاح - الحديث : ت الحكيم في نوادر الأصول من رواية على بنزيد عن سعيد بن السيب مرسلاً نحوه وقيه القاسم بن عبيد الله العمرى كذبه أحمد بن حنبلو يحى بن معين وُلدارمي من حديث سعدبن أبي وقاص لما كان من أمر عنمان بن مطعون الذي كان من ترك النساء يعت إليه رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال ياعثان أنى لم أومر بالرهبانية .. الحديث : وفيه من رغب عن سنى فليس منى وهو عند مبلفظ رد رسول الله صلى الله عليه وسلم على عمَّان ابن مظعون التبتل ولوأذن لهلاختصينا وللنعوى والطبراني في معجمي الصحابة باسناذ حسين من حديث عثمان بن مظعون أنه قال يارسول الله اني رجل تشق على هذه العزوبة فيالمغازي فتأذن لى يارسول الله في الخصاء فأختصى قال لا ولسكن عليك يا ابن مظمون بالصيام فانه مجفرة ولأحمد والطبراني باسنادجيد من حديث عبد الله بن عمرو خصاد أمني الصيام والقيام والعمق حديث سعيدين العامن باسناد فيهضعف إنعثان بن مظعر ن قال يارسول الله انذن لي في الاختصاء فقال الوسول الله صلى الله عليه وسلم انالله قدأ بدلنا بالرهبانية الحنيفية السمحة والتسكبير على كل شوف مد الحديث : وه بسند ضعيف من حديث عائشة النكاح من سنتى ولأحمد والهي يعلى من حديث أنس لمكل ني وقال أبويعلى لمكل أمة رهبانية ورهبانية هذه الأمة الجهاد فيستيل اللهوفيه زيد العمى وهو ضعيف ولأبي داود من حديث أبي أمامة انسياحة لأمق الجهاد في جييل الله وإسابه جيد

وَلَوْ أَصَبْتُهُ لَأَ كُلْتُهُ وَلَوْ سَأَلْتُ اللهَ لَأَطْتَمَنِيهِ » فهذه النُّولِيلِ التي ليس معها عزم على الفعل ، هي حديث النفس . ولذلك شاور رسول الله صلى الله عليه وسلم ، إذ لم يكن معه عزم وهم بالفعل .

وأما الثالث وهو الاعتقاد، وحكم القلب بأنه ينبنى أن يفعل، فهذا تردد بين أن يكون اضطرارا أواختيارا . والأحوال تختلف فيه . فالاختيارى منه يؤاخذ به ، والاضطرارى لايؤ اخذ به

وأما الرابع ، وهو الهم بالفسل ، فإنه مؤاخذ به . إلا أنه إن لم يفعل نظر ، فإن كان قد تركه خوفا من الله تعالى ، وندما على همه ، كتبت له حسنة . لأن همه سيئة ، وامتناعه ومجاهدته نفسه حسنة . والهم على وفق الطبع ، ممايدل على عام الغفاة عن الله تعالى، والامتناع بالمجاهدة على خلاف الطبع ، يحتاج إلى قوة عظيمة . فجده في مخالفة الطبع موالعمل لله تعالى والعمل لله تعالى والعمل لله تعالى أشد من جده في موافقة الشيطان بموافقة الطبع . فكتب له حسنة ، لأنه رجح جده في الامتناع وهمه به ، على همه بالفعل . وإن تعوق الفعل بقائق ، أو تركه بعذر لاخوفا من الله تعالى ، كتبت عليه سيئة . فإن همه فعل من القلب اختيارى . والدليل على هذا التفصيل ، ماروى في الصحيح مفصلا في لفظ الحديث. قال رسول الله على وسلم هذا التفصيل ، ماروى في الصحيح مفصلا في لفظ الحديث. قال رسول الله على أن شَمَل سَيَّنَةً ، وَهُو أَ بُصرُ ، فقال ارد به تركها لله . فأما إذا عزم على به ، فقال ارد به تركها لله . فأما إذا عزم على فاحشة ، فتعذرت عليه بسبب أوغفلة ، فكبف تكتب له حسنة ا وقد قال صلى الله عليه وسلم فاحشة ، فتعذرت عليه بسبب أوغفلة ، فكبف تكتب له حسنة ا وقد قال صلى الله عليه وسلم فاحشة ، فتور ناس الناس على فان يصبح ليقتل مسلما أو يزنى بامرأة ، فات تلك الليلة ، مات مصرا ، ويحشر على نيته ، وقد هم بسيئة ولم يعملها أو يزنى بامرأة ، فات تلك الليلة ، مات مصرا ، ويحشر على نيته ، وقد هم بسيئة ولم يعملها أو يزنى بامرأة ، فات تلك الليلة ، مات مصرا ، ويحشر على نيته ، وقد هم بسيئة ولم يعملها أو يزنى بامرأة ، فات تلك الليلة ، مات مصرا ، ويحشر على نيته ، وقد هم بسيئة ولم يعملها أو يزنى بامرأة ، فات تلك الليلة ، مات مصرا ، ويحشر على نيته ، وقد هم بسيئة ولم يعملها أو يونه على المه المها وقد هم بسيئة ولم يعملها أو يونه و المها المها و المها اله و المها المها و المها المها وقد هم بسيئة ولم يعملها و المها و ال

<sup>﴿</sup> ١ ) حديث قالت الملائكة رب ذاك عبدك يريد أن يعمل سيئة وهو أبصر ــ الحديث قال المستف أنه في الصحيح وهوكما قال في صحيح مسلم من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup> ٢ ) حديث انجابحشر الناس على نياتهم :ه من حديث جابر دون قوله إنجاولهمن حديث أبي هريرة إنجابيعث الناس على نياتهم واسنادهاحسن و مهن حديث عائشة يعثهم الله على نياتهم والهمن حديث أمسلمة بيعثون على نياتهم أ

و الدليل القاطع فيه ، ماروى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال (1) « إِذَا أَلْتَقَ أُنْلُسِلَمَانِ فِي النّه عِنْ النّه عِنْ الله عَنْ الله عَنْ الله الله الله الله الله وسلم أنه أَوْاد قَدْل صَاحِيه و همذا نص في أنه صار بمجرد الإرادة من أهل النار ، مع أنه قتل مظاوما . فكيف يظن أن الله لا يؤاخذ بالنية والهم ! بل كل هم دخل تحت اختيار العبد فهو مؤاخذ به ، إلا أن يكفره بحسنة . و نقض العزم بالندم حسنة . فلذلك كتبت له حسنة . فأما فوت المراد بمائق ، فليس بحسنة

وأما الخواطر وحديث النفس وهيجان الرغبة ، فكل ذلك لا يدخل تحت اختيار قالمؤاخذة به تكايف مالايطاق . ولذلك لما زل قوله تعالى ( وَإِنْ تُبدُوا ما في أَ نَفُسِكُمْ وَالْمَوْ الله عليه الله الله عليه وسلم الو تخفُوهُ تحاسب وقالوا (\*) كافنامالانطيق ، إن أحدنا ليحدث نفسه بما لا يحبأن يثبت في قلبه ، ثم يحاسب يذلك . فقال صلى الله عليه وسلم « لَمَّلكُمْ قَنُولُونَ كَما قَالَتِ اليَهُودُ سَيِعْنَا وَعَصَيْناً قُولُوا مَنْ وَقَالَ صلى الله عليه وسلم « لَمَّلكُمْ وَتُولُونَ كَما قَالَتِ اليَهُودُ سَيعْنا وَعَصَيْناً قُولُوا مِنْ الله الفرج بعد سنة بقوله ( لاَ يُكلِفُ الله الله والذي مَنْ اعالى القلب ؛ هو الذي لا يؤاخذ به . فهذا الالتباس . وكل من يظن أن كل ما يجرى على القلب بيسمى حديث النفس ولم يفرق بين هذه الأقسام الثلاثة ، فلا بد وأن ينلط . وكيف لا يؤ خذ أعمال القلب من الكبروالعجب ، والرياء ، النفاق والحسد ، وجلة الخبائث من أعمال القلب ! بل السمع والبصر والفؤاد كل أولئك كان عنه مسؤلا أي ما يدخل من أعمال القلب ! بل السمع والبصر والفؤاد كل أولئك كان عنه مسؤلا أي ما يدخل من أعمال القلب ! بل السمع والبصر والفؤاد كل أولئك كان عنه مسؤلا أي ما يدخل من أعمال القلب ! بل السمع والبصر والفؤاد كل أولئك كان عنه مسؤلا أي ما يدخل من أعمال القلب ! بل السمع والبصر والفؤاد كل أولئك كان عنه مسؤلا أي ما يول أن أبها فظرة ثانية ، كان مؤاخذا به . لأنه غنار . فكذا خواطر القلب تجرى هذا المجرى ؛ بل القلب فظرة ثانية ، كان مؤاخذا به . لأنه غنار . فكذا خواطر القلب تجرى هذا المجرى ؛ بل القلب

<sup>(</sup>۱) حديث إذا التي المسلمان بسيفهمافالقاتل والمقتول فى النار الحديث: متفق عليه من حديث أبي بكر (۲) حديث لما نزل قوله تعالى وإن تبدوا مافى أنفسكم أو تخفوه يحاسبكم به الله جاء ناس من الصحابة إلى ورسول الله صلى الله عليه وسلم فقالوا كلفنا ما لانطيق ــ الحديث: م.س حديث أبي هريرة

البقرة : ٢٨٤ (٢) البقرة : ٢٨٦ °

أولى بمؤاخذته لأنه الأصل. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) « التَّقْوَى مَهُنَا » وأشار إلى القلب. وقال الله تعليه وسلم (٢) « الْإِثْمُ حَوَّازُ الْقُلُوبِ » وقال (٣) « الْبِرْ مَا الْمَمَأُنَّ إِلَيْهِ الْقَلْبُ وقال صلى الله عليه وسلم (٢) « الْإِثْمُ حَوَّازُ الْقُلُوبِ » وقال (٣) « الْبِرْ مَا الْمَمَأُنَّ إِلَيْهِ الْقَلْبُ وَقَالُ الله عَلَمَ الله وسلم (٢) « الْإِثْمُ حَوَّازُ الْقُلُوبِ » وقال (٣) « الْبِرْ مَا الْمَمَأُنَّ إِلَيْهِ الْقَلْبُ وَقَالُ وَإِنْ الْقَلْبُ الله وَالْمُ مَى الله عَلَمَ الله وكان مخطئا في ، فان صلى أنه الله عليه ، وكان مخطئا فيه ، صار مثابا عليه . بل من قد ظن أنه تطهر ، فعليه أن يصلى ، فإن صلى ثم تذكر أنه لم يتوضأ ، كان له ثواب بفعله ، فإن تذكر ثم تركه ، كان معاقبا عليه . ومن وجد على فراشه امرأة ، فظن أنها زوجته ، لم يعص بوطئها ، وإن كانت أجنبية . فإن ظن أنها أجنبية . ثم وطئها ، عمى بوطئها ، وإن كانت زوجته . وكل ذلك نظر إلى القلب دون الجوارح

# بيان

### أن الوسواس هل يتصور أن ينقطع بالكلية عند الذكر أم لا

اعلم أن العاماء المراقبين للقاوب ، الناظرين في صفاتها وعجائبها ، اختلفوا في هذه المسألة على خمس فرق

فقالت فرقة: الوسوسة تنقطع بذكر الله عن وجل، لأنه عليه السلام قال (3) « فَإِذَا دُكُرَ اللهُ خَنَسَ » والخنس هو السكوت، فكأنه يسكت

وقالت فرقة : لا ينمدم أصله ، ولكن يجرى فى القلب ولا يكون له أثر ، لأن القلب إذا صار مستوعبا بالذكر ، كان محجوبا عن التأثر بالوسوسة ، كالمشغول بهمه ، فإنه قد يكلم ولا يفهم ، وإن كان الصوت يمر على سمعه .

<sup>(</sup>١) حديث التقوى ههنا وأشار الى القلب: م من حديث أبي هريرة وقال الىصدره

<sup>(</sup> ٢ ) حديث الاثم حواز الفاوب: تقدم في العلم

<sup>. (</sup> ٣ ) حديث البر ما اطمأن اليه القلب وأن أفتوك وأفتوك : الطبراني من حديث أبي ثعلبة ولأحمد محوه من حديث وابصة وفيه وأن أفتاك الناس وأفتوك وقد تقدما

<sup>(</sup> ٤ ) حديث و إذاذكر الله خنس: ابن أبى الدنيا وابن عدى من حديث أنس فى أثناء حديث ان الشيطان واضع خطمه على قلب ابن آدم ــ الحديث ; وقد تقدم قريها

<sup>(</sup>۱) الحج: ۲۷

وقالت فرفة: لانسقط الوسوسة ولا أثرهاأيضا ، ولكن تسقط غلبتها للقلب ، فكأنه يوسوس من بعد وعلى ضعف .

وقالت فرقة: ينعدم عند الذكر فى لحظة ، وينعدم الذكر فى لحظة ، ويتعاقبان فى أزمنة متقاربة ، يظن لتقاربها أنها متساوقة . وهى كالكرة التى عليها نقط متفرقة ، فإنك إذا أدرتها بسرعة ، رأيت النقط دوائر ، بسرعة تواصّلها بالحركة . واستدل هؤلاء بأن الخنس قد ورد ، ونحن نشاهد الوسوسة مع الذكر ، ولا وجه له إلا هذا

وقالت فرقة: الوسوسة والذكر يتساوقان في الدوام على القلب تساوقا لا ينقطع . وكما أن الإنسان قد يرى بسينه شيئين في حالة واحدة ، فكذلك القلب قد يكون مجرى لشيئين فقد قال صلى الله عليه وسلم ('' « مَا مِنْ عَبْدٍ إِلاَّ وَلَهُ أَرْبَعَةُ أَعْيُنٍ عَيْنَانِ في رَأْسِهِ يُبْصِرُ بِهِمَا أَمْرَ دينِهِ ، وإلى هذا ذهب المحاسى ،

والصحيح عندناً أن كل هدده المداهب صحيحة ، ولكن كلها قاصرة عن الإحاطة بأصناف الوسواس. وإنما نظر كل واحد منهم . إلى صنف واحد من الوسواس فأخبر عنه ، والوسواس أصناف

الاول: أن يكون من جهة التلبيس بالحق . فإن الشيطان قد يلبس بالحق فيقول للإنسان تترك التنعم بالله ذات ، فإن العمر طويل ، والصبر عن الشهوات طول العمر ألمه عظيم . فعند هذا إذا ذكر العبد عظيم حق الله تعالى، وعظيم ثوابه وعقابه ، وقال لنفسه الصبر عن الشهوات شديد ، ولكن الصبر على النار أشد منه ، ولا بد من أحدهما . فإذا ذكر العبد وعد الله تعالى ووعيده ، وجدد إيمانه ويقينه ، خنس الشيطان وهرب . إذ لا يستطيع أن يقول له النار أيسر من الصبر على المعاصى . ولا يمكنه أن يقول المعصية لا تقضى إلى النار فإن إيمانه بكتاب الله عز وجل يدفعه عن ذلك ، فينقطع وسواسه . وكذلك يوسوس فإن إيمانه بالمعجب بعمله ، فيقول أى عبد يعرف الله كا تعرفه ؟ ويعبده كما تعبده ؟ فيا أعظم مكانك عند الله تعالى ! فيتذكر العبد حينئذ أن معرفته وقلبه وأعضاءه التي بها عمله وعلمه ،

<sup>(</sup>١) حديث مامن عبد إلاوله أربعة أعين عينان فى رأسه يبصر بهماأمر دنياه و عينان فى قلبه يبصر بهما أمر دينه أبو منصور الديلمى فى مسند الفردوس من حديث معاذ بلفظ الآخرة مكان دينه و فيه الحسين ابن أحمد بن محمد الهروى الساخى الحافظ كذبه ك والآفة منه

كل ذلك من خاق الله تعالى . فن أين يعجب به ! فيخنس الشيطان . إذ لا يمكنه أن يقول ليس هذا من الله . فإن المعرفة والإيمان يدفعه . فهذا نوع من الوسواس ، ينقطع بالكلية عن العارفين المستبصرين بنور الإيمان والمعرفة

الصنف الثانى: أن يكون وسواسه بتحريك الشهوة وهيجانها . وهذا ينقسم إلى ما يعلم العبد يقينا أنه معصية ، وإلى ما يظنه بغالب الظن . فإن عَلِمه يقينا ، خنس الشيطان عن المبيج . وإن كان مظنونا ، فر بما يبقى مؤثرا ، بحيث يحتاج إلى مجاهدة فى دفعه ، فتكون الوسوسة ، وجودة ، ولكانها مدفوعة غيرغالبة

الصنف الثالث: أن تكون وسوسة بمجر دالخواطر ، وتذكر الأحوال النالبة ، والتفكر في غير الصلاة مثلا ، فإذا أقبل على الذكر ، تصور أن يندفع ساعة ويعود ، ويندفع ويعود فيتماقب الذكر والوسوسة ، ويتصور أن يتساوقا جيما ، حتى يكون الفهم مشتملا على فهم معنى القراءة ، وعلى تلك الخواط ، كأنهما في موضعين من القلب . وبعيد جدا أن يندفع هذا الخنس بالكلية بحيث لا يخطر ، ولكنه ليس محالا ، إذ قال عليه السلام (۱۱ ه من صلى ركفتين لم يُحدَّث فيهما نفسه بشيء من أمر الذنيا عُفر له ما تقدم من ذنيد ، فلولا أنه متصور لما ذركره ، إلا أنه لا يتصور ذلك إلافى قلب استولى عليه الحب ، حتى صار كالمستهر ، فإنا قد نرى المستوعب القلب بعدوناذى به ، قد يتفكر بمقدار ركمتين وركعات في مجادلة عدوه ، كذلك المستغرق في الحب ، عبو به ولو كله غيره لم يسمع ، ولواجتاز بين يديه أحد لكان كأنه لا يراه ، وإذا تصور هذا في خوف من عدو ، وعند الحرص على مال وجاه ، فكيف لا يتصور من خوف النار والحرص على الجنة ! ولكن ذلك عزيز لضعف الإعان بالله تمالى واليوم الآخر

وإذا تأملت جلة هذه الأقسام وأصناف الوسواس، علمت أن لكل مذهب من المذاهب وجها، ولكن في محل مخصوص

<sup>(</sup>١) حديث من صلى ركعتين لم يحدث فيهما نفسه بنيء من الدنيا: تقدم في المملاة

وبالجالة فالخلاص من الشيطان فى لحظة أوساعة غير بعيد . ولكن الخلاص منه عمراً طويلا بعيد جداً ، وعال فى الوجود . ولو تخلص أحد من وساوس الشيطان بالخواطر وتهييج الرغبة ، لتخلص رسول الله صلى الله عليه وسلم . فقد روى (۱) أنه نظر إلى علم ثوبه فى الصلاة ، فلما سلم رى بذلك الثوب ، وقال د شَمَلني عن الصلاة ، وقال د أدْهبُوا به إلى أبى جَهْم وَانْتُونِي بِالْبِجَانِيَّة ، (۲) وكان فى بده خاتم من ذهب ، فنظر إليه وهو على المنبر ، ثم رى به وقال « نظرة إليه ونظرة إليه ونظرة إليه ونظرة ونظرة إليه ونظرة ونظرة النظر إلى خاتم الذهب وعلم الثوب . وكان ذلك قبل تحريم الذهب . فلذلك بتحريك لذة النظر إلى خاتم الذهب وعلم الثوب . وكان ذلك قبل تحريم الذهب . فلذلك بيعد ثم رى به . فلا تنقطع وسوسة عروض الدنيا و نقدها إلا بالري والمفارقة . فا دام على شيئا وراء حاجته ، ولو ديناراً واحداً ، لا يدعه الشيطان فى صلاته من الوسوسة فى الفكر فى ديناره ، وأنه كيف يحفظه ، وفياذا ينفقه ، وكيف يخفيه حتى لايملم به أحد ، ألو كيف يظهره حتى يتباهى به ، إلى غير ذلك من الوساوس . فن أنشب مخالبه فى الدنيا وطمع فى أن يتخلص من الشيطان ، كان كن انهس فى العسل ، وظن أن النباب واحد ، لا يقع عليه، فهو محال . فالدنيا باب عظيم لوسوسة الشيطان . وليس له باب واحد ، بل أواب كثيرة . . .

قال حكيم من الحكاء: الشيطان يأتى ابن آدم من قبل المعاصى ، فإن امتنع أتاه من وجه النصيحة ، حتى يلقيه فى بدعة . فإن أبى أمره بالنحرج والشدة ، حتى يحرم ماليس محرام . فإن أبى شككه فى وضوئه وصلاته ، حتى بخرجه عن العلم . فإن أبى خفف عليه أعمال البر ، حتى يراه الناس صابراً عفيفا ، فتميل قلوبهم إليه ، فيعجب بنفسه ، و به بهلكه وعند ذلك تشتد الحاجة ، فإنها آخر درجة ، ويعلم أنه لو جاوزها أفلت منه إلى الجنة .

<sup>(</sup>١) حديث انه صلى الله عليه وسلم نظر إلى علم في ثوبه في الصلاة ـ الحديث: تقدم فيه

<sup>(</sup> ٢ ) حديث كان في يده خاتم من ذهب فنظر إليه على النبر فرماه فقال نظرة إليه و نظرة اليكم: نمن حديث الميلاق

# بسيان

## مرعة تقلب القلب وانقسام القلوب في التغير والثبات

اعلم أن القلب كما ذكرناه ، تكنفه الصفات التي ذكرناها ، وتنصب إليه الآثار والأحوال من الأبواب التي وصفناها ، فكأنه هدف يصاب على الدوام من كل جانب ، فإذا أصابه شيء يتأثر به ، أصابه من جانب آخر ما يضاده ، فتتغير صفته . فإن نزل به الشيطان فدعاه في عيثاثر به ، أصابه من جانب آخر ما يضاده ، فتتغير صفته . فإن نزل به الشيطان آخر إلى الموى ، نزل به الملك وصرفه عنه . وإن جدنبه شيطان إلى شر ، جذبه شيطان آخر الى غيره . فتارة يكون متنازعا بين ملكين وتارة بين ملك وشيطان . لا يكون قط مهملا . وإليه الإشارة بقوله وتارة بين ملك وشيطان . لا يكون قط مهملا . وإليه الإشارة بقوله تعالى (وَنْقَلِّبُ أَفْنُدَ مَهُمْ وَأَبْصارَهُمْ (١) ولاطلاع رسول الله صلى الله عليه وسلم على عجيب صنع الله تعالى ، في عبائب القلب وتقلبه ، كان يحلف به فيقول (١) « لا ومُقلِّبِ الْقَاوُبِ وكان كيب الله تعالى ، في عبائب القلب وتقلبه ، كان يحلف به فيقول (١) « لا ومُقلِّبِ الْقَاوُبِ وكان كيب الله على ال

<sup>(</sup> ١ ) حديث لاومقلب القاوب : خ من حديث ابن عمر

<sup>(</sup>۲) حديث يامثبت الفاوب ثبت قلى على دينك ـ الحديث: تمن حديث أنس وحسنه وك من حديث جابر وقال ابن أبى الدنيا صحيح على شرط م ولمسلم من حديث عبد الله بن عمر واللهم مصرف القاوب صرف قلوبنا على طاعتك ون في الكبرى ه ك وصحه على شرط م من حديث النواس ابن سمعان مامن قلب إلابين أصبعين من أصابع الرحمن انشاء أقامه وانشاء أزاغه ون في الكبرى باستاد جيد نحوه من حديث عائشة

<sup>(</sup> ٣ ) حديث مثل القلب مثل العصفور بتقلب فى كل سأعة :ك فى السندرك وقال صحيح على شرط م والبيهتي في الشعب من حديث أبى عبيدة بن الجراح . قلت رواه البغوى فى معجمه من حديث أبى عبيد غير منسوب وقال لاأدرى له صحبة أملا

<sup>11.: [</sup>M] (1)

" مَثَلُ الْقَلْبِ فِي تَقَلَّبِهِ كَالْقِدْرِ إِذَا اسْتَجْمَعَتْ غَلَيَانًا » وقال " « مَثَلُ الْقَلْبِ كَمَثُلِ مِيسَةٍ فِي أَرْضِ فَلاَةٍ تَقْلَبِهُمَا الرَّيَاحُ ظَهْراً لِبَطْنِ ، وهذه التقلبات ، وعبائب صنعالله في تقليبها من حيث لا تهتدى إليه المعرفة، لا يعرفها إلا المراقبون والمراعون لأحو الهم معالله تعالى والقلوب في الثبات على الخير والشر والتردد بينها ثلاثة

قلب عمر بالتقوى ، وزكا بالرياضة ، وطهر عن خبائث الأخلاق ، تنقدح فيه خواطر الخير من خزائن الغيب ومداخل الملكوت، فينصرف العقل إلى التفكر فما خطر له، ليعرف دقائق الخير فيه ، ويطلع على أسرار فوائده ، فينكشف له بنور البمسيرة وجهه، فيحكم بأنه لا يدمن فعله ، فيستحثه عليه ، ويدعوه إلى العمل مه . وينظر الملك إلى القلب قيجده طيبا في جــوهره ، طاهرا بتقواه ، مستنيرا بضياء العقل ، معمورا بأنوار المعرفة ، فيراه صالحًا لأن يحكون له مستقرا ومهبطا ، فعند ذلك يمده بجنود لا ترى ، ويهديه إلى خيرات أخرى ، حتى ينجر الخـير إلى الخير ، وكـذلك على الدوام . ولا يتناهى إمداده بالترغيبِ بالخير ، وتيسير الأمر عليه . وإليه الإشارة بقوله تعالى ( فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَاتَّةٍ ـَ وَصَدَّقَ عِالْحُسْنِي فَسَنْيَسِّرُهُ لِلْيُسْرَى (١) وفي مثل هذا القلب يشرق نور المصباح من مشكاة الربوبية ، حتى لا يخني فيه الشرك الحني ، الذي هو أخني من دبيب النملة السودا ، في الليلة الظلماء فلا يخنى على هذا النور خافية ، ولا يروج عليه شيء من مكايد الشيطان . بل يقف الشيطان ويوحي زخرف القول غرورا، فلا يلتفت إليه . وهذا القلب بعد طهارته من المهلكات ، يصير على القرب معمورا بالمنجيات التي سنذكرها ، من الشكر ، والصبر : والخوف، والرجاء، والفقر، والزهد، والحبة، والرضا، والشوق، والتوكل، والتفكر، والمحاسبة، وغير ذلك. وهمو القلت الذي أقبل الله عز وجل بوجهه عليه ، وهمو القلب المطمئن ، المراد بقوله تعالى (ألا بد كرالله تطمئن القُلوب (٢)) وبقوله عن وجل ( يَا أَيُّتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئَّنَةُ (٣))

<sup>(</sup>١) حديث مثل القلب في تقلبه كالقدراذا استجمعت غليانا: أحمد وك وقال صحيح على شرط خ من حديث غلقداد بن الأسور

<sup>(</sup> ٧ ) حديث مثل القلب كثل ريشة بأرض فلاة \_ الحديث : الطبراني في السكبير والبيه في الشعب من حديث أبي موسى الأشعرى باسناد حسن وللبزار نحوه من حديث أنس باسناد ضعيف

<sup>(</sup>١٤ الله : ٥ (٢) الرعد : ٨٦ (٣) الفجر: ٢٢

القلب الثاني : القلب المخذول المشحون بالموى ، المدنس بالأخلاق المنمومة والخبائث المفتوح فيه أبواب الشياطين ، المسدود عنه أبواب الملائكة . ومبدأ الشرفية ، أن ينقدح فيه خاطر من الهوى و يهجس فيه ،فينظر القلب إلى حاكم العقل ليستفيَّمنه ، ويستكشف وجه الصواب فيه ، فيكون العقل قد ألف خدمة الهوى وأنس به ، واستمر على استنباط الحيل له ، وعلى مساعدة الهوى ، فتستولى النفش وتساعد عليه ، فينشرح الصدر بالهوى وتنبسط فيه ظلماته ، لأنحباس جند المقل عن مدافعته ، فيقوى سلطان الشيطان ، لإنباع مكانه بسبب انتشار الهوى ، فيقبل عليه بالنزين والغرور والأماني ، ويوحى بذلك زخرفا من القول غرورا. فيضعف سلطان الإيمان بالوعد والوعيد، ويخبو نور اليقين الحوف الآخرة ، إذ يتصاعد عن الهوى دخان مظلم إلى القلب يملاً جوانبه ، حتى تنطفي. أنواره فيصير المقل كالمين التي ملا الدخان أجفانها ، فلا يقدر على أن ينظر . وهكذا تفعل غلبة الشهوة بالقلب ، حتى لا يبقى للقلب إمكان التوقف والاستبصار ، ولو يصرمواعظ وأسمعه ماهو الحق فيه ، عمى عن الفهم ، وصم عن السمع ، وهاجت الشهوة فيه ، وسطاالشيطان. وتحركت الجوارح على وفق الهوى ، فظهرت المعصية إلى عالم الشهادة من عالم الغيب ، بقضاء من الله تعالى وقدره ، و إلى مثلهذا القلب الإشارة بقوله تعالى ( أَرَأْ يْتَ مَن اتَّخَذَ إِلَمْهُ هَرَاهُ أَفَأَ نُتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِلاً أَمْ تَحْسَبُ أَنَّا كُثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونْ إِنْ هُمْ إِلاَّ كَالْأَنْمَامَ بَلْهُمْ أَضَلُ سَبِيلاً ('')و بقوله عزوجل (لَقَدْحَقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَيَأُ كُثَرهمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ('') وبقوله تعالى ( سَوَاهِ عَلَيْهُمْ أَأَنْذُرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذَرْهُمُ لاَيْوْمنُونَ (٢)

ورب قلب هذا حاله بالإضافة إلى بعض الشهوات . كالذي يتورع عَن بعض الأشياء ولحكنه إذا رأى وجها حسنا لم علك عينه وقلبه ، وطاش عقله :وسقط مسال قلبه . أوكالذي لاعلك نفسه فيما فيه الجاه والرياسة والحكبر ، ولا يبقى معه مسكة للتثبت عند ظهور أسبابه أو كالذي لاعلك نفسه عند الغضب ، مهما استحقر وذكر عيب من عيوبه . أوكالذي لاعلك نفسه عند القدرة على أخذ درهم أو دينار ، بل يتهالك عليه تهالك الواله المستهتر

<sup>(</sup>١) الفرةان : ٣٠٠ و ع ع (٢) يس : ٧ (٢) البقره : ٣

فينسي فيه المروءة والتقوى . فكل ذلك لتصاعب دخان الهوى إلى القاب، حتى يظلم وتنطفي منه أنواره ، فينطني نور الحياء والمروء تموالإِ عان ، ويسمى في تحصيل مراد الشيطان القلب الثالث : قلب تبدو فيه خواطر الهوى فندعو ه إلى الشر ، فيلحقه خاطر الاعان فيدعوه إلى الخير ، فتنبعث النفس بشهوتها إلى نصرة خاطر الشر، فتقوى الشهوة وتحسن التمتع والتنم ، فينبعث العقل إلى خاطر الخبير ، ويدفع في و جنه الشهوة ، ويقبح فعلما ، وينسبها إلى الجهل: ويشبهها بالبهيمة والسبع في تهجمهاعلى الشر، وقلة اكتراثها بالعواقب فتميل النفس إلى نصح العقل . ويحمل الشيطان حملة على العقل ، فيقوى داعى الهوى ، ويقول ماهذا التحرج البارد؟ ولم تنتنع عنهوالة فتؤذى نفسك ؟وهل ترى أحدا من أهل عصرك يخالف هواه ، أو يترك غرضه ؟ أفترك لهم ملاذ الدنيا يتمتعون بها ؟ وتحجر على نفسك حتى تبقى محروما شقيا متعوبا ، يضحك عليك أهل الزمان ؟ أفتريد أن يزيد منصبك على فلان وفلان ؟ وقد فعلوا مثل مااشتهیت ، ولم یمتنعوا ؟ أما تری العالم الفلایی ایس یحترز من مثل ذلك ؟ ولو كان ذلك شرا لامتنع منه ؟ فتميل النفس إلى الشيطان ، وتنقلب إليه فيحمل الملك حملة على الشيطان، ويقول: هل هلك إلا من اتبع لذة الحال: ونسى العاقبة؟ أفتقنع بلذة يسيرة ؟ وتترك لذة الجنة و نعيمها أبد الآباد ؟ أم تستثقل ألم الصبر عن شهو تك؟ ولا تستثقل ألم النار؟ أتغتر بغفلة الناسءن أنفسهم ؟ وانباعهم هو اهم ؟ومساعدتهم الشيطاذ؟ مع أن عذاب النار لايخففه عنك معصية غيرك. أرأيت لوكنت في بوم صائف شديد الحر ووقف الناس كلهم في الشمس، وكان لك بيت بارد، أكنت تساعد الناس؟ أو تطلب لنقسك الخلاص ؟ فكيف تخالف الناس خوفا من حر الشمس، ولا تخالفهم خوفا من حر النار؟ فعند ذاك تمتثل النفس إلى قول الملك . فلا يزال يتردد بين الجندين ، متجاذبا بين الحزبين . إلى أن يغلب على القلب ماهو أولى به

فإن كانت الصفات التي في القلب الغالب عليها الصفات الشيطانية التي ذكر ناها، غلب الشيطان، ومال القلب إلى جنسه من أحزاب الشيطان ، معرضاعن حزب الله تعالى وأوليائه ومساعدا لحزب الشيطان وأعدائه ، وجرى على جوارحه بسابق القدر ماهو سبب بعده

عن الله تمالى. وإن كان الأغلب على القلب السفات الملكية ، لم يصغ القلب إلى إغواء الشيطان وتحريضه إياه على العاجلة ، وتهوينه أمر الآخرة، بل مال إلى حزب الله تعالى وظهرت الطاعة بموجب ماسبق من القضاء على جوارحه ، فقلب المؤمن بين إصبعين من ـ: أصابع الرحمن ، أي بين تجاذب هذين الجندين ، وهو الغالب، أعنى التقلب، والانتقال من حزب إلى حزب، أما الثبات على الدوام مع حزب الملائكة ،أو مع حزب الشيطان ، فنادر من الجانبين ، وهذه الطاعات والمعاصى ، تظهر من خزائن النيب ، إلى عالم الشهادة بواسطة خزانة القلب، فإنه من خزائن الملكوت، وهي أيضا إذا ظهرت كانت علامات، تعرف أرباب القاوب ، سابق القضاء ، فن خلق للجنة يسرت له أسباب الطاعات ، ومن خلق للنار يسرت له أسباب المعاصى ، وسلط عليه أفرالالسوء ،وألقى في قلبه حكالشيطان ، فإنه بأنواع الحكم يغر الحمقي ، بقوله إن الله رحيم ، فلا تبال ، وإن الناس كلهم ما يخافون الله فلا تخالفهم ، وإن العمر طويل فاصبر حتى تتوب غدا، يعده ويمنيهم وما يعده الشيطان إلاغرورا يمدهم التوبة ، وعنيهم المنفرة ، فيهلكهم بإذن الله تعالى بهذه الحيل ، وما يجرى مجر اها، فيوسع قلبه لقبول الغرور ، ويضيقه عن قبولُ الحق ، وكل ذلك بقضاء من الله وقدر ( فَمَنْ بُرداللهُ أَنْ يَهْدِينَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلْإِسْلاَ مِ وَمَنْ يُرِدْ أَنْ يُضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ صَيَّقًا حَرَجًا كَأَنَّكَا يَصَّعَدُ فِي النَّمَاءِ (١) (إِنْ يَنْصُرْ كُمُ اللهُ عَلا عَالِبَ لَكُمْ وَإِنْ يَخْذُلْكُمْ فَنْ ذَا الَّذِي يَنْصُرُ كُمْ مِنْ بَعْدِهِ (")فهو الهادي والمضل يفعل ما يشاء ، و يحكم ما يريد ، لاراد لحكمه ، ولامعقب لقضائه، خلق الجنة ، وخلق لها أهلا ، فاستعملهم بالطاعة ، وخلق النار ، وخلق لهاأهلا ، فاستعملهم بالمعاصى عرف الخلق علامة أهل الجنة وأهل النار، فقال (إِنَّ الْأَثْرَارَ لَنِي نَعِيم وَإِنَّ ٱلْفُحَّارَ كَفي جَحِيم (٢) ثم قال تعالى، فما روى عن نبيه صلى الله عليه وسلم ، (١) « هَوُ لاَءَ فَي الْجُنَّة وَلاَ أَبَالَى وَهَوُلاَءِ فِي النَّارِ وَلاَ ابَالِي » فتعالى الله الملك الحق لا يسأل عما يفعل وهم يسألون

<sup>(</sup>۱) حديث قال الله عزوجل هؤلا. إلى الجنة ولاأبالى وهؤلا. إلى المار ولاأبالى : أحمد وابن حبان من حديث عبد الرحمن بن قتادة المسلمى وقال ابن عبد البر فى الاستيعاب إنه مضطرب الاسناد

<sup>(</sup>۱) الالعام: ١٢٥ (٢) آل عمران: ١٦٠ (١) الانقطار: ١٣٠

ولنقتصرعلى هذا القدراليسير، من ذكر مجاتب القلب، فإن استقصاء هلا بليق بعلم المعاملة ، وإنما ذكر نامنه ما يحتاج إليه ، لمعرفة أغوار علوم المعاملة ، وأسرارها ، لينتفع بها من لا يقنع بالظواهر ، ولا يجتزى بالقشر عن اللباب ، بل يتشوق إلى معرفة دقائق حقائق الأسباب ، وفها ذكر ناه كفاية له ومقنع إن شاء الله تعالى ، والله ولى التوفيق

تم كتاب عبائب القلب ولله الحمد والمنة، ويتاوه كتاب رياضة النفس وتهذيب الأخلاق والحمد لله وحده، وصلى الله على كل عبد مصطنى م

:

. .

كناب رماجة النفوته دير الأخلاق ومعسابحة أمسراض القلب

# كناب رافي الغيض أيا أخلاق ومسابحة أمساض القلب

### وهو الكتاب الثانى من ربع المهلكات

## بسسم المدالرحن الرحيم

الحد لله الذي صرّف الأمور بتدبيره ، وعدّل تركيب الحلق فأحسن في تصويره ، وزينصورة الإنسان بحسن تقويمه وتقديره ، وحرسه من الزيادة والنقصان في شكله ومقاديره وفو صّحسين الأخلاق إلى اجتهاد العبد وتشميره ، واستحثه على بهذيبها بتخويفه وتحذيره وسهل على خواص عباده بهذيب الأخلاق بتوفيقه وتيسيره ، وامتن عليهم بتسهيل صعبه وعسيره ، والصلاة والسلام على محمد عبد الله ونبيه وحبيبه وصفيه وبشيره ونذيره ،الذي كان يلوح أنوار النبوة من بين أساريره ، ويستشرف حقيقة الحق من مخايله وتباشيره ، وعلى آله وأصابه الذين طهروا وجه الإسلام من ظلمة الكفر ودياجيره ، وحسموا مادة الباطل فلم يتدسوا بقليله ولا بكثيره ،

أمابعد: فالحلق الحسن صفة سيد المرسلين، وافضل إعمال الصديقين، وهو على التحقيق شطر الدين، وغرة مجاهدة المتقين، ورياضة المتعبدين، والأخلاق السيئة هي السموم القاتلة، والمهلكات، الدامغة، والحازى الفاضعة، والرذائل الواضعة، والحبائث المبعدة عن جوار رب العالمين، المنخرطة بصاحبها في سلك الشياطين، وهي الأبواب المفتوحة إلى نار الله الموقدة، التي تطلع على الأفئدة، كما أن الأخلاق الجميلة، هي الأبواب المفتوحة من القلب إلى نعيم الجنان، وجوار الرحمن، والأخلاق الحبيثة أمراض القلوب، وأسقام النفوس، إلا أنه مرض يفوت حياة الأمد، وأين منه المرض الذي لا يفوت إلاحياة الجسد

ومها اشتدت عناية الأطباء، بضبط قوانين العلاج للأبدان. وليس في مرضها الافوت الحياة الفانية ، فالعناية بضبط قوانين العلاج لأمراض القلوب ، وفي مرضها فوت حياة بانية أولى . وهذا النوع من الطب ، واجب تعلمه على كل ذي لب ، إذلا يخلو قلب

من القلوب عن أسقام ، لو أهملت تراكمت ، وترادفت العلل ، وتظاهرت ، فيحتاج العبد إلى تأنق في معرفة عللها وأسبابها ، ثم إلى تشعير في علاجها وإصلاحها ، فعالجها هوالمراد بقوله توكه تعالى ( قَدُ أَفْلَحَ مَنْ رُكَاها ( ) ) وإهما لهما هو المراد بقوله ( وَقَدْخَابَ مَنْ دَسّاها ( ) ) وإهما لهما هو المراد بقوله ( وَقَدْخَابَ مَنْ دَسّاها ( ) ) وإهما لهما هو المراض ، فإن ذلك يأتي في بقية في معالجتها على الجملة . من غير تفصيل لعلاج خصوص الأمراض ، فإن ذلك يأتي في بقية الكتب من هذا الربع ، وغرصنا الآن النظر الكلى في تهذيب الأخلاق ، وتمبيد منهاجها ، ونحمل علاج البدن مثالاله ، ليقرب من الأفهام دركه ، ويتضح ونحن نذكر دلك ، ونجمل علاج البدن مثالاله ، ليقرب من الأفهام دركه ، ويتضح بالرياضة ، ثم بيان فضيلة حسن الخلق ، ثم بيان الطرق التي بها يعرف تفصيل بالرياضة ، ثم بيان الطرق التي بها يعرف موض بالرياضة ، ثم بيان الطرق التي بها يعرف موض القلب ، ثم بيان الطرق التي بها يعرف الإنسان عيوب نفسه ، ثم بيان شواهد النقل ، على القلوب بترك الشهوات لا غير . ثم بيان علامات حسن الخلق . ثم بيان الطريق في رياضة الصبيان في أول النشو . ثم بيان شروط الإرادة ومقدمات المجاهدة . أن طريق المالجة المقاوب بترك الشهوات لا غير . ثم بيان علامات حسن الحاق . ثم بيان الطريق في رياضة الصبيان في أول النشو . ثم بيان شروط الإرادة ومقدمات المجاهدة . فهي أحد عشر فصلا . يجمع مقاصدها هذا الكتاب إن شاء الله تعالى

## بسيان فضيلة حسن الخلق ومذمة سوء الخلة.

قال الله تعالى لنبيه وحبيبه ،مثنيا عليه ومظهراً نعمته لديه ( وَإِ نَكَ لَعَلَى خُلُقِ عَظِيمٍ (٣) وقالت عائشة رضى الله عنها ، كان رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) خلقه القرءان وسأل رجل رسول الله عليه وسلم عن حسن الخلق ، فتلا قوله تعالى ( خُذِ الْمُفُو وَأَمُنْ

🤏 كتاب رياضة النفس 🦫

﴿ ١ ) حديث عائشة كان خلقه الفرءان : تقدم وهو عند م

<sup>(1)</sup> e(٢) الشمس: p (٢) القلم: 3 )

وقال رجل لرسول الله صلى الله عليه وسلم (١) أوصنى ، فقال « اتَّن الله حَيْثُ كُنْتَ » قال ردنى ، قال « خَالِق النَّاس بِحُلُق خَسَنْ » وسئل عليه السّبَّنة آخُسنَة تَعْجُها » قال ردنى ، قال « خَالِق النَّاس بِحُلُق حَسَنْ » وسئل عليه السلام ، أى الأعمال أفضل ؟ قال « خُلُق حَسَنْ » وقال صلى الله عليه وسلم (٧) « ماحَسَن الله خُلق عَبْد وَخُلُقه وَيُطهِمه النَّار » وقال الفضيل قيل لرسول الله صلى الله عليه وسلم ، إن فلانة تصوم النهار وتقوم الليل ، وهي سيئة الخلق ، تؤذي جيرانها بلسانها . قال « لا خَيْر فيها هي مِنْ أهل النَّار » وقال أبو الدرداء ، سمت رسول الله بلسانها . قال « لا خَيْر فيها هي مِنْ أهل النَّار » وقال أبو الدرداء ، سمت رسول الله

<sup>. ﴿ ﴾ )</sup> حديث تأويل قوله تمالى خذالعفوالآية هوأن تصلمن قطعك ــ الحديث : ابن ممدويه من حديث. جابر وقيس بن سعد بن عبادة وأنس بأسانيد حسان

<sup>(</sup> ٢ ) حديث بعث لأتم مكارم الأخلاق :أحمد وك والبيهق من حديث أبي هريرة وتقدم فآدب الصحبة

<sup>(</sup>٣) حديث أثقل ما يومع في الميزان خلق حسن: دت وصححه من حديث أبي الدرداء

<sup>(</sup> ٤ ) حديث جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم من بين يديه فقال ماالدين قال حسن الخلق الحديث عمد بن نصر الروزى في كتاب تنظيم قدر الصلاة من رواية أبي العلاء بن الشخير مرسلا

<sup>﴿</sup> فَ ﴾ حديث ما الشؤم قال سوء الحلق :أحمدمن حديث عائشة الشؤم سوء الحلق ولأبى داودمن حديث وانع بن مكيث سوء الحلق شؤم وكلاها لا يصح

حديث قال رجل أوصنى قال اتق ألله حيثًا كنت \_ الحديث: تمن حديث أبى در وقال حسن معيح بعديث ما حسن الله خلق المرى م وخلقه فتطعمه النار: تقدم في آداب الصحبة

الأعراف: ١٩٩

صلى الله عليه وسلم يقول. (1) « أَوَّالُ مَا يُوضَعُ فِي ٱلْمِيزَ آنِ حُسْنُ ٱلْخُلُقِ وَالسَّخَاهِ » ولماخلق الله الإيمان ، قال اللهم قونى ، فقواه بحسن الخلق والسخاء. ولما خلق الله الكفر ، قال اللهم قونى ، فقواه بالبخل وسوء الخلق

<sup>(</sup>۱) حدث أبى الدرداء أول ما يوضع فى البزان حسن الحلق ـ الحديث لم أقف له على أصل هكذا ولأبيء داود وت من حديث أبى الدرداء ما من شىء فى للبزان أثفل من حسن الحلق وقال غريب وقال فى بعض طرقه حسن محيح

<sup>(</sup> ۲ ) حديث أن الله استخلص هذا أه بين لنفسه ما الحديث : الدارقطني في كتاب المستجاد والخرائطي في مكارم الأخلاق من حديث أبي سعيد الحدري باسناد فيه لين

<sup>(</sup> ٣ ) حديث حسن الحلق خلق الله الاعظم : الطبراني في الاوسط من حديث عمار بن يأسر بسند ضعيم

عديث قيل بارسول الله أى المؤمنين أفضلهم ايمانا قال أحسنهم خلقا :دن فائمن حديث أبي هربرة و تقدم في النكاح بلفظ أكمل المؤمنين والطبر اني من حديث أبي أمامة أفضلكم إيمانا أحسنكم خلقا

<sup>(</sup>ه) حديث انكم لن تسعوا الناس بأموالكم فسعوهم ببسط الوجه وحسن الحلق البزار وأبو يعلى والطبراني في مكارم الأخلاق من حديث أبي هريرة بمضطرف البزار رجاله تفات

<sup>(</sup> ٦ ) حديث سوء الحلق بفسد العمل كا يفسد الحل العسل: ابن حبان في الضعفاء من حديث أبي هريره والربح والسهق في الشعب من حديث ابن عباس وأبي هريرة أيضا وضعفها ابن جرير

<sup>(</sup>٧) حديث إنك امرؤ قد حسن الله خلقك فأحسن خلقك : الحرائطي في مكارم الأخلاق وأبو البلس الدغولي في كتاب الآداب وفيه ضعف

<sup>(</sup> A ) حديث البراء كان رسول الله صلى الله عليه وسلم أحسن الناس،وجهــا وأحسنهم خلفا: الحقوائيلي في مكارم الأخلاق يسند حسن

البدرى قال ،كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول فى دعائه (١) « اللَّهُمَّ حَسَّنْتَ خَلْقَ تَعَسِّنْ خُلُقى ،

وعن عبد الله بن عمر و رضي الله عنهما (٢) قال ، كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يكثر المنعاء فيقول « اللهم إنى أسالك الصّحة وَالْعاَفِية وَحُسن الْخُلُق » وعن أبي هر برة رضي الله عنه ، عن النبي صلى الله عليه وسلم (٣) قال «كرّمُ اللهُ عن دينهُ وَحَسبُهُ حُسنُ خُلُقهِ وَمُرُوءَتُهُ عَقْلُهُ » وعن أسامة بن شريك قال ، (١) شهدت الأعاريب يسألون النبي صلى الله عليه وسلم يقولون ، ماخير ماأعطى العبد ؟ قال « خُلُق حَسَن » وقال صلى الله عليه وسلم عليه وسلم يقولون ، ماخير ماأعطى العبد ؟ قال « خُلُق حَسَن » وقال صلى الله عليه وسلم (١) « إِنَّ أَحَبِّكُمْ إِلَى وَأَقْرَ بَكُمْ مِنِي عَبِلِساً يَوْمَ الْقِيامَةِ أَحاسِنُكُمْ أَخْلاَقاً »

وعن ابن عباس رضي الله عنها (٦) قال ، قال ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم و الله من كم الكن فيه أو واحدة أي من كل الله عليه والله عليه وسلم في افتتاح به السقية أو خُلُق كيميش به بين النّاس » وكان من دعائه صلى الله عليه وسلم في افتتاح

<sup>(</sup>۱) حديث أبى مسعود البعرى اللهم كما حسنت خلق فحسن خلق : الحرايطى فى مكارم الأخلاق هكذا من رواية عبد الله بن أبى الهذيل عن أبى مسمود البدرى وإنما هو ابن مسمود أى عبد الله هكذا رواه ابن حبان فى محيحه ورواه أحمد من حديث عائشة

<sup>( ؟ )</sup> حديث عبد الله بن عمرو اللهم إنى أسألك الصحة والعافية وحسن الحلق: الحرايطى في مكارم الأخلاق باسناد فيه لين

و ٣) حديث ألى هريرة كرم المرء دينه ومروءته وعقله وحسن خلفه: حب وك وصححه على شرط موالميهقي قلت فيه مسلم بن خلد الزنجى وقد تكلم فيه قال البيهتى وروى من وجهين آخرين ضعيفين تم رواه موقوفا على عمر وقال اسناد صحح

<sup>(</sup> ٤) حديث أسامة بن شربك شهدت الأعاريب يسألون رسول الله صلى الله عليه وسلم ماخير ماأعطى العبد قال خلق حسن: ه وتقدم في آداب الصحة

<sup>(</sup> ٥) حديث إن أحبكم إلى الله وأقر بكم منى مجلسا يوم القيامة أحاسنكم أخلاقا : طص طس من حديث أبي هريرة ان أحبكم إلى الله أحاسنكم أخلاقا وللطبراني في مكارم الأخلاق من حديث جابر أن أقر بكم منى مجلسا أحاسنكم أخلاقا وقد نقدم الحديثان في آ داب الصحة

<sup>(</sup> ٣ ) حديث أبن عباس ثلاث من لم يكن أنيه واحدة منهن فلا يعتسد بنيء من عمله سـ الحديث : الخرايطي في محارم الأخلاق باسناد ضعيف ورواه الطبراني في السكبير وفي مكارم الأخلاق من حديث أم سلمة

الصلاة (') « اللَّهُمَّ اهْد نِي لِأَحْسَنِ الْأَخْلاقِ لاَيَهْدِي لِأَحْسَنِهَا إِلاَّ أَنْتَ وَاصْرِفْ عَنَّ سُيَّمَّا لاَ يَصْرِفُ عَنِّى سَيِّمَا إِلاَّ أَنْتَ » وقال أنس ('') ، ينها نحن مع رسول الله صلى الله عليه وسلم يوما إذقال « إِنَّ حُسْنَ الْخُلُقِ لَيُذِيبُ الْخَطِيئَةَ كَمَا تُذيبُ الشَّمْسُ الجَلِيدَ » وقال عليه السلام ('') « مِنْ سَعَادَةِ اللهُ عَسُنُ الْخُلُقِ » وقال صلى الله عليه وسلم (نا الْنُهُنُ حُسْنُ الْخُلُقِ » وقالى صلى الله عليه وسلم (الْنُهُنُ حُسْنُ الْخُلُقِ » وقالى حلى الله عليه وسلم (الْنُهُنُ حُسْنُ الْخُلُق »

وقال عليه السلام لأبى ذر (٥) « يَا أَبَا ذَرِّ لَا عَقْلَ كَالتَّهْ بِيرِ وَلَاحَسَبَ كَمَسْنِ الْخُلُقِ » وعن أنس (٢) قال ، قالت أم حبيبة لرسول الله صلى الله عليه وسلم ، أرأيت المرأة يكون لها زوجان في الدنيا ، فتموت وعوتان ، ويدخلون الجنة ، لأيهما هي تكون ؟ قال « لأحسنيها خُلقاً كَانَ عِنْدَهَا فِي الدُّنيا يَا أُمَّ حَبِيبَةَ ذَهَبَ حُسنُ الْخُلْقِ بِحَيْرِي الدُّنيا وَالْآخِرَةِ » خُلقاً كَانَ عِنْدَهَا فِي الدُّنيا يَا أُمَّ حَبِيبَةَ ذَهَبَ حُسنُ الْخُلْقِ بِحَيْرِي الدُّنيا وَالْآخِرَةِ » وقال صلى الله عليه وسلم (٧) « إِنَّ الْمُسْلِمَ الله الله الْهُواجِرِ » وقال عبدالرحمن بن سمرة خُلقهِ وَكَرَمِ مَرْ تَبَيّهِ » وفي رواية « دَرَجَةَ الطَّمْآنِ فِي الْهُوَاجِرِ » وقال عبدالرحمن بن سمرة حَلقهِ وَكَرَمِ مَرْ تَبَيّهِ » وفي رواية « دَرَجَةَ الطَّمْآنِ فِي الْهُوَاجِرِ » وقال عبدالرحمن بن سمرة أُمّي عَنا عند الذي صلى الله عليه وسلم فقال (٨) « إِنَّى رَأَيْتُ الْبَارِحَة عَجَباً رَأَيْتُ رَجُلاً مِنْ أَنْ عَلَا عَلَى رُكُبَيْهِ وَبَيْنَهُ وَبَيْنَ اللهِ حِجَابُ فَجَاء جُسنُ خُلْقِهِ وَأَدْخَلَهُ عَلَى الله تَعَالَى » فَا الله تَعَالَى » أَنْ مَنْ خُلْقِهِ وَلَا عَلَى رُكُبَيْهِ وَبَيْنَهُ وَبَيْنَ الله حِجَابُ فَجَاء جُسنُ خُلْقِهِ وَالْمُ خَلَهُ عَلَى الله تَعَالَى » أَنْ عَلَى رُكُبَيْهِ وَبَيْنَهُ وَبِيْنَ الله حِجَابُ فَجَاء جُسنُ خُلْقِهِ وَلَا هُو لَهُ الله تَعَالَى »

<sup>(</sup>١) حديث اللهم اهدني لأحسن الأخلاق ـ الحديث: ممن حديث على

<sup>(</sup>٢) حديث أنس ان حسن الخلق لبذيب الخطيئة كما يذيب الشمس الجليدة: الحرايطي في مكارم الاخلاق بسند ضعيف ورواه طب وطس والبيبق في الشعب من حديث ابن عباس وضعفه وكذا رواه من حديث أبي هريرة وضعفه أيضا

<sup>(</sup> ٣ ) حديث من سُعادة المرء حسن الخلق: الخرايطي في مكارم الاخلاق والبيهق في الشعب من حديث جابر بسند ضعيف

<sup>(</sup>٤) حديث اليمن حسن الحلق: الخرايطي في مكارم الاخلاق من حديث على باسناد ضعيف

<sup>(</sup> ٥) حديث يا أبا ذر لا عقل كالتدبير والاحسب كمنب الخلق: ه حب من حديث أبي ذر

<sup>(ُ</sup> ٣) حديث أنس قالت أم حبية يارسول الله أرأيت الرأة يكونٍ لهـا زوجان: البزار والطبراى في التّكبير والخرايطي في مكارم الآخلاق باسناد ضعيف

 <sup>(</sup> ٧ ) حديث أن المسلم المسدد ليدرك درجة الصائم الفائم بحسن خلقه \_ الحديث : أحمد من حديث عبد الله
 اب عمر و بالراوية الاولى ومن حديث أبى هريرة بالرواية الثانية وفيها ابن لهيعة

<sup>(</sup> ٨ ) حديثُ عبد الرحمن بن سمرة ان رأيت البارحة عجبا ما الحديث: الخرايطي في مكادم الاخلاق الماديث

وقال أنس، قال النبي صلى الله عليه وسلم (١) «إِنَّ الْعَبْدَ لَيَبْلُغُ بِجُسْنِ خُلُقِهِ عَظِيمَ دَرَجَاتِ الْكَاوْرَةِ وَشَرَفَ الْمُنَازِلِ وَإِنَّهُ لَضَعِيفٌ فِي الْعِبَادَةِ »

الآنار قال ابن لقان الحكيم لأبيه: يا أبت أى الخصال من الإنسان خير؟ قال الدين. قال: فإذا كانت ثلاثا؟ قال: الدين والمال. قال: فإذا كانت ثلاثا؟ قال: الدين والمال والحياء وحسن الخلق. قال: فإذا كانت أربعا؟ قال: الدين والمال والحياء وحسن الخلق. قال: فإذا كانت ستا؟

<sup>(</sup>١) حديث ان العبد ليبلغ بحسن خلقه عظيم درجات الآخرة \_ الحديث : طب والخرايطي في مسكارم الأخلاق وأبو الشيخ في كتاب مكارم الأخلاق وأبو الشيخ في كتاب طبقات الاصبانيين من حديث أنس باسناد جيد

<sup>(</sup> ۲ ) حدیث ان عمر استأذن علی رسول الله صلی الله علیه وسلم و عنده نساء من قریش یکلمنسه و یستکثر نه الحدیث : متفق علیه

<sup>(</sup>٣) حديث سوء الخلق ذنب لا يغفر ـ الحديث : طص من حديث عائشة ما من شيءالاله تو بة الاصاحب سوء الخلق فانه لا يتوب من ذنب الا عاد في شر منه واسناده ضعيف

<sup>(</sup>٤) حديث ان العبد ليلغ من سوء خلقه أسفل من درك حهم الطبراى : والخرايطى فى مكارم الأخلاق وأبو الشيخ فى طبقات الاصبهانيين من حديث أنس بأسناد جيد وهو بعض ــ الحديث : الذى قبله محديثين

قال · يابني إذا اجتمعت فيه الحنس خصال فهو نتي تتي ، ولله ولى ، ومن الشيطان برى. وقال الحسن : من ساء خلقه عذب نفسه . وقال أنس بن مالك ، إن العبد ليبلغ بحسن خلقه أعلى درجة فى الجنه ، وهو غير عابد ، ويبلغ بسوء خلقه أسفل درك فى جهنم ، وهو عابد . وقال يحيى بن معاذ فى سعة الأخلاق كنوز الأرزاق . وقال وهب بن منهه ، مثل السبىء الخلق كثل الفخارة المكسورة ، لا ترقع ولا تعاد طينا . وقال الفضيل لأن بصحبنى فاجر حسن الخلق ، أحب إلى من أن يصحبنى عابد سبىء الخلق

وصحب ابن المبارك رجلاسيء الخلق في سفر ، فكان يحتمل منه ويداربه فلما قارقه بكى . فقيل له في ذلك ، فقال بكيته رحمة له فارقته وخلقه معه لم يفارقه · وقال الجنيد، أربع ترفع العبد إلى أعلى الدرجات ، وإن قل عمله ، وعلمه ، الحلم ، والتواضع ، والسخاء ، وحسن الخلق ، وهو كمال الإيمان

وقال الكنابي، التصوف خلق، فن زاد عليك في الخلق زاد عليك في التصوف. وقال عمر رضى الله عنه، خالطوا الناس بالأخلاق، وزايلوه بالأعمال. وقال يحيى بن معاذ سوء الخلق سيئة لا تنفيع معها كثرة الحسنات. وحسن الخلق حسنة لا تضرمها كثرة السيئات. وسئل ابن عباس، ما الكرم؟ فقال هو ما بين الله في كتابه العزيز؛ إن أَكْرَمُكُمْ عند الله أَتْقا كُمْ (١) قيل فا الحسب؟ قال أحسنكم خلقا أفضلكم حسنبا وقال لكل بنيان أساس، وأساس الإسلام حسن الخلق. وقال عطاء، ماار ثفع من ارتفع إلا بالخلق الحسن، ولم ينل أحدكم له إلا المصطفى صلى الله عليه وسلم. فأقرب الخلق إلى الله عن وجل السالكون آثاره محسن الخلق.

# بسيان

#### حقيقة حسن الخلق وسوء الخلق

اعلم أن الناس تــد كلموا في حقيقة حسن الخلق ، وأنه ماهو . وما تعرضوا لحقيقته ، وإنا تعرضوا المرضوا المحقيقة عبد و إنما تعرضوا الثمرة . ثم لم يستوعبوا جميع عمراته ، بل ذكر كل واحد من عمراته ماخطر له وماكان حاضرا في ذهنه . ولم يصرفوا العناية إلى ذكر حده ، وحقيقته المحيطة بجميع عمراته الحجوات : ١٣٠

على التفصيل والاستيعاب . وذلك كقول الحسن ، حسن الخاق بسط الوجه ، وبدل الندى وكف الأذى . وقال الواسطى ، هو أن لا يخاصم ولا يخاصم ، من شدة مصرفته بالله تعالى وقال شاه الكرمانى ، هو كف الأذى ، واحمال المؤن . وقال بعضهم ، هو أن يكون من الناس قريبا ، وفيا ينهم غريبا . وقال الواسطى مرة ، هو إرضاء الخلق فى السراء والضراء . وقال أبو عمان ، هو الرضا عن الله تعالى . وسئل سهل النسترى عن حسن الخلق فقال أدناه الاحمال ، وترك المكافأة ، والرحمة للظالم ، والاستغفار له ، والشفقة عليه . وقال مرة ، أن لا يتهم الحق فى الرزق ، ويثق به ، ويسكن إلى الوفاء بماضمن ، فيطيعه ولا يعصيه فى جميع الأمور فيما بينه وبينه ، وفيما بينه وبين الناس . وقال على رضى الله عنه ، حسن الخلق فى ثلاث خصال : اجتناب المحارم ، وطلب الحلال ، والتوسعة على العيال . وقال الحسين فى ثلاث خصال : اجتناب المحارم ، وطلب الحلال ، والتوسعة على العيال . وقال أبو سعيد الخراز ، هو أن لا يؤثر فيك جفاء الخلق ، بعد مطالعتك للحق . وقال أبو سعيد الخراز ، هو أن لا يكون لك ه غير الله تعالى:

فهذا وأمثاله كثير، وهو تعرض لنمرات حسن الخلق لالنفسه. ثم ليس هو محيطا مجنم الممرات أيضا. وكشف الغطاء عن الحقيقة أولى، من نقل الأقاويل المختلفة

فنقول الخلق والخلق عبارتان مستعملتان معا ، يقال فلان حسن الخلق والخلق ، أى حسن المباطن والظاهر . فيراد بالخلق الصورة الباطنة . وذلك الباطن والظاهر ، فيراد بالخلق الصورة الباطنة . وذلك لأن الإنسان مركب من جسد مدرك بالبصر ، ومن روح و نفس مدرك بالبصيرة . ولكل واحد منها هيئة وصورة ، إما قبيحة ، وإما جيلة . فالنفس المدركة بالبصيرة ، أعظم قدرا من الجسد المدرك بالبصر . ولذلك عظم الله أمره بإضافته إليه ، إذ قال تمالى (إنّى خالق بشراً من طين فإذا سوّ يته و تفعم الله أمره بإضافته الله ، أو قال تمالى (إنّى خالق بشراً من طين فإذا سوّ يته و تفعم في من رُوحي فقعوا له ساجدين (١٠) فنبه على أن الجسد منسوب إلى الطين ، والروح إلى رب العالمين . والمراد بالروح والنفس ف هذا المقام واحد فالخلق عبارة عن هيئة في النفس راسخة ، عنها تصدر الأفعال بسهولة ويسر ، من غير حاجة إلى فكر وروية . فإن كانت الهيئة بحيث تصدر عنها الأفعال الجيلة ، المحمودة عقلا وشرعا ، منه الأفعال القبيحة ، سميت الهيئة خلقا حسنا . وإن كان الصادر منها الأفعال القبيحة ، سميت الهيئة

٠ (١٥ ٠٠) ١٠ ١٧٠٠ .

التي هي المصدر خلقا سيئا . وإنما قلنا إنها هيئة راسخة ، لأن من يصدر منه بذل المال على الندور لحاجة عارضة ، لايقال خلقه السخاء ، مالم يثبت ذلك في نفسه ثبوت رسوخ . وإنما اشترطنا أن تصدر منه الأفعال بسهولة من غيرروية ، لأزمن تكلف بذل المال اوالسكوت عند الغضب. بجهد وروية ، لايقال خلقه السخاء والحلم

فههنا أربعة أمور

أحدها: فعل الجميل والقبيح. والثانى: القدرة عليهما. والثالث: المعرفة بهما والرابع: هيئة للنفس، بها تميل إلى أحد الجانبين، ويتيسر عليها أحد الأمرين، إما الحسن وإما القبيح.

وليس الخلق عبارة عن الفعل ، فرب شخص خلقه السخاء ولا يبذل ، أما لفقد المال أو لمانع . وربما يكون خلقه البخل ، وهو يبذل، إما لباعث ، أو لرباء

وليس هو عبارة عن القوة ، لأن نسبة القوة إلى الإمساك والإعطاء ، بل إلى الضدين واحد . وكل إنسان خلق بالفطرة قادر على الإعطاء والإمساك . وذلك لا يوجب خلق البخل ، ولا خلق السخاء .

وليس هو عبارة عن المعرفة ، فإن المعرفة تنعلق بالجميل والقبيح جميعا ، على وجه واحد بل هو عبارة عن المعنى الرابع ، وهو الجميئة التي بها تستعد النفس لأن يصدرمنها الإمساك أو البذل. فالخلق إذاً عبارة عن هيئة النفس وصورتها الباطنة

وكما أن حسن الصورة الظاهرة مطلقا ، لا يتم بحسن العينين دون الأنف ، والغم ، والخد بل لابد من حسن الجميع ليتم حسن الظاهر ، فكذلك في الباطن أربعة أركان ، لا بد من الحسن في جميعها حتى يتم حسن الخلق . فإذا استوت الأركان الأربعة ، واعتدلت وتناسبت حصل حسن الخلق . وهو قوة العلم ، وقوة الغضب ، وقوة الشهوة ، وقوة العدل بين هذه القوى الثلاث

أما قوة العلم ، فجسنها وصلاحها في أن تصير بحيث يسهل بها درك الفرق بين الصدق والكذب في الأقوال ، وبين الحق والباطل في الاعتقادات ، وبين الجميل والقبيح في الأفعال

فَإِذَا صَلَعَتَ هَذَهُ القَوْةَ ، حَصَلَ مَنهَا ثَمَرَةَ الحَكُمَةَ وَالحَكُمَةُ وَأَسَ الأَخَلَاقَ الحَسنة . والحَكُمَةُ وَاللَّهُ فَهَا اللَّهُ فَيها (وَمَنْ مُيؤْتَ الحِحُكُمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْراً كَثِيراً (١) ) وأما قوة النصب ، فحسنها في أن يصير انقباضها وانبساطها على حد ماتقتضيه الحكمة وأما قوة النصب ، فسنها في أن يصير انقباضها وانبساطها على حد ماتقتضيه الحكمة من المناسبة المن

وكذلك الشهوة حسبها وصلاحها في أن تبكون تحت إشارة الحكمة . أعنى

إشارة العقل والشرع

وأما قوة المدل فهو صبط الشهوة والغضب تحت إشارة المقل والشرع. فالعقل مثاله مثال الناصح المشير. وقوة المدل هي القدرة ، ومثالها مثال المنفذ الممضى لإشارة العقل والغضب هو الذي تنفذ فيه الإشارة ، ومثاله مثال كلب الصيد ، فإنه يحتاج إلى أن يؤدب حتى يكون استرساله وتوقفه بحسب الإشارة ، لأبحسب هيجان شهوة النفس . والشهوة مثالها مثال الفرس الذي يركب في طلب الصيد ، فإنه تارة يكون مروضا مؤدبا ، وتارة يكون جموحا .

فن استوت فيه هذه الخصال واعتدلت ، فهو حسن الخلق مطلقا . ومن اعتدل فيه بعضها دون البعض ، فهو حسن الخلق بالإضافة إلى ذلك المعنى خاصة . كالذى يحسن بعض أجزاء وجهه دون بعض . وحسن القوة الغضبية واعتدالها يعبر عنه بالشجاعة . وحسن قوة الشهوة واعتدالها يعبر عنه بالعفة . فإن مالت قوة الغضب عن الاعتدال إلى طرف الزيادة تسمى تهورا · وإن مالت إلى الضعف والنقصان تسمى جبناو خورا . وإن مالت قوة الشهوة إلى طرف الزيادة تسمى شرها . وإن مالت إلى النقصان تسمى جمودا . والمحمودهو الوسط وهو الفضيلة . والطرفان رذيلتان مذمومتان ، والعدل إذافات فليس لهطرفا زيادة و نقصان بلي له ضد واحد ومقابل : وهو الجور . وأما الحكمة ، فيسمى إفراطها عند الاستمال في الأغراض الفاسدة خبثاو جربزة ويسمى تفريطها بلها . والوسط هو الذي ختص باسم الحكمة في الأغراض الفاسدة خبثاو جربزة ويسمى تفريطها بلها . والوسط هو الذي ختص باسم الحكمة والشجاعة ، والعفة ، والعدل . و نعنى بالحكمة : حالة لا نفس بها بدرك الصواب من الخطأ في جميع الأفعال الاختبارية . م ذنى بالحكمة : حالة لا نفس وقوة بها تسوير الغصب والشهوة ، و محملها على مفتصى الحكمة . المناسما الحكمة . حالة لا نفس وقوة بها تسوير الغصب والشهوة ، و محملها على مفتصى الحكمة . الحكمة : حالة لا نفس وقوة بها تسوير الغصب والشهوة ، و محملها على مفتصى الحكمة .

<sup>(</sup>١) القرة : ٢٧٩

و بضبطهما فى الاسترسال والانقباض على حسب مقتضاها . ونعنى بالشجاعة : كون قوة النفسب منقادة للمقل فى إقدامها وإحجامها ونعنى بالعفة : تأدب قوة الشهوة بتأديب العقل والشرع.

فن اعتدال هذه الأصول الأربعة تصدرالأخلاق الجيلة كلها · إذ من اعتدال أوة المقل يحصل حسن التدبير ، وجودة الذهن ، وثقابة الرأى ، وإصابة الظن ، والتفطن لدقائق الأعمال ، وخفايا آفات النفوس . ومن إفراطها تصدر الجربزة ، والمكر ، والخداع ، والدهاء ومن تفريطها يصدر البله ، والغارة ، والجنق ، والجنون وأعنى بالغارة قلة التجربة في الأمور مع سلامة التخيل . فقد يكون الإنسان غمرا في شيء دون شيء . والفرق بين الجق والجنون أن الأحق مقصوده صحيح ، ولكن سلوكه الطريق فاسد ، فلا تكون له روية صحيحة في سلوك الطريق الموسل إلى الغرض . وأما المجنون فإنه يختار ما لا ينبغي أن يختار ، فيكون أصل اختياره وإيثاره فاسداً

وأما خلق الشجاعة ، فيصدر منه الكرم ، والنجدة ، والشهامة ، وكسر النفس ، والاحتمال ، والحلم ، والثبات ، وكظم النيظ ، والوقار ، والتودد ، وأمثالها . وهي. أخلاق محمودة . وأما إفراطها وهو النهور ، فيصدر منه الصلف ، والبذخ ، والاستشاطة ، والتكبر والعجب . وأما تفريطها ، فيصدر منه المهانة ، والذلة ، والجزع ، والحساسة ، وصغر النفس والانقباض عن تناول الحق الواجب

وأما خلق العفة ، فيصدر منه السخاء ، والحياء ، والصبر ، والمساعة ، والقناعة ، والورع واللطاقة ، والمساعدة ، والظرف ، وقلة الطمع . وأما ميلها إلى الإفراط أو التفريط ، فيحصل منه الحرص ، والشره ، والوقاحة ، والخبث ، والتبذير ، والتقصير ، والرياء ، والهتكة ، والحجانة والعبث ، والماق ، والحسد ، والشماتة ، والتذلل للأغنياء ، واستحقار الفقراء ، وغير ذلك فأمهات محاسن الأخلاق هذه الفضائل الأربعة ، وهي الحكمة ، والشجاعة ، والعفة والعدل . والباقي فروعها . ولم يبلغ كمال الاعتدال في هذه الأربع إلا رسول الله على منه في هذه المناه في هذه المناه في هذه المناه في هذه المناه في المناه ف

عليه وسلم . والناس بعده متفاوتون في القرب والبعد منه . فكل من قرب منه في هذه الأخلاق فهو قريب من الله تعالى ، بقدر قربه من رسول الله صلى الله عليه وسلم .

وكل منجم كمال هذه الأخلاق ، استحق أن يكون بين الخلق ملكا مطاعا ، يرجع الخلق كلهم إليه ، ويقتدون به في جميع الأفعال . ومن انفك عن هذه الأخلاق كلها ، وانصف بأضدادها ، استحق أن يخرج من بين البلاد والباد ، فإنه قد قرب من الشيطان اللمين المبعد ، فينبني أن يبعد ، كما أن الأول قريب من الملك المقرب ، فينبني أن يقتدى به ، ويتقرب إليه : فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم ( ) لمبعث إلا ليتمم مكارم الأخلاق كافال ويتقرب إليه : فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم ( ) لمبعث إلا ليتمم مكارم الأخلاق كافال وتد أشار القرءان إلى هذه الأخلاق في أوصاف المؤمنين ، فقال تعالى ( إ منا الله وأو لئك النور كما أن الشور سوله وبرسوله من غير ارتياب ، هوقوة اليقين ، وهو تمرة العقل ومنتهى المنافس ، هي الشجاعة ، التي ترجع إلى استعال قوة النصب على شرط العقل ، وحد الاعتدال بالنفس ، هي الشجاعة ، التي ترجع إلى استعال قوة النضب على شرط العقل ، وحد الاعتدال فقد وصف الله تعالى الصحابة فقال ( أشيدًا ءُ عَلَى السكار في الشدة بكل حال ، ولا في الرحمة بكل في المدة موضعا ، وللرحمة موضعا . فليس الكال في الشدة بكل حال ، ولا في الرحمة بكل حال ، ولا في الرحمة بكل حال ، ولا في الرحمة بكل حال . فهذا بيان مني الخلق ، وحسنه وقبحه ، وبيان أركانه وثمراته وفروعه

## برياضة قبول الأخلاق للتغيير بطريق الرياضة

اعلم أن بعض من غلبت البطالة عليه ، استثقل المجاهدة والرياضة ، والاستغال بتزكية النفس وتهذيب الأخلاق . فلم تسمح نفسه بأن يكون ذلك ، لقصوره و نقصه وخبث دخلته ، فزيم أن الأخلاق لا يتصور تغييرها ، فإن الطباع لا تتغير . واستدل فيه بأمرين أحدها : أن الخلق هو صورة الباطن ، كما أن الخلق هو صورة الظاهر . فالحلقة الظاهرة لا يقدر على تغييرها أن فالقصير لا يقدر أن يجعل نفسه طويلا ، ولا الطويل يقدر أن يجعل نفسه قصيرا ، ولا القبيح يقدر على تحسين صورته . فكذلك القبيح الباطن يجرى هذا المجرى

<sup>(</sup>١) حديث بعث لأتم مكارم الأخلاق : تقدم في آداب الصحية

<sup>(</sup>۱) الحجرات : ۱۵ <sup>(۲)</sup> الفتح : ۲۹

والثانى: أنهم قالوا حسن الخلق بقمع الشهوة والغضب ، وقد جر بنا ذلك بطول المجاهدة وعرفنا أن ذلك من مقتضى المزاج والطبع ، فإنه قط لا ينقطع عن الآدى . فاشتغاله به تضييع زمان بغير فائدة . فإن المطلوب هو قطع التفات القلب إلى الحظوظ العاجلة ، وذلك محال وجوده

فنقول لو كانت الأخلاق لاتقبل التغيير ، لبطلت الوصايا والمواعظ والتأديبات ، ولما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (۱) « حَسُّنُوا أَخْلاَ قَكُمْ ، وكيف ينكر هذا فى حق الآدى ، وتغيير خلق البهيمة ممكن . إذ ينقل البازى من الاستيحاش إلى الأنس ، والكلب من شره الأكل إلى التأدب والإمساك والتخلية ، والفرس من الجماح إلى السلاسة والانقياد وكل ذلك تغيير للأخلاق

والقول الكاشف للغطاء عن ذلك أن نقول

الموجودات منقسمة إلى مالا. مدخل للآدى واختياره فى أصله وتفصيله ، كالساء والكواكب ، بل أعضاء البدن داخلا وخارجا ، وسائر أجزاء الحيوانات ، وبالجلة كل ماهو حاصل كامل ، وقع الفراغ من وجوده و كاله . وإلى ماوجد وجودا ناقصا ، وجعل فيه قوة لقبول الكال بعد أن وجد شرطه . وشرطه قد ير تبط باختيار العبد ، بأن النواة ليست بتفاح ولانخل ، إلا أنها خلقت خلقة يمكن أن تصير نخلة إذا انضاف التربية إليها . ولاتصير تفاحا أصلا ، ولا بالتربية . فإذا صارت النواة متأثرة بالاختيار ، حتى تقبل بعض الأحوال دون بعض ، فكذلك الغضب والشهوة ، لو أردنا قعها وقهر هما بالكلية حتى لا يبقي لهما أثر ، كم نقدر عايه أصلا . ولو أردنا سلاستها وقودها بالرياضة والمجاهدة ، قدرنا عليه . وقد أمرنا بذلك . وصار ذلك سبب نجاتنا ووصولنا إلى الله تعالى . نعم الجبلات مختلفة ، بعضها سريعة القبول ، وبعضها بطيئة القبول . ولاختلافها سببان

أحدها: قوة الغريزة في أصل الجبلة ، وامتداده مدة الوجود ، فإنقوة الشهوة، والنضب والتكبر ، موجودة في الإنسان . ولكن أصعبها أمراً ، وأعصاها على التغيير ، توة الشهوة

ر ١ ) حديث حسنوا أخلاقـكم : أبو بكر ابن لال في مكارم الأخلاق من حديث معاذ يامعاذ حسن خلقك للناس منقطع ورجال ثقات :

فإنها أفدم وجوداً . إذا الصبى في مبدأ الفطرة تخلق له الشهوة . ثم بعد سبع سنين ربما يحلق له الغضب . وبعد ذلك يخلق له قوة التمييز

والسبب الثانى: أن الخلق قديتاً كد بكثرة العمل بمقتضاه ، والطاعةله ، وباعتقاد كو نه احسناو مرضيا ، والناس فيه على أربع مراتب

الأولى: وهوالأنسان الغفل، الذي لا يميز بين الحق والباطل، والجميل والقبيح، بل بق. كافطر عليه ، خالياعن جميع الاعتقادات، ولم تستم شهوته أيضابا تباع اللذات. فهذا سريع القبول للعلاج جدا، فلا يحتاج إلا إلى معلم ومرشد، وإلى باعث من نفسه، يحمله على المجاهدة، فيحسن خلقه في أقرب زمان

والثانية: أن يكون قد عرف قبح القبيح؛ ولكنه لم يتعود العمل الصالح، بل زين له سوء عمله فتعاطاه، انقيادا لشهواته، وإعراضا عن صوابرأيه، لاستيلاءالشهوة عليه، ولكن علم تقصيره في عمله. فأمره أصعب من الأول، إذقذ تضاعفت الوظيفة عليه، إذ عليه قلع ما رسخ في نفسه أولا، من كثرة الاعتياد للفساد، والآخر أن يغرس في نفسه صفة الاعتياد للصلاح. ولكنه بالجملة محل قابل للرياضة، إنا نتهض لها بجد وتشمير وحزم والثالثة: أن يعتقد في الأخلاق القبيعة أنها الواجبة المستحسنة، وأنها حق وجميل، وتربى عليها. فهذا يكاد تمتنع معالجته، ولا يرجى صلاحه إلا على الندور، وذلك لتضاعف أسباب الضلال

والرابعة: أن يكون مع نشئه على الرأى الفاسد، وتربيته على العمل به ، يرى الفضيلة في كثرة الشر، واستهلاك النفوس، ويباهى به ، ويظن أن ذلك يرفع قدره. وهذا هو أصعب المراتب. وفي مثله قيل: ومن العناء رياضة الهرم، ومن التعذيب تهذيب الذيب والأول من هؤلاء جاهل فقط: والثاني جاهل وضال ، والثالث جاهل وضال وفاسق والرابع جاهل وضال وفاسق وشرير

وأما الخيال الآخر ، الذي استدلوابه ، وهو قولهم إن الآدى مادام حيا فلا ينقطع عنه الشهوة والغضب ، وحب الدنيا ، وسائر هذه الأخلاق ، فهذا غلطوقع لطائفة . ظنوا أن المقصود من المجاهدة قع هذه الصفات بالكلية ومحوها. وهيهات . فإن الشهوة خلقت لفائدة ،

وهى ضرورية فى الجبلة . فلو انقطعت شهوة الطعام لهلك الإنسان ، ولو انقطعت شهوة الوقاع لانقطع النسل ؛ ولو انعدم الغضب بالكلية لم يدفع الإنسان عن نفسه مايهلكه ولهلك . ومهما بنى أصل الشهوة ، فيبق لامحالة حب المال الذى يوصله إلى الشهوة ، حتى يحمله ذلك على إمساك المال . وليس المطلوب إماطة ذلك بالكلية . بل المطلوب ردها إلى الاعتدال ،الذى هو وسط بين الإفراط والتفريط . والمطلوب فى صفة الغضب حسن الحمية وذلك بأن يخلو عن التهور وعن الجبن جميعا . وبالجلة أن يكون فى نفسه قويا ، ومع قوته منقادا للمقل ولذلك قال الله تعالى (أشداء على المكفار رُحَاه يَدْنَهُم (١١) وصفهم بالشدة وإنما تصدر الشدة عن النف قال الله تعالى (أشداء على النفب ببطل الجهاد . وكيف يقصد قلع الشهوة والمنسب بالكلية ، والأنبياء عليهم السلام لم ينفكوا عن ذلك . إذ قال صلى الله عليه وسلم والنفس بالكلية ، والأنبياء عليهم السلام لم ينفكوا عن ذلك . إذ قال صلى الله عليه وسلم المناف بن يديه بما يكرهه ينضب ، حتى تحمر وجنتاه . ولكن لا يقول إلاحقا . فكان عليه السلام لا يخرجه غضبه عن الحق . وقال تعالى (والكاظمين النينظ والعافين عن الناس (١٧) و م يقل والفاقدن النيظ .

فرد الغضب والشهوة إلى حد الاعتدال ، بحيث لا يقهر واحد منها العقل ، ولا يغلبه , بل يكون العقل هو الضابط لهما ؛ والغالب عليهما ، ممكن . وهو المراد بتغيير الخلق . فإنه رجما تستولى الشهوة على الإنسان ، بحيث لا يقوى عقله على دفعها عن الانبساط الى الفواحش وبالرياضة تعود إلى حد الاعتدال . فدل أن ذلك ممكن . والتجربة والمشاهدة تدل على ذلك دلاة لاشك فها

(١) حديث إنما أنا بشر أغضب كما يغضب البشر : م من حديث أنس وله من حــديث أبى هريرة إنمــا محمد شهر يغضب كما يغضب البشر

ر ٢) حديث أنه كان يتكلم بين يديه بما يكرهه فيغضب حتى محمر وجنتاه ولكن لايقول إلا جقا فكان الغضب لا يخرجه عن الحق: الشيخان من حديث عبد الله بن الزبير فى قصة شراج الحرة فقال لأن كان ابن عمتك فتاون وجه رسول الله صلى الله عليه وسلم ولهما من حديث أبى سعيد الحدرى وكان إذا كره شيئا عرفناه فى وجهه ولهما من حديث عائشة وما انتقم رسول الله صلى الله عليه وسلم عائشة وما انتقم رسول الله صلى الله عليه وسلم لنفسه إلاأن تنتهك حرمة الله ولمسلم اينال منه شى، قط فينتقم من صاحبه الحديث

<sup>(·)</sup> الفتح : ٢٩ (٢) آل عمران : ١٣٤٠:

والذي يدل على أن المطلوب هو الوسط في الأخلاق دون الطرفين ، أن السخاء خلق مجمود شرعاً ، وهو وسط بين طرفي التبذير والتقتير . وقد أثني الله تعالى عليه فقال (وَالَّذينَ إِذَا أَ نَفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَكُمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَاماً (١) ) وقال تعالى ( وَلاَ تَجْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنُقَكَ وَلا تَيْسُطْهَا كُلَّ ٱلْبَسْطِ (") وكذلك المطلوب في شهوة الطعام الاعتدال دون الشراه والجمود. قال الله تعالى ﴿ وَكُلُوا وَاشْرَ بُوا وَلاَ تُسْرِ فُوا إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ الْمُسْرِ فِينَ (٣) وقال في الغضب (أَشِدَّاءِ عَلَى أَلْـكُفَّارِ رُحَمَاءِ مَيْنَهُمْ (٤) )وقال صلى الله عليه وسلم (١) «خَيْرُ أَلْأُمُورِ أَوْسَاطُهَا ، وهذا له سر وتحقيق ، وهو أن السعادة منوطة بسلامة القلب عن عوارض هذا المالم قال الله تمالى ( إِلاَّ مَن أَنَّى اللهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ (٥) )والبخل من عوارض الدنيا. والتبذير أيضا من عوارض الدنيا. وشرطالفلب أن يكون سلما منهما ،أى لا يكون ملتفتا إلى المال ، ولا يكون حريصا على إنفاقه ولاعلى إمساكه . فإنَّ الحريص على الإنفاق مصروف القلب إلى الإنفاق ، كما أن الحريص على الإمساك مصروف القلب إلى الإمساك فكان كمال القلب أن يصفو عن الوصفين جيماً . وإذا لم يكن ذلك في الدنيا طلبنا ماهو الأشبه لعدم الوصفين ، وأبعد عن الطرفين ، وهو الوسط . فإن الفاتر لاحار ولا بارد ، بل هو وسط بينهما ، فكأ به خال عن الوصفين : فكذلك السخاء بين التبذير والتقتير . والشحاعة بين الجين والتهور · والمفة بين الشره والجمود . وكذلك سائر الأخلاق. فكلا طرفى الأمور ذميم . هذا هو المطلوب . وهو ممكن . نم يجب على الشيخ المرشد للمريد أن يقبح عنده الغضب رأسا ، ويذم إمساك المال رأسا ، ولا يرخص له في شيء منه ، لأنه لو رخص له في أدنى شيء اتخذ ذلك عذرا في استبقاء مخله وغضبه، وظن أنه القدر المرخص فيه . فإذا قصد قطع الأصل ، وبالغ فيه ، ولم يتيسر له إلا كسر سورته ، بحيث يعود إلى الاعتدال ، فالصواب له أن يقصد قلع الأصل ، حتى يتيسر له القدر المقصود ، فلا يكشف هذا السر للمريد، فإنه موضع غرورالحمق ، إذ يظن بنفسه أن غضبه بحق ، وأن إمساكه بحق.

<sup>(</sup>١) حديث خير الأمور أوساطها : السهق في شعب الاعان من رواية مطرف بن عبد الله معضلا

<sup>(</sup>١) الفرقان : ٢٧ (٢) الاسراء : ٢٩ (٦) الأعراف : ٣١ (١) الفتح : ٢٩ (٥) الشعراء : ٨٩

# بسيان

#### السبب الذي به ينال حسن الخلق على الجملة

قد عرافت أن حسن الخلق يرجع إلى اعتدال قوة العقل ، وكال الحكمة ، وإلى اعتدال قوة الغضب والشهوة ، وكونها للمقل مطيعة ، وللشرع أيضا . وهذاالإعتدال يحصل على وجهين أحدها بجود إله ي ، وكال فطرى ، بحيث يخلق الإنسان ويولد كامل العقل ، حسن الخلق ، قد كنى سلطان الشهوة والغضب ، بل خلقتا معتدلتين منقادتين للعقل والشرع فيصير عالما بغير تعليم ، ومؤدبا بغير تأديب ، كعيسى بن مريم ، ويحي بن زكريا عليها السلام ، وكذا سائر الأنبياء صاوات الله عليهم أجمين . ولا يبعد أن يكون في الطبع والفطرة ماقد ينال بالا كنساب . فرب صبى خلق صادق اللهجة ، سخيا جريا ، وربا يحصل بالتعلم فيحصل ذلك فيه بالاعتياد ومخالطة المتخلقين بهذه الأخلاق . وربا يحصل بالتعلم

والوجه الثانى اكتساب هذه الأخلاق بالمجاهدة والرياضة ، وأعنى به حمل النفس على الأعمال التى يقتضيها الحلق المطلوب . فمن أراد مثلا أن يحصل لنفسه خلق الجود ، فطريقه أن يتكلف تعاطى فعل الجواد ، وهو بذل المال . فلا يزال يطالب نفسه ، ويواظب عليه تكلفا ، مجاهدا نفسه فيه ، حتى يصير ذلك طبعا له ، ويتيسر عليه ، فيصير به جوادا. وكذل من أراد أن يحصل لنفسه خلق التواضع ، وقد غلب عليه البكير ، فطريقه أن يواظب على أفعال المتواضعين مدة مديدة ، وهو فيها مجاهد نفسه ومتكلف ، إلى أن يصير ذلك خلقا له وطبعا ، فيتيسر عليه . وجميع الأخلاق المحمودة شرعا تحصل بهذا الطريق . وغايته أن يصير الفعل الصادر منه لذيذا . فالسخى هو الذي يستلذ بذل المال الذي يبذله ، دون ترسخ الأخلاق الدينية في النفس ، مالم تتعود النفس جميع العادات الحسنة ، ومالم تترك جميع الأفعال السبئة . ومالم تواظب عليها مواظبة من يشتاق إلى الأفعال الجلية ، ويتنعم بها ، ويكره الأفعال القبيحة تواظب عليها مواظبة من يشتاق إلى الأفعال الجلية ، ويتنعم بها ، ويكره الأفعال القبيحة ويتألم بها ، كا قال صلى الله عليه وسلم " " « وَجُعِلَت قُرَّةُ عَيْنِي في الصَّلاة » ومها كانت

<sup>(</sup>١) حديث وجعلتِ قرة عيني في الصلاة : ن من حديث أنِس وقد تقدم

العبادات ، وترك المحظورات ، مع كراهة واستثقال ، فهو النقصان. ولا ينال كال السمادة به . نم المواظبة عليها بالمجاهدة خير ، ولكن بالإضافة إلى تركها ، لابالإضافة إلى فعلها عن طوع . ولذلك قال الله تعالى ( وَ إِنَّهَا كَـكَبِيرَةٌ إِلاَّ عَلَى الْخَاشِمِينَ ( ) وقال صلى الله عليه وسلم ( ) و الله عَلَى الله عليه وسلم في الصَّبْرِ عَلَى مَا تَكْرَهُ خَيْرٌ كَثِيرٌ »

ثم لا يكنى فى نيل السعادة الموعودة على حسن الخلق ، استاذاذ الطاعة ، واستكراه المعصية ، فى زمان دون زمان ، بل ينبنى أن يكون ذلك على الدوام ، وفى جملة المعر وكلما كان العمر أطول ، كانت الفضيلة أرسخ وأكل. ولذلك لما سئل صلى الله عليه وسلم عن السعادة فقال (٢) « طُولُ العُمْرِ فِي طَاعَةِ اللهِ تَعالَى » ولذلك كره الأنبياء والأولياء الموت فإن الدنيا مزرعة الآخرة . وكلما كانت العبادات أكثر بطول العمر ، كان الثواب أجزل والنفس أذكر وأطهر ، والأخلاق أقوى وأرسخ . وإعامقصود العبادات تأثيرها فى القلب وإنما يتأكد تأثيرها بكثرة المواظبة على العبادات . وغاية هذه الأخلاق أن ينقطع عن النفس حب الدنياء ويرسخ فيها حب الله تعالى . فلا يكون شيء أحب إليه من لقاء الله تعالى عزوجل . فلا يستعمل جميع ماله إلا على الوجه الذي يوصله إلى الله تعالى . وذلك بأن يكون موزونا عيزان الشرع والعقل ثم يكون الذي يوصله إلى الله تعالى . وذلك بأن يكون موزونا عيزان الشرع والعقل ثم يكون لهد ذلك فرحابه ، مستلذاله .

ولا ينبغى أن يستبعد مصير الصلاة إلى حد تصيرهي قرة العين ، ومصير العبادات لذيذة فإن العادة تقتضى فى النفس مجائب أغرب من ذلك . فإنا قد نرى الماولة والمنعمين فى أحزان داعة ، ونرى المقاص المفلس قد يغلب عليه من الفرح واللذة بقماره وما هو فيه ، ما يستثقل معه فرح الناس بغير قمار . مع أن القمار ربما سلبه ماله ، وخرب بيته ، وتركم مفلسا،

<sup>(</sup>١) حديث اعبد الله في الرضا فان لم تستطع فني الصبر على ماتكره خير كثير: طب

<sup>(</sup>٢) حديث سئل عن السعادة فقال طول العمر في عبادة الله: رواه القطاعي في مسند الشهاب و آبو منصور الديلى في مسند الفردوس من حديث ابن عمر باسناد ضعيف وللترمذي مسحديث أبي بكرة وحيد أي الناس خير قال من طال عمره وحسن عمله

<sup>(</sup>١) القره: ٥٥

ومع ذلك فهو يحبه ، ويلنذبه . وذلك لطول ألفه له وصرف نفسه إليه مدة وكذلك اللاعب بالحمام ، قد يقف طول النهار في حر الشمس ، قائما رجليه . وهو لا يحس بألمها ، لفرحه بالطيور وحركاتها ، وطيرانها وتحليقها في جو السماء

بل نرى الفاجر الميلا، يفتخر بما يلقاه من الضرب والقطع، والصبر على السيط، وعلى أن يتقدم به للصلب، وهو مع ذلك متبجح بنفسه، وبقوته فى الصبر على ذلك، حتى يرى ذلك فخرا لنفسه. ويقطع الواحد منهم إربا إربا، على أن يقر بما تعاطاه أو تعاطاه غيره فيصر على الإنكار، ولا يبالى بالعقوبات، فرحا بما يمتقده كالا وشجاعة ورجولية. فقد صارت أحواله مع مافيها من النكال، قرة عينه، وسبب افتخاره

بل لا حالة أخس وأقبح من حال المحنث في تشبه بالإناث، في نتف الشمر، ووشم وجه، وخالطة النساء. فترى المحنث في فرح بحاله، وافتخار بكاله في تخنثه، ينباهي به مع المحنثين. حتى يجرى بين الحجامين والكناسين التفاخر والمباهاة، كا يجرى بين المواد والملهاء فكل ذلك نتيجة المادة والمواظبة على خطوا حد على العوام، مدة مديدة ومشاهدة ذلك في المحالمين و المحارف. فإذا كانت النفس بالمادة تستلذ الباطل، وتميل إليه و إلى القبائح و فكيف لا تستلذ الحق لوردت إليه مدة، والتزمت المواظبة عليه! بل ميل النفس إلى هذه الأمور المشنيمة خارج عن الطبع، يضاهي الميل إلى أكل الطين. فقد ينف على بعض فناس ذلك بالمادة. فأما ميله إلى الحكمة، وحب الله تعالى، ومعرفته، وعبادته، فهو كالميل إلى الطعام من ذاته، وعارض على طبعه. و إنما غذاء القلب الحكمة والمعرفة، وحب الله عز وجل. من ذاته، وعارض على طبعه. و إنما غذاء القلب الحكمة والمعرفة، وحب الله عز وجل. ولكن انصرف عن مقتضي طبعه لرض قد حل به كاقد يحل المرض بالمعدة وفلا تشتهى الطعام والشراب، وهما سببان لحياتها. فكل قلب مال إلى حب شيء سوى الله تعالى، فلاينفك عن مرض بقدر ميله، إلا إذا كان أحب ذلك الشيء لكونه معينا له على حب الله تعالى، وعنل حب الله تعالى، وعلى حب الله تعالى، وعلى دينه، وغد ذلك لا يدلى ذلك على المرض

فَإِذًا قَدْ عَرَغْتَ بَهِذَا قَتَلَمَا ، أَنْ هَذَهُ الأَخْلَاقَ الجَمْلِلَةِ عَكُنَ أَكْتَسَابِهَا بَالْرِياصَةِ ، وهِي تَكُلِفُ الأَفْعَالُ الصادرة عَهَا ابتداء ، لتصير طبعا انتهاء . وهذا من عجيب العلاقة بين القلب والجوارح ، أعنى النفس والبدن . فإن كل صفة تظهر فى القلب ، يفيض أثرها على الجوارح ، حتى لاتتحرك إلا على وفقها لا محالة . وكل فعل يجرى على الجوارح فإنه قد يرتفع منه أثر إلى القلب . والأمر فيه دور ، ويمرف ذلك عثال ، وهو أن من أراد أن يصير الحذق فى الكتابة له صفة نفسية ،حتى يصير كاتبا بالطبع ، فلا طريق له إلاأن يتعاطى بجارحة اليد ، ما يتعاطاه الكاتب الحاذق ، ويواظب عليه مدة طويلة ، يحاكى الحط الحسن فإن فعل الكاتب هو الحط الحسن . فيتشبه بالكاتب تكلفا ، ثم لا يزال يواظب عليه ، فإن فعل الكاتب هو الحط الحسن . فيتشبه بالكاتب تكلفا ، ثم لا يزال يواظب عليه ، متى يصير صفة راسخة فى نفسه ، فيصدر منه فى الآخر الخط الحسن طبعا ، كما كان يصدر منه فى الآخر الخط الحسن طبعا ، كما كان يصدر منه فى الابتداء تكلفا . فكان الخط الحسن ، هو الذى جعل خطه حسنا . ولكن الأول بتكلف ، إلا أنه ارتفع منه أثر إلى القلب ، ثم انخفض من القلب إلى الجارحة ، فصار يكتب الخط الحسن بالطبع .

وكذلك من أراد أن يصير فقيه النفس ، فلا طريق له إلا أن يتماطى أفعال الفقهاء وهو التكرار للفقه ، حتى تنعطف منه على قلبه صفة الفقه ، فيصير فقيه النفس ·

وكذلك من أراد أن يصير سخياعفيف النفس ، حليا متواصعا، فيلزمه أن يتماطى أفعال هؤلاء تكلفا ، حتى يصير ذلك طبعا له ، فلا علاج له إلا ذلك . وكما أن طالب فقه النفس لا يبأس من نيل هذه الرتبة بتعطيل ليلة ، ولا ينالها بتكرار ليلة ، فكذلك طالب تزكية النفس وتكيلها ، وتحليها بالأعمال الحسنة ، لاينالها بعبادة يوم ، ولا يحرم عنها بعصيان يوم . وهو معنى قولنا ، إن الكبيرة الواحدة لا توجب الشقاء المؤبد ، ولكن العطلة في يوم واحد تدعو إلى مثلها ، ثم تتداعى قليلا قليلا ، حتى تأنس النفس بالكسل ، وتهجر التحصيل رأسا ، فيفوتها فضيلة الفقه . وكذلك صغائر المعاصى ، يجر بعضها إلى بعض ، حتى يفوت أصل السعادة ، بهدم أصل الإيمان عند الخاتمة . وكما أن تكرار ليلة لايحس تأثيره فى فقه النفس ، بل يظهر فقه النفس شيئاً فشيئاً على التدريج ، مثل نمو البدن ، وار تفاع القامة ، فكذلك الطاعة الواحدة لا يحس تأثيرها فى تزكية النفس و تطهيرها فى الحال ولكن لا ينبنى أن يستهان بقليل الطاعة ، فإن الجلة الكثيرة منها مؤثرة ، وإعا اجتمعت الجلة من الآحاد ، فلكل واحد منها تأثير . ها من طاعة إلا ولها أثر وإن خنى ، فله ثواب

لاعالة ، فإن الثواب بأزاء الأثر ، وكذلك المعصية

وكم من فقيه يستهين بتعطيل يوم وليلة ، وهكذا على التوالى، يسوف نفسه يومافيوما إلى أن يخرج طبعه عن قبول الفقه . فكذا من يستهين صغائر المعاصى ، ويسوف نفسه بالتوبة على التوالى ، إلى أن يختطفه الموت بغتة ، أو تتراكم ظلمة الذنوب على قلبه وتتعذر عليه التوبة ، إذ القليل يدعو إلى الكثير ، فيصير القلب مقيدا بسلاسل شهوات لايمكن عليه التوبة ، إذ القليل يدعو إلى الكثير ، فيصير القلب مقيدا بسلاسل شهوات لايمكن تخليصه من مخالبها . وهو المعنى بانسداد باب التوبة . وهو المراد بقوله تعالى ( وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَدًا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدًا (١٠) الآية . ولذلك قال علي رضي الله عنه ، إن الإيمان ليبدو في القلب نكتة سوداء ، كلما ازداد الناق البد الإيمان الداد ذلك البياض ، فإذا استكمل الد الإيمان المسواد ، فإذا استكمل النفاق ليبدو في القلب نكتة سوداء ، كلما ازداد النفاق البدو في القلب كله

فإذا عرفت أن الأخلاق الحسنة تارة تكون بالطبع والفطرة ، وتارة تكون باعتياد الأفعال الجميلة ، وتارة عشاهدة أرباب الفعال الجميلة ومصاحبتهم ، وهم قر ناءالخير ، وإخوان الصلاح إذ الطبع يسرق من الطبع الشر والخيرجيعا . فن تظاهرت فى حقه الجهات الثلاث حتى صار ذا فضيلة طبعا واعتيادا وتعلما ، فهو فى غاية الفضيلة . ومن كان رذ لابالطبع ، واتفق له قر ناء السوء ، فتعلم منهم ، وتيسرت له أسباب الشر حتى اعتادها ، فهو فى غاية البعد من الله عن وجل . وبين الرتبتين من اختلفت فيه هذه الجهات ، ولكل درجة فى القرب والبعد بحسب ما تقتضيه صفته وحالته ( فَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّة فَ خَيْراً يَرَهُ ، وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّة فَ خَيْراً يَرَهُ ، وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّة فِي الْمُونَ (٢٠) (وَمَا ظَاهَهُمْ اللهُ ، وَلَكِنْ كَا نُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ (٢٠)

# بسيان

#### تفصيل الطريق إلى تهذيب الآخلاق .

قد عرفت من قبل أن الاعتدال في الآخلاق هو ضحة النفس؛ والميل عن الاعتدال سقم ومرض فيها ، كما أن الاعتدال في مزاج البدن هو صحة له ، والميل عن الاعتدال مرض فيه . فلنتخذ البدن مثالا فنقول .

<sup>(</sup>۱) يس : p (۲) الزلز ال : ٧ و ٨ (٢) النحل : ٣٣

مثال النفس في علاجها، بمحو الرذائل والأخلاق الرديئة عنها، وجلب الفضائل والأخلاق الجيلة إليها، مثال البدن في علاجه، بمحو العلل عنه، وكسب الصحة له وجلبها إليه. وكما أن الغالب على أصل المزاج الاعتدال ، وإنما تعترى المعدة المضرة بعوارض الأغذية والأهوية والأحوال، فكذلك كل مولود يولد معتدلا صحيح الفطرة، وإنما أواه يهودانه أو ينصرانه أو يحصانه، أي بالاعتياد والتعليم تكتسب الرذائل. وكما أن البدن في الابتداء لا يخلق كاملا، وإنما يكمل ويقوى بالنشو والتربية بالفذاء، فكذلك النفس تخلق ناقصة قابلة للكال، وإنما تكمل بالتربية وتهذيب الأخلاق، والتغذية بالعلم

وكاأن البدن إنكان صيحا ، فشأن الطبيب تمهيد القانون الحافظ للصحة ، وإن كان مربضا فشأنه جلب الصحة إليه. فكذلك النفس منك إنكانت زكية طاهرة مهذبة ، فينبغى أن تسعى لحفظها ، وجلب مزيد قوة إليها واكتساب زيادة صفائها وإنكانت عديمة الكال والصفاء ، فينبغى أن تسعى لجلب ذلك إليها

وكما أن العلة المغيرة لاعتدال البدن ، الموجبة المرض ، لاتماليج إلابضدها ، فإن كانت من حرارة فبالبرودة ، وإنكانت من برودة فبالحرارة ، فكذلك الرذيلة التي هي مرض القلب علاجها بضدها ، فيعاليج مرض الجهل بالتعلم ، ومرض البخل بالتسخى ، ومرض الكبر بالتواضع ، ومرض الشره بالكف عن المشتهى تكلفا

وكاأنه لابدمن الاحتمال لمرازة الدواء، وشدة الصبر عن المشتهيات، لعلاج الأبدان المريضة فكذلك لابدمن احتمال مرارة المجاهدة والصبر، لمداواة مرض القلب، بل أولى. فإن مرض البدن يخلص منه بالموت، ومرض القلب والعياذ بالله تعالى، مرض يدوم بعد الموت أبدالآباد وكاأن كل مبرد لا يصلح لعلة سببها الحرارة، إلا إذا كان على حد مخصوص، و يختلف ذلك بالشدة والضعف، والدوام وعدمه، وبالكثرة والقلة، ولابدله من معيار يعرف به مقدان النافع منه، فإنه إن لم يحفظ معياره زاد الفساد، فكذلك النقائض التي تعالج بها الأخلاق لابد لها من معيار

وكما أن معيار الدواء مأخوذ من عيار العلة حتى أن الطبيب لا يعالج مالم يعرف أن العلة من حرارة أو برودة، فإن كانت من حرارة فيعرف درجتها، أهى ضعيفة أم قوية، فإذا عرف ذلك

التفت إلى أحوال البدن ، وأحوال الزمان، وصناعة المريض، وسنه وسائر أحواله ، ثم سالج محسبها ، فكذلك الشيخ المتبوع الذي يطبب نفوس المريدين ، ويمالج قلوب المسترشدين ينبغى أن لا يهجم عليهم بالرياضة والتكاليف في فن مخصوص ، وفي طريق مخصوص ما لم يعرف أخلاقهم وأمراضهم

وكما أن الطبيب لو عالج جميع المرضى بعلاج واحد، قتل أكثره، فكذلك الشيخ لو أشار على المريدين بنمط واحدً من الرياضة أهلكهم ، وأمات قلوبهم · بل ينبني أذينظر في مرض المريد ، وفي حاله . وسنه ، ومزاجه ، وما تحتمله بنيته من الزياصة ، ويبني على ذلك رياضته . فإن كان المريد مبتدئا ، جاهلا محدود الشرع ، فيعلمه أولا الطهارة ، والصلاة ، وظواهر العبادات. وإن كان مشغولا عال حرام، أو مقارفا لمعصية، فيأمره أولا بتركها فإذا تزين ظاهره بالعبادات ، وطهر عن المعاصي الظاهرة جوارحه ، نظر بقر ائن الأحوال إلى باطنه ، ليتفطن لأخلاقه ، وأمراض قلبه . فإن رأى معه مالا فاضلا عن قدر ضرورته أخذه منه، وصرفه إلى الخيرات وفرغ قلبه منه، حتى لا يلتفت إنيه. وإن رأى الرعونة والكبر وعزة النفس غالبة عليه ، فيأمره أن يخرج إلى الأسواق للكدّية والسؤال، فإن عزة النفس والرياسة لا تنكسر إلا بالذل ، ولاذل أعظممن ذل السؤال . فيكلفه المواظبة على ذلك مدة ، حتى ينكسر كبره وعز نفسه . فإن الكبر من الأمراض المهلكة ،وكذلك الرعونة . وإن رأى الغالب عليه النظافة في البدن والثياب، ورأى قلبه ماثلا إلى ذلك، فرحا به ، ملتفتا إليه استخدمه في تعهدييت الماءو تنظيفه ، وكنس المواضع القذرة ،وملازمة المطبخ ومواضع الدخان ، حتى تتشوش عليه رعونته في النظافة · فإن الذي ينظفون ثيابهم ويزينونها ، ويطلبون المرقعات النظيفة ، والسجادات الملونة ، لافرق بينهم وبين العروس التي تزين نفسها طول النهار . فلا فرق بين أن يعبد الإنسان نفسه ، أو يعبد صمّا . فهما عبَّه غير الله تمالي . فقد حجب عن الله . ومن راعي في ثو به شيئا سوى كو نه حلالا وطاهرا مراعاة يلتفت إليها قلبه ، فهو مشغول بنفسه

ومن لطائف الرياضة إذا كان المريد لا يسخو بترك الرعو نةرأسا، أو بترك صفة أخرى ولم يسمح بضدها دفعة ، فينبغي أن ينقله من الخلق المذموم إلى خلق مذموم آخر أخف منه ،

كالذي يغسل الدم بالبول، ثم يغسل البول بالماء، إذا كان الماء لايزيل الدم. كما يرغب الصي في المكتب، باللعب بالكرة والصولجان وما أشبهه ، ثم ينقل من اللعب إلى الزينة وفاخر الثياب، ثم ينقل من ذلك بالترغيب في الرياسة وطاب الجاه، ثم ينقــل من الجاه بالترغيب في الآخرة . فكذلك من لم تسمح نفسه بترك الجاه دفعة ، فلينقل إلى جاه أخف منه. وكـذلك سائر الصفات. وكـذلك إذا رأى شره الطعــام غالبًا عليه. ألزمه الصوم وتقليل الطعام، ثم يكلفه أن يهيىء الأطعمة اللذيذة ، ويقدمها إلى غبره ، وهو لا يأكل منها ، حتى يقوى بذلك نفسه ، فيتعود الصبر وينكسر شرهه. وكذلك إذا رآه شــابا متشوقا إلى النكاح؛ وهو عاجز عن الطول، فيأمره بالصوم . وربما لا تسكن شهوته بذلك ، فيأمره أن يفطر ليلة على الماء دون الخبز وليلة على الخبز دون الماء ، و يمنعه اللحم والأدم رأسا ، حتى تذل نفسه ، و تنكسر شهو ته. فلاعلاج في مبدإ الإرادة أنفع من الجوع . وإن رأى الغضب غالباً عليه ، ألزمه الحـلم والسكوت، وسلط عليه من يصحبه ممن فيه سوء خلق، ويلزمه خدمة من ساء خلقه، حتى بمرن نفسه على الاحتمال معه . كما حكى عن بعضهم أنه كان يعود نفسه الحلم ، ويزيل عن نفسه شدة الغضب ، فكان يستأجر من يشتمه على ملا من الناس ، و يكلف نفسه الصبر ويكظم غيظه ، حتى صار الحلم عادة له بحيث كان يضرب به المثل. وبعضهم كان يستشعر في نفسه الجبن وضعف القلب ، فأراد أن يحصل لنفسه خلق الشجاعة ، فكان يركب البحر في الشتاء عند اضطراب الأمواج. وعباد الهند يمالجون الكسل عن العبادة بالقيام طول الليل على نصبة واحدة . وبعض الشيو خ في ابتداء إرادته كان يكسل عن القيام ، فألزم نفسه القيام على رأسه طول الليل ليسمح بالقيام على الرجل عن طوع . وعالج بعضهم حب المال بأن باع جميع ماله ورمى به في البحر ، إذ خاف من تفرقته على الناس رعو نة الجود، والرياء بالبذل فهذه الأمثلة تعرفك طريق معالجة القلوب. وليس غرضنا ذكر دواء كل مرض، فإن ذلك سيأتي في بقية الكتب. وإنما غرضنا الآن التنبيه على أن الطريق الكلي فيه ساوك مسلك المضادة لكل ماتهواه النفس، وتميل إليه. وقد جمع الله ذلك كله في كتابه العزيز

في كَلَةُ وَاحِدَةُ ، فقال تعالى ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مِقَامٌ رَبِّهِ وَبَهِي النَّفِسِ عَنِي الْهُوَى فَإِنَّ الْجُنَّةَ هِيَ ٱلْمُأْوَى (١) ﴾

والأصل المهم في المجاهدة الوفاء بالعزم. فإذا عزم على ترك شهوة فقد تيسرت أسبابها و يكون ذلك ابتلاء من الله تعالى واختبارا ، فينبغى أن يصبر ويستسر. فإنه إن عود نفسه ترك العزم ألفت ذلك ، ففسدت . وإذا اتفق منه نقض عزم ، فينبغى أن يلزم نفسه عقوبة عليه ، كما ذكرناه في معاقبة النفس ، في كتاب المحاسبة والمراقبة وإذا لم يحوف النفس بعقوبة عليته ، وحسنت عنده تناول الشهوة ، فتفسد بها الرياضة بالكلية .

# بيان

#### علامات أمراض القلوب وعلامات عودها إنى الصحة

اعلم أن كل عضو من أعضاء البدن خلق لفمل خاص به . وإنما مرضه أن يتعذر عليه فعله الذى خلق له ، حتى لا يصدر منه أصلا ، أو يصدر منه مع نوع من الاضطراب. فرض اليد أن يتعذر عليها الإبصار. وكذلك مرض القلب أن يتعذر عليها الإبصار . وكذلك مرض القلب أن يتعذر عليه فعله الخاص به ، الذى خلق لأجله ، وهو العلم والحكمة والمعرفة ، وحب الله تعالى وعبادته ، والتلذذ بذكره ، وإيثاره ذلك على كل شهوة سواه ، والاستعانة بجميع الشهوات والأعضاء عليه . قال الله تعالى (وَما خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلاَ لِيعْبُدُونِ (٢٠) فق كل عضو فائدة . وفائدة القلب الحكمة والمعرفة ، وخاصية النفس التي للآدى ما يتميز بها عن البهائم ، فإنه لم يتميز عنها بالقوة على الأكل والوقاع والإ يصار أو غيرها ، بل عمرفة الأشياء على ماهي عليه

وأصل الأشياء وموجدها ومخترعها هو الله عز وجل ، الذي جعلها أشياء . فاو عرف مل مثل شيء ، ولم يعرف الله عن وجل ، فكأنه لم يعرف شيئا . وعلامة المعرفة المحبة . فمن عرف الله تعالى أحبه . وعلامة الحبة أن لا يؤثر عليه الدنيا ولاغيرها من المحبوبات ، كما قال الله تعالى ( قُلْ إِنْ كَانَ آ بَاقُ كُمْ وَأَ بْنَاقُ كُمْ وَإِخْوَا نَكُمْ وَأَزْوَا جُكُمْ ( أَ) إلى قوله (أَحَبَّ إِلَيْكُمْ ( قُلْ إِنْ كَانَ آ بَاقُ كُمْ وَأَ بْنَاقُ كُمْ وَإِخْوَا نَكُمْ وَأَزْوَا جُكُمْ ( أَ) ) إلى قوله (أَحَبَّ إِلَيْكُمْ

<sup>(</sup>١) النازعات : و ﴿ ﴿ ﴾ الداريات : ٢٥ ﴿ ﴾ التوبة : ٢٤ -

مِنُ اللهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادِ فِ سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّى يَأْتِيَ اللهُ بِأَمْرِهِ ('') فَن عنده شيء آحب إليه من الله مريض . كما أن كل معدة صارالطين أحب إليها من الخبز والماء، أوسقطت شهوتها عن الخبز والماء ، فهي مريضة فهذه علامات المرض

وبهذا يعرف أن القلوب كلها مريضة ، إلا ماشاء الله . إلا أنمن الأمراض مالا يعرفها وبهذا يعرف أن القلوب كلها مريضة ، إلا ماشاء الله . إلا أنمن الأمراض ما لا يعرفه صاحبه . فلذلك يغفل عنه . وإن عرفه صعب عليه الصبر على مرارة دوائه . فإن دواءه خالفة الشهوات . وهو نزع الروح . فإن وجد من نفسه قوة الصبر عليه ، لم يحد طبيبا حاذقا يعالجه . فإن الأطباء مم العلماء ، وقد استولى عليهم المرض فا فالطبيب المريض قلما يلتفت إلى علاجه . فلهذا صار الداء عضالا ، والمرض مزمنا ، واندرس هذا العلم ، وأنكر بانكلية طب القلوب ، وأنكر مرضها ، وأقبل الخلق على حب الدنيا وعلى أعمال ظاهرها عبادات ، وباطنها عادات ومراآت . فهذه علامات أصول الأمراض وأما علامات عودها إلى الصحة بعد المعالجة ، فهو أن ينظر في العلة التي يمالجها فإن كان يمالج داء البخل ، فهو المهلك المبعد عن الله عز وجل ، وإعا علاجه ببذل المال وإنفاقه ولكنه قد يبذل المال إلى حد يصير به مبذرا ، فيكون التبذير أيضاداء . فكان كمن يمالج والبرودة ، وكذلك المطلوب الاعتدال بين المرادة ، حتى تغلب الحرارة ، فهو أيضا داء . بل المطلوب الاعتدال بين الحرارة ، والله المعد عن الله عد عن التبذير والتقتير ، حتى يكون على الوسط ، وفي فاية البعد عن الطرفين

فإن أردت أن تعرف الوسط ، فانظر إلى الفعل الذي يوجبه الخلق المحذور . فإن كان أسهل عليك وألذ من الذي يضاده ، فالعالب عليك ذلك الخلق الموجبله ، مثل أن يكون إمساك المال وجمعه ، ألذ عندك وأيسر عليك من بدله لمستحقة . فاعلم أن الغالب عليك خلق البخل ، فزد في المواظبة على البذل . فإن صار البذل على غير المستحق الذعندك وأخف عليك من الإمساك بالحق ، فقد غلب عليك التبذير ، فارجع إلى المواظبة على الإمساك . فلاتزال تراقب نفسك ، وتستدل على خلقك بتسيير الأفعال وتعسيرها ، حتى تنقطع علاقة قلبك عن الالتفات إلى المال ، فلا عيل إلى بذله ، ولا إلى إمساك ، بل يصبر عندك كالماء ،

<sup>(</sup>١) التوية : ٢٤

فلا تطلب فيه إلا إمساكه لحاجة محتاج أو بذله لحاجة محتاج ، ولا يترجح عندك البذل على الإسساك . فكل قلب صاركذلك ، فقد أنى الله سليا عن هذا المقام خاصة و بجب أن يكون سليا عن سائر الأخلاق ، حتى لا يكون له علاقة بشىء بما يتملق بالدنيا ،حتى ترتحل النفس عن الدنيا منقطعة العلائق منها ، غير ملتفتة إليها ،ولامتشوقة إلى أسبابها . فعند ذلك ترجع إلى ربها رجوع النفس المطمئنة ، اصية مرضية ، داخلة فى زمرة عبادالله المقربين ، من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين ، وحسن أولئك رفيقا

و لما كان الوسط الحقيق بين الطرفين في غاية النموض ، بل هو أدق من الشعر، وأحد من السيف ، فلا جرم من استوى على هذا الصراط المستقيم في الدنيا ، . جاز على مثل هذا الصراط في الآخرة ، وقلما ينفك العبد من ميل عن الصراط المستقيم . أعنى الوسط ، عتى لا يميل إلى أحد الجانبين ، فيكون قلبه متعلقا بالجانب الذي مال إليه ، ولذلك لا ينفك عن عذاب ما ، واجتياز على النار ، وإن كان مثل البرق ، قال الله تعالى (وَإِن منكم إلا وَاردُها كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَمَّا مَقْضيًا ثُمَّ نُحَبِي الَّذِينَ اتَقُوا (١٠) أى الذين كان قربهم إلى السراط المستقيم أكثر من بعده عنه ، ولأجل عسر الاستقامة ، وجب على كل عبد أن يدعو الله تعالى في كل يوم سبع عشرة من ، في قوله إهدنا الصراط المستقيم ، إذ وجب قراءة الفاتحة في كل ركمة فقل يوم سبع عشرة من ، في قوله إهدنا الصراط المستقيم ، إذ وجب قراءة الفاتحة في كل ركمة فقل بعد روى أن بعضهم رأى رسول الله صلى الله عليه وسلم في المنام ، فقال قلقت يا وسول الله عليه السلام لقوله تعالى ( فَاسْتَقِمُ كُمَا أُمِرت (٢٠) فالاستقامة على سواء السبيل في غاية النموض . و كن يعبني أن يحتمد الإنسان في القرب من الاستقامة إلى مقدر على حقيقها . فكل من أراد النجاة فلا نجاة له إلا بالعمل العمال وليعددها ، وليستفل بعلاج واحدواحد في اعلى الترتيب ، فنسأل الله الكريم أن يجعلنا من الترقيف وليعددها ، وليشتفل بعلاج واحدواحد في الحريب ، فنسأل الله الكريم أن يجعلنا من المتقين وليعددها ، وليشتفل بعلاج واحدواحد في اعلى الترتيب ، فنسأل الله الكريم أن يجعلنا من المتقين وليعددها ، وليشتفل بعلاج واحدواحد في اعلى الترتيب ، فنسأل الله الكريم أن يجعلنا من المتقين

بيان

الطريق الذي يعرف به الإنسان عيوب نفسه

اعلم أن الله عز وجل إذا أراد بعبد خيرا ، بصره بعيوب نفسه . فن كانت بصيرته نافذة

<sup>(&</sup>lt;sup>۱)</sup>مریم : ۷۱ <sup>(۲)</sup> هود :۱۱۲

لم تخف عليه عيوبه . فإذا عرف العيوب أمكنه العلاج . ولكن أكثر الخلق جاهلون بعيوب أنفسهم ، يرى أحدم القذى فى عين أخيه ، ولا يرى الجذع فى عين نفسه . فن أراد أن بعرف عيوب نفسه فله أربعة طرق

الأول: أن يجلس بين يدى شيخ بصير بعيوب النفس ، مطلع على خفايا الآفات ، و يحكمه في نفسه ، ويتبع إشارته في محاهدته . وهذا شأن المريد مع شيخه ، والتلميذ مع أستاذه فيعرفه أستاذه وشيخه عيوب نفسه ويعرفه طريق علاجه . وهذا قدعز في هذا الزمان وجوده فيعرفه أستاذه وشيخه عيوب نفسه ويعرفه طريق علاجه . وهذا قدعز في هذا الزمان وجوده الثانى: أن يطلب صديقا صدوقا ، بصيرا متدينا ، فينصبه رقيبا على نفسه ، ليلاحظ أحواله وأفعاله . فما كره من أخلاقه وأفعاله ، وعيو به الباطنة والظاهرة ، ينبه عليه . فها كان يفعل الأكياس والأكابر من أعة الدين . كان عمر رضى الله عنه يقول ، رحم الله امرأ أهدى إلى عيوبي . وكان يسأل سلمان عن عيوبه . فلما قدم عليه ، قال له ما الذي بلغك عنى مائدة ، عما تكرهه ؟ فاستمنى . فألح عليه ، فقال بلنني أنك جمت بين أدامير على مائدة ، عما تكرهه ؟ فاستمنى . فألح عليه ، فقال بلنني أنك جمت بين أدامير على مائدة ، فقد كفيتها ، وكان يسأل حذيفة ويقول له ، أنت صاحب سررسول الله صلى الله عليه وسلم فقد كفيتها ، وكان يسأل حذيفة ويقول له ، أنت صاحب سررسول الله على الله عليه وسلم في المنافقين ، فهل ترى على شيئا من آثار النفاق ؟ فهو على جلالة قدره ، وعلو منصبه ، في المنافقين ، فهل ترى على شيئا من آثار النفاق ؟ فهو على جلالة قدره ، وعلى منصبا ، كان أقل إعجابا ، وأعظم اتهاما لنفسه

إلا أن هذا أيضا قد عز ، فقل في الأصدقاء من يترك المداهنة ، فيخبر بالعيب ، أو يترك الحسد ، فلا يزيد على قدر الواجب . فلا تخلوفي أصدقا المك عن حسود ، أو صاحب غرض يرى ماليس بعيب عبا . أو عن مداهن ، يخني عنك بعض عيوبك . ولهذا كان داود الطائي قد اعتزل الناس ، فقيل له لم لا تخالط الناس ؟ فقال وماذا أصنع بأقوام يخفون عنى عيوبي . فكانت شهوة ذوى الدين أن يتنبهو العيوبهم بتنبيه غيره . وقد آل الأمر في أمثالنا إلى أن أبغض الخلق إلينا من ينصحنا ويعرفنا عيوبنا . ويكاد هذا أن يكون مفصحا عن ضعف الإيمان . فإن الأخلاق السيئة حيات وعقارب لداغة و فلو نبهنا منبه على أن تحت ثوبنا عقربا لتقلدنا منه منة ، وفرحنا به ، واشتغلنا بإزالة العقرب ، وإبعادها وقتلها . وإغا

نكايتها على البدن ، ويدوم ألمها ومافا دونه . و نكاية الأخلاق الرديئة على صميم القلب، أخشى أن تدوم بعد الموت أبدا ، أو آلافا من السنين ، ثم أنا لانفرح بمن ينبهنا عليها، ولا نشتغل بإزالتها ، بل نشتغل بمقابلة الناصح بمثل مقالته ، فنقول له وأنت أيضا تصنع كيت وكيت وتشغلنا العداوة معه عن الانتفاع بنصحه . ويشبه أن يكون ذلك من قساوة القلب ، التي أثمرتها كثرة الذنوب ، وأصل كل ذلك ضعف الإيمان . فنسأل الله عز وجل ، أن يلهمنا رشدنا ، ويبصرنا بعيو بنا ، ويشغلنا بمداواتها ، ويوفقنا للقيام بشكر من يطلعنا على مساوينا بمنه وفضله

الطريق الثالث: أن يستفيد معرفة عيوب نفسة من ألسنة أعدائه . فإن عين السخطة تبدى المساويا . ولعل انتفاع الإنسان بعدو مشاحن . يذكره عيوبه . أكثر من انتفاعه بصديق مداهن ، يثنى عليه و يمدحه ، ويخنى عنه عيوبه . إلا أن الطبع مجبول على تكذيب العدو ، وحمل ما يقوله على الحسد . ولكن البصير لا يخلو عن الانتفاع بقول أعدائه ، فإن مساويه لابد وأن تنتشر على ألسنتهم

الطريق الرابع: أن يخالط الناس. فكل مارآه سذموما فيا بين الخلق، فليطالب ثفسه به ، وينسبها إليه. فإن المؤمن مرآة المؤمن. فيرى من عيوب غيره عيوب نفسه ويعلم أن الطباع متقاربة في اتباع الهوى. فما يتصف به واحد من الأقران، لا ينفك القرن الآخر عن أصله ، أو عن أعظم منه ، أو عن شيء منه. فليتفقد نفسه ، ويطهرها من كل مايدمه من غيره. و ناهيك بهذا تأديبا . فلو ترك الناس كلهم ما يكرهونه من غيره ، لا بستغنوا عن المؤدب . قيل لميسى عليه السلام ، مَن أدبك ؟ قال ماأد بني أحد . رأيت جهل الحاهل شينا فاجتنبته .

، وهذا كله حيل من فقد شيخا عارفا زكيا ، بصيراً بعيوب النفس،مشفقا ناصافي الدين فارغا من مهذيب نفسه ، مشتغلا بهذيب عباد الله تعالى ، ناصالهم ، فن وجد ذلك فقد وجد الطبيب ، فليلازمه فهو الذي يخلصه من مرضه ، وينجيه من الهلاك الذي هو يصدده ،

# بسيان

#### شواهد النقل من أرباب البصائر وشواهد الشرع على أن الطريق في معالجة أمراض القلوب ترك الشهوات وإن مادة أمراضها هي اتباع الشهوات

اعلم أن ماذكر ناه إن تأملته بعين الاعتبار ، إنفتحت بصيرتك ، وانكشفت لك علل القلوب وأمراضها وأدويتها بنور العلم واليقين . فإن مجزت عن ذلك، فلاينبني أن يفوتك التصديق والإيمان على سبيل التلق والتقليد لمن يستحق التقليد . فإن للإيمان درجة ، كما أن للعلم درجة . والعلم يحصل بعد الإيمان . وهو وراءه . قال الله تعالى (يَرْ فَع الله الله الله الله تعالى (يَرْ فَع الله الله الله يمان درجة من الله على الطريق المنوامينكم والدين أوتُوا أليلم درجات (١) فن صدق بأن مخالفة الشهوات هي الطريق إلى الله عز وجل ، ولم يطلع على سببه وسره ، فهو من الذين آمنوا . وإذا اطلع على ماذكر ناه من أعوان الشهوات ، فهو من الذين أوتوا العلم . وكلاوعدالله الحسنى . والذي يقتضى الإيمان من أعوان الشهوات ، فهو من الذين أوتوا العلم . وكلاوعدالله الحسنى . والذي يقتضى الإيمان من أعوان الشهوات ، فهو من الدين أوتوا العلم . وكلاوعدالله الحسنى . والذي يقتضى الإيمان من أن يحصر

قال الله تعالى ( وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهُوَى فَإِنَّ الْجُنَّةَ هِيَ الْمُأْوَى (٢) ) وقال تعالى ( أُولَئِكَ اللهِ يَعَالَى (اللهُ عَلَى اللهُ ال

وقال صلى الله عليه وسلم (١) « المؤمن بين خمس شدائد مُؤمن يَحسُدُهُ وَمُنَافِق يُبِينِ مَا الله عليه وسلم والله عليه وسلم والله يُضِلَّهُ وَنَفْس تُنَازِعُهُ » فبين أن النفس عدو منازع ، يجب غليه مجاهدتها . ويروى أن الله تعالى ، أوحى إلى داود عليه السلام ، باداود ، حذرو أنذر أصحابك أكل الشهوات ، فإن القلوب المتعلقة بشهوات الدنيا عقولها عنى محجوبة وقال عيسى عليه السلام ، طوى لمن ترك شهوة حاضرة لموعود غائب لم يره .

وقال نبينا صلى الله عليه وسلم ، لقوم قدمو امن الجهاد (٢) «مَر ْحَبًا بِكُم ْ قَدِمْتُم ْ مِنَ أَجْهَادِ

<sup>(</sup>١) حديث المؤمن بين خمس شدائد مؤمن يحسده ومنافق يبغضه الحديث : أبو بكربن بلال في مكارم الأخلاق من حديث أنس بسند ضعيف

<sup>(</sup> ٢ ) حديث مرحباً بكم قدمتم من الجهاد الأصغر إلى الجهاد الأكبر: البيهق فى الزهد وقد تقدم فى شرح عجائب القلب

<sup>(</sup>۱) المحادلة : ١١ <sup>(٢)</sup> النازعات ٤٠ و ٤١ <sup>(١)</sup> الحجرات : ٣

الأَصْغَرِ إِلَى الِجْهَادِ الْأَكْبِرِ ، قيل بارسول الله ، وما الجهاد الأكبر ؟ قال « جِهَادُ النَّفْسِ » وقال على الله عليه وسلم '' « الْمُجَاهِدُ مَنْ جَاهَدَ نَفْسَهُ فِي طَاعَةِ اللهِ عَزَ وَجَلَّ ، وقال صلى الله عليه وسلم '' « كُفَ أَذَاكَ عَنْ نَفْسِكَ وَلاَ تُتَا بِع ْ هَوَاهِمَا في مَمْصِيتَةِ اللهِ تَمَالَى إِذًا تُخَاصِمُكَ يَوْمَ الْقِيامَةِ فَيَلْفَنُ بَعْضُكَ بَعْضًا إِلَّا أَنْ يَنْفِرَ اللهُ تَمَالَى وَيَسْتُرَ ،

وقال سفيان الثورى ، ما عالجت شيئا أشد على من نفسى ، مرة لى ، ومرة على ، وكان أبو العباس الموصلي يقول لنفسه ، يانفس ، لافي الدنيا مع أبناء الملوك تتنعيب ، ولافي طلب الآخرة مع العباد تجتهدين . كأنى بك بين الجنة والنار تحبسين . يانفس ، ألا تستحين ! وقال الحسن : ما الدابة الجموح بأحوج إلى اللجام الشديد من نفسك.

وقال يحيى بن معاذ الرازى ، جاهد نفسك بأسياف الرياضة ، والرياضة على أربعة أوجه القوت من الطعام ، والغمض من المنام ، والحاجة من الكلام ، وحمل الأذى من جميع الأنام . فيتولد من قلة الطعام موت الشهوات ، ومن قلة المنام صفو الإرادات ، ومن قلة الكلام السلامة من الآفات . ومن احمال الأذى البلوغ إلى الغايات . وليس على العبدشي الكلام السلامة من الآفات ، والهبر على الأذى ، وإذا تحركت من النفس إرادة الشهوات والآثام ، وهاجت منها حلاوة فضول الكلام ، جردت عليها سيوف قلة الطعام ، من محمد النهجد وقلة المنام ، وضربتها بأيدى الحول وقلة الكلام ، حتى تنقطع عن الظلم والانتقام، فتأمن من بوائقها من بين سائر الأنام ، وتصفيها من ظلمة شهواتها ، فتنجو من غوائل أقاتها ، فتصير عند ذلك نظيفة و نورية ، خفيفة روحانية ، فتجول في ميدات الخيرات ، وتسير في مسالك الطاعات ، كالفرس الفاره في الميدان ، وكالمك المتزه في البستان وقال أيضا أعداء الإنسان ثلاثة ، دنياه ، وشيطانه ونفسه . فاحترس من الدنيا بالزهد فيها ، ومن الشيطان بمخالفته ، ومن النفس بترك الشهوات . وقال بعض الحكاء ، من استولت عليه ومن الشيرا في جب شهواتها ، محصورا في سجن هواها ، مقهورا مغلولا زمام في بدها . النفس صار أسيرا في جب شهواتها ، محصورا في سجن هواها ، مقهورا مغلولا زمام في بدها .

<sup>(</sup>١) حديث المجاهد من جاهد نفسه : ت في أثناء حديث وصححه و ه من حديث فضالة بن عبيد

<sup>(</sup> ٢ ) حديث كف أدال عن نفسك ولا تتابع هواها في معصية الله ـ الجديث : لم أجده بهذا السباق

تجره حيث شاءت ، فتمنع قلبه من الفوائد : وقال جعفر بن حميد ، أجمعت العلماء والحبيكاء ، على أن النعيم لايدرك إلا بترك النعيم . وقال أبو يحيى الوراق.من أرضى الجوارج بالشهوات ، فقد غرس فى قلب شجر الندامات . وقال وهيب بن الورد ، مازاد على الحبن فهو شهوة . وقال أيضا ، من أحب شهوات الدنيا فليتهيأ للذل

وقال الجنيد . أرقت ليلة ، فقمت إلى وردى ، فلم أجد الحلاوة التي كنت أجدها . فأردت أن أنام ، فلم أقدر . فجلست ، فلم أطق الجلوس . فخرجت . فإذا رجل ملتف فى عباءة ، مطروح على الطريق . فلما أحس بى قال ، ياأباالقاسم ، إلى الساعة . فقلت ياسيدى من غير موعد! فقال بلى ، سألت الله عن وجل أن يحرك لى قلبك . فقلت قد فعل ، فا حاجتك ؟ قال فتى يصير داء النفس دواءها ؟ فقلت إذا خالفت النفس هواها . فأقبل على نفسة فقال ، اسمعى ، فقد أجبتك بهذا سبع مرات ، فأبيت أن تسمعيه إلا من الجنيد . ها قد سمعتيه ، ثم انصرف وما عرفته

وقال بزيد الرقاشى ، إليكم عنى الماء البارد فى الدنيا، لعلى لا أحرمه فى الآخرة، وقال رجل لممر بن عبد العزيز رحمه الله تعالى ، متى أتكلم ؟ قال إذا اشتهيت الصمت . قال متى أصمت قال إذا اشتهيت الكلام . وقال على رضى الله عنه، من اشتاق إلى ألجنة سلاعن الشهوات فى الدنيا وكان مالك بن دينار يطوف فى السوق ، فإذا رأى الشىء يشتهيه ، قال لنفسه اصبرى ، فو الله ما أمنعك إلا من كرامتك على "

<sup>(</sup>۱) پوسف : ۹۰

فإذا فد اتفق العلماء والحكماء ، على أن لا طريق إلى سعادة الآخرة ، إلا بهي النفس عن الهوى ، ومخالفة الشهوات . فالإيمان بهذا واجب . وأماعلم تفصيل ما يترك من الشهوات وما لا يترك ، لا يدرك إلا بما قدمناه

وحاصل الرياضة وسرها ، أن لا تتمتع النفس بشىء مما لا يوجد فى القبر ، إلا بقدر الضرورة . فيكون مقتصرا من الأكل ، والنكاح ، واللباس ، والمسكن ، وكل ما هو مضطر إليه ، على قدر الحاجة والضرورة . فإنه لو تمتع بشىء منه ، أنس به وألفه . فإذامات تمنى الرجوع إلى الدنيا إلا من لاحظ له فى الآخرة تمنى الرجوع إلى الدنيا إلا من لاحظ له فى الآخرة بحال . ولا خلاص منه إلا بأن يكون القلب مشغولا بمعرفة الله وحبه ، والتفكر فيه والا نقطاع إليه ، ولا قوة على ذلك إلا بالله . ويقتصر من الدنيا على ما يدفع عوائق الذكر والفكر فقط . فن لم يقدر على حقيقة ذلك ، فليقرب منه والناس فيه أربعة

رجل مستفرق قلبه بذكر الله ، فلا يتلفت إلى الدنيا إلا في ضرورات المعشة فهومن الصديقين . ولا ينتهي إلى هذه الرتبة إلا بالرياضة الطويلة ، والصبر عن الشهوات مدة مديدة الثانى : رجل استغرقت الدنيا قلبه ، ولم يبق لله تعالى ذكر في قلبه ، إلا من حيث حديث النفس ، حيث يذكره باللسان لا بالقلب ، فهذا من الهالكين

والثالث: رجل اشتغل بالدنيا والدين، ولكن الغالب على قلبه هوالدين، فهذالا بدله من ورود النار، إلا أنه ينجومنها سريعا، بقدر غلبة ذكر الله تعالى على قلبه

والرابع: رجل اشتغل بهما جميما ، لـكن الدنيا أغلب على قلبه ، فهذا يطول مقامه فى النار كن يخرج منها لامحالة ، لقوة ذكر الله تعالى فى قلبه ، وتمكنه من صميم فؤاده ، وإن كان ذكر الدنيا أغلب على قلبه . اللهم إنا نعوذ بك من خزيك ، فإنك أنت المعاذ .

ورعما يقول القائل ، إن التنعم بالمباح مباح ، فكيف يكون التنعم سبب البعد من الله عز وجل ؟ وهذا خيال ضعيف ، بل حب الدنيا رأس كل خطيئة ، وسعب إحباط كل حسنة والمباح الخارج عن قدر الحاجة أيضامن الدنيا، وهو سبب البعد وسيأتي ذلك في كتاب ذم الدنيا

وقد قال ابراهيم الخواص، كنت مرة فى جبل اللكام، فرأيت رمانا، فاشتهيته، فأخذت منه واحدة، فشققتها، فوجدتها عامضة. فضيت وتركتها. فرأيت رجلامطروط وقد اجتمعت عليه الزنابير. فقلت السلام عليك: فقال وعليك السلام ياابراهيم فقلت وقد اجتمعت عليه النه عرفتى ؟ فقال من عرف الله عزوجل لم يخف عليه شىء. فقلت أرى لك خالامع الله عز وجل، فلوسألته أن يحميك من هذه الزنابير؟ فقال وأرى لك حالا مع الله تعالى فلو سألته أن يحميك من شهوة الرمان؟ فإن لدغ الرمان يجد الإنسان ألمه فى الآخرة، ولدغ الزنابير يجد ألمه فى الدنيا فتركته ومضيت

وقال السرى ، أنا منذأربعين سنة ، تطالبني نفسي أن أغمس خبزة في دِبْس \* ، فما أطعمتها فإذاً لا عكن إصلاح القلب لسلوك طريق الآخرة ، مالم عنع نفسه عن التنعم بالمباح فإن النفس إذا لم تمنع بعض المباحات ، طمعت في المحظورات . فمن أراد حفظ لسانه عن النيبة والفضول، فحقه أن يلزمه السكوت إلا عن ذكر الله وإلاعن المهمات في الدين، حتى تموت منه شهوة الكلام . فلا يتكلم إلا بحق . فيكون سكو ته عبادة ، وكلامه عبادة ومهما اعتادت المين رمي البصر إلى كل شيء جميل، لم تتحفظ عن النظر إلى مالايحل وكذلك سائر الشهوات. لأن الذي يشتهي به الحلال ، هو بعينه الذي يشتهي الحرام . فالشهوة واحدة . وقد وجب على العبد منعها من الحرام . فإن لم يمودها الاقتصار على قدر المضرورة من الشهوات غلبته . فهذه إحدى آفات المباحات ، ووراءها آفات عظيمة أعظم من هذه ، وهو أن النفس تفرح بالتنعم في الدنيا وتركن إليها ، وتطمئن إليها أشرا وبطراً حتى تصير ثملة ، كالسكران الذي لايفيق من سكره ، وذلك الفرح بالدنيا سمقاتل ،يسرى في العروق فيخرج من القلب الخوف والحزن ، وذكر الموت ، وأهو ال يوم القيامة ، وهذا ُ هُو مُوتَ القلبُ ، قالِ الله تعالى : ﴿ وَرَضُوا بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَاطْمَأْنُوا بِهَا ('') وقال تعالى : ﴿ وَمَا الحَيْاةُ الدُّنْيَا فِي أَلَّا حَرَّةً إِلَّا مَتَاعُ (٢٠) وَقال تعالى: (أَعْلَمُوا أَتَّمَا الحُيَاةُ الدُّنْيَا كَعتْ وَ لَمُوْ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُ مِينَّكُمْ وَتَكَاثُرُ فِي الْأَمْوَالِ وَالْأَوْلَادِ (٣) ) الآية وكل ذلك ذم لها فنسأل الله السلامة ، فأولوا الحزم من أرباب القلوب ، جربوا قلوبهم في حال الفرح بمؤاتاة

<sup>(</sup>۱) يونس: ٧ (٢) الرعد :٣٧ (١) الحديد : ٧٠

و الدبس: عبل النمر وعمل النحل

الدنيا فوجدوها قاسية نفرة ، بعيدة التأثر عن ذكر الله واليوم الآخر ، وجربوها في حالة الحزن ، فوجدوها لينة رقيقة صافية ، قابلة لأثر الذكر ، فعلموا أن النجاة في الحزن الدائم والتباعد من أسباب الفرح والبطر ، ففطموها عن ملاذها ، وعودوها الصبر عن شهواتها خلالها وحرامها ، وعلموا أن حلالها حساب ، وحرامها عقاب ، ومنشابهها عتاب ، وهو نوع عذاب ، فمن نوقش الحساب في عرصات القيامة فقدعذب ، فخلصوا أنفسهم من عذابها وتوصلوا إلى الحرية والملك الدائم في الدنيا والآخرة ، بالخلاص من أسر الشهوات ورقها والأنس بذكر الله عز وجل ، والاشتغال بطاعته ، وفعاوا بها ما يفعل بالبازي إذا قصد والأنس بذكر الله عز وجل ، والاستيحاش ، إلى الانقياد والتأديب ، فإنه يحبس أولاني يبت تأديبه ، و نقله من التوثب والاستيحاش ، إلى الانقياد والتأديب ، فإنه يحبس أولاني يبت مظلم ، وتخاط عيناه ، حتى يحصل به الفطام عن الطيران في جوالهواء وينسي ما قد كان ألفه من طبع الاسترسال . ثم يرفق به باللحم ، حتى يأنس بصاحبه ويألفه إلفا إذا دعاه أجابه من طبع الاسترسال . ثم يرفق به باللحم ، حتى يأنس بصاحبه ويألفه إلفا إذا دعاه أجابه ومها سمع صوته رجع إليه

فكذلك النفس لاتألف ربها ولا تألس بذكره ، إلا إذا فطمت عن عادتها بالخاوة والعزلة أولا ، ليحفظ السمع والبصر عن المألوفات ، ثم عودت الثناء والذكر والدعاء ثانيا في الخلوة ، حتى يغلب عليها الأنس بذكر الله عز وجل ، عوضا عن الأنس بالدنيا وسائر الشهوات . وذلك يثقل على المريد في البداية ، ثم يتنم به في النهاية ، كالصبي يفطم عن الثدي وهو شديد عليه ، إذكان لا يصبر عنه ساعة ، فلذلك يشتد بكاؤه وجزعه عندالفطام ويشتد نفوره عن الطعام الذي يقدم إليه بدلا عن اللبن . ولكنه إذا منع اللبن رأسا يوما فيوما ، وعظم تعبه في الصبر عليه ، وغلبه الجوع ، تناول الطعام تكلفا . ثم يصيرله طبعاً . فلو رد بعد ذلك إلى الثدى لم يرجع إليه . فيهجر الثدى ، ويعاف اللبن ، ويألف الطعام .

وكذلك الدابة ، فى الابتداء تنفر عن السرج واللجام والركوب ، فتحمل على ذلك قهرا وتمنع عن السرج الذى ألفته بالسلاسل والقيود أولا ، ثم تأنس به ، بحيث تترك فى موضعها فتقف فيه من غير قيد

فَكَذَلَكَ تَوْدَبِ النفس كَمَا يَوْدَبِ الطيروالدوابِ .وتأديبها بَآنَ تَمْنَعُ مَنَ النظر ، والآنسِ والفرح بنميم الدنيا . بل بكل مايزايلها بالموت : إذ قيل له أحبب ماأحببت فإنك مفارقه فإذا علم آنه من أحب شيئا يلزمه فراقه ، ويشق لا محالة لفرافه ، شغل قلبه بحب مالا يفارقه وهو ذكر الله تمالى ، فإن ذلك يصحبه في القبر ولا يفارقه . وكل ذلك يتم بالصبر أولا أياما قلائل ، فإن العمر قليل بالإصافة إلى مدة حياة الآخرة . وما من عافل إلاوهو راض باحتمال المشقة في سفر وتعلم صناعة وغيرها شهرا ، ليتنعم به سنة أو دهما . وكل العمر بالإضافة إلى عمر الدنيا . فلا بد من الصبر والمجاهدة ، فمند الصباح يحمد القوم السرى ، وتذهب عنهم عمايات الكرى ، كما قاله على رضي الله عنه

وطريق المجاهدة والرياضة لكل إنسان تختلف مجسب اختلاف أحواله والأصل فيه أن يترك كل واحد مابه فرحه من أسباب الدنيا . فالنه عن يفرح بالمال ، أو بالجاه ، أو بالقبول في الوعظ ، أو بالعز في القضاء والولاية ، أو بكثرة الأتباع في التدريس والإفادة فينبغي أن يترك أولامابه فرحه . فإنه إن منع عن شيء من ذلك ، وقيل له توابك في الآخرة لم ينقص بالمنع ، فكره ذلك ، وتألم به ، فهو ممن فرح بالحياة الدنيا واطمأن بها . وذلك مهلك في حقه . ثم إذا ترك أسباب الفرح ، فليعتزل الناس ، ولينفرد بنفسه ، وليراقب قلبه ، حتى لا يشتغل إلابذكر الله تعالى ، والفكر فيه . وليترصد لما يبدو في نفسه من شهوة ووسواس ، حتى يقمع مادته مهما ظهر ، فإن لكل وسوسة سببا ، ولا تزول الا بقطع ذلك السبب والعلاقة ، وليلازم ذلك بقية العمر ، فليس للجهاد آخر إلا الموت

# يسميان عسن الخلق

اعلم أن كل إنسان جاهل بعيوب نفسه . فإذا حاهد نفسه أدبى مجاهدة ، حتى ترك فواحش المعاصى ، ربما يظن بنفسه أنه قد هذب نفسه ، وحسن خلقه ، واستنى عن المجاهدة فلا بد من إيضاح علامة حسن الخلق . فإن حسن الخلق هو الإيمان ، وسوء الخلق هو النفاق و قد ذكر الله تعالى صفات المؤمنين والمنافقين في كتابه . وهي مجملتها عرة حسن الخلق وسوء الخلق فانورد جملة من ذلك ، لتعلم آية حسن الخلق

فن أشكل عليه حاله ، فليعرض نفسه على هذه الآيات . فوجود جميع هـذه الصفات علامة حسن الخلق ، وفقد جميعها علامة سوء الخلق ، ووجود بعضها دون بعض يدل على البعض دون البعض . فليشتغل بتحصيل مافقده ، وحفظ ماوجده

وقد وصف رسول الله صلى الله عليه وسلم المؤمن بصفات كثيرة، وأشار بجميعها إلى عاسن الأخلاق فقال (١) « المؤمن يُحِبُ لِأَخِيهِ مَا يُحِبُ لِنَفْسِهِ » وقال عليه السلام (١) « مَن كَانَ يُهُومِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ اللهِ عَلَيْكُرِمْ ضَيْفَهُ » وقال صلى الله عليه وسلم (١) « مَن كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ اللهِ عَلَيْكُرِمْ جَارَهُ » وقال (١) « مَن كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ اللهِ عَيْراً أَوْ لَيَصْمُتُ »

وَذَكَرَ أَنْ صَفَاتَ المؤمنين هي حسن الخلق فقال صلى الله عليه وسلم (٥) ﴿ أَ كُمَلَ ا مُؤْمِنِينَ إِيمَانًا أَحْسَنُهُمْ أَخْلَافًا ﴾ وقال صلى الله عليه وسلم (٠) ﴿ إِذَا رَأَ يُتُمُ ٱ مُؤْمِنَ صَمُوتًا وَقُورًا

<sup>(</sup>١) حديث المؤمن يحب لأخيه مايحب لنفسه: الشيخان من حديث أنس لايؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه مايحب لنفسه

<sup>(</sup> ٢ ) حديث منكَان يُؤمن بالله واليوم الأخر فليكرم ضيفه : متفق عليه من حديث أبي شريح الخزاعي ومن حديث أبي هريرة

<sup>(</sup> ٣ )حديث من كان يؤمن بالله والبوم الآخر فليكرم جاره: منفق عليه من حديثهما وهو بعض الحديث الذي قبله

<sup>(</sup> ٤) حديث من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خير أأو ليصمت : متفق عليه أيضا من حديثهما وهو بعض الذي قبله

<sup>(</sup> ٥ ) حديث أكل المؤمنين ايمانا أحسنهم خلقا : تقدم غيرمرة

<sup>(</sup>٣.) حديث إذار أيتم المؤمن صموناوقورافادنوامنه فالهيلف الحكمة ه من حديث أبىخلا بلفظ إذار أيتم الرجل قدأعطى زهدا فىالدنيا وقلة منطق فاقربوا منه فانه يلقن الحكمة

٠(١) المؤمنون: ١٠ و ٢ و ٣ و ٣ و ١٠ للومنون: ١٠ (٢) و (١) النوبة: ١١ (١) الانفال: ٢ (٢) الانفال: ١٩٣٤ الفرقان: ٩٣٠

فَادْ نُوا مِنْهُ ۚ فَإِنَّهُ مُيلَقِّنُ الْحَكْمَةَ ، وقال (' ، مَنِ سَرَّنَهُ حَسَنَتُهُ وَسَاءَنَهُ سَيْنَتُهُ فَهُوَ مُوْمِنْ ، وقال أَنْ يُشِيرَ إِلَى أَخِيهِ بِنَظْرَة تُؤْذِيهِ ، وقال عليه السلام مُؤْمِنْ ، وقال أَنْ يُشِيرَ إِلَى أَخِيهِ بِنَظْرَة تُؤْذِيهِ ، وقال عليه السلام (" « لاَ يَحِلُ لُسُلِم أَنْ يُروعً مُسُلِماً ، وقال صلى الله عليه وسلم (" « إِنَّمَا يَسَجَا لَسُ المُنْتَجَا لِسانِ بأَمَا نَهُ اللهُ عَنَّ وَجَلَّ فَلاَ يَحَلُّ لِأَحَدِهِما أَنْ يُفْشِي عَلَى أَخِيهِ مَا يَكُرَهُهُ ،

وجمع بعضهم علامات حسن الخلق فقال ، هو أن يكون كثير الحياء ، قليل الأذى ، كثير الصلاح ، صدوق اللسان ، قليل الكلام ، كثير العمل ، قليل الزلل ، قليل الفضول ، برا ، وصولا ، وقورا ، صبورا ، شكورا ، رضيا، حليما ، رفيقا ، عفيفا ، شفيقا ، لالعانا ، ولا سبابا ، ولا غاما ، ولامغتابا ، ولا بجولا ، ولاحقودا ، ولا بخيلا ، ولاحسودا ، بشاشا ، هشاشا ، يحب في الله ، و يبغض في الله ، و يرضى في الله ، و يغضب في الله ، فهذا هو حسن الخلق . هشاشا ، يحب في الله على الله على الله عن علامة المؤمن و المنافق ، فقال « إن المؤمن أن المؤمن والمنافق ، فقال « إن المؤمن والمؤمن والمنافق ، فقال « إن المؤمن والمؤمن و

وقال حاتم الأصم ، المؤمن مشغول بالفكر والعبر، والمنافق مشغول بالحرص والأمل والمؤمن آيس من كل أحد إلا من الله ، والمنافق راج كل أحد إلا الله . والمؤمن آمن من كل أحد إلا من الله . والمؤمن يقدم ماله دون دينه والمنافق يقدم دينه دون ماله . والمؤمن يحسن ويبكى ، والمنافق يسىء ويضحك . والمؤمن والمنافق يحب الخلوة والوحدة ، والمنافق يحب الخلطة والملا . والمؤمن يزرع ويخشى الفساد، والمنافق يقلع ويرجو الحصاد والمؤمن يأمرو ينهى للسياسة فيصلح ، والمنافق يأمر وينهى للرياسة فيفسد وأولى ما يمتحن به حسن الخلق الصبر على الأذى ، واحتمال الجفاء . ومن شكا من سوء

<sup>(</sup>۱) حدیث منسرته حسنته وساءته سیثته فهو مؤمن :أحمدوالطبرانی وك و صححه علی شرطهمامن حدیث أبی موسی و رواه طب ك و صححه علی شرط الشیخین من حدیث أبی أمامة

<sup>(</sup>٢) حديث لا يحل لسلم أن يشير إلى أخيه بنظر يؤذيه: إبن المبارك في الزهدو الرقائق وفي البرو الصلة مرسلاو قد تقدم

<sup>(</sup>٣) حديث لايحل لمسلم أن يروع مسلما : طب طس من حديث النعمان بن بشير والبزار من حديث ابن عمر وإسناده ضعيف

<sup>(</sup>٤) حديث إنما يتجالس المتجالسان بأمانة الله ــ الحديث: تقدم في آداب الصحبة

<sup>(</sup> ٥ ) حديث سئل عن علامة المؤمن والمنافق فقال إن المؤمن همه في الصلاة والصيام - الحديث : لم أجدله أصلا

خلق غيره ، دل ذلك على سوء خلقه . فإن حسن الخلق احتمال الأذى . فقدروى أنرسول الله صلى الله عليه وسلم (۱) ، كان يوما يمشى ومعه أنس . فأدركه أعرابي ، فجذبه جذبا شديدا وكان عليه برد بجرانى غليظ الحاشية . قال أنس رضى الله عنه ، حتى نظرت إلى عنق رسول الله صلى الله عليه وسلم قد أثرت فيه حاشية البرد من شدة جذبه . فقال يا محمد ، هب لى من مال الله الذى عندك . فالتفت إليه رسول الله صلى الله عليه وسلم وضعك ، ثم أمر بإعطائه ولما أكثرت قريش إيداءه وضربه ، قال ، (۲) د اللهم اغفر ولقومي فإ الهم لا يعلمون ، قيل ولما أكثرت قريش إيداءه وضربه ، قال ، (و إ الله كا كفي خُلُق عَظيم (۱))

ويحكى أن ابراهيم بن أدم ، خرج يوما إلى بعض البرارى ، فاستقبله رجل جندى ، فقال أنت عبد ؟ قال نعم . فقال له أين العمران ؟ فأشار إلى المقبرة . فقال الجندى ، إنما أردت العمران ، فقال هو المقبرة . فغاظه ذلك ، فضرب رأسه بالسوط فشجه ، ورده إلى البله ، فاستقبله أصحابه ، فقالوا ما الحبر ؟ فأخبرهم الجندى ما قال له . فقالوا هذا براهيم بن أدم ، فنزل الجندى عن فرسه ، وقبل يديه ورجليه ، وجعل يعتذر إليه ، فقيل بعد ذلك له ، لم قلت له أنا عبد ؟ فقال إنه لم يسألنى عبدمن أنت ؟ بل قال أنت عبد ؟ فقال علمت أنى أوجر على فلما ضرب رأسي سألت الله له الجنة . قيل كيف وقد ظلمك ؟ فقال علمت أنني أوجر على ما ما الني منه ، فلم أرد أن يكون نصيبي منه الخير ، ونصيبه مني الشر

ودعي أبو عثمان الحيرى إلى دعوة ، وكان الداعى قد أراد تجربته . فلما بلغ منزله ، قال له ليس له وجه . فرجع أبو عثمان . فلما ذهب غير بعيد ، دعاه ثانيا ، فقال له يا أستاذ ارجع ، فرجع أبو عثمان ، ثم دعاه الثالثة ، وقال ارجع على ما يوجب الوقت ، فرجع ، فرجع أبو عثمان ، قال له مثل مقالته الأولى ، فرجع أبو عثمان ثم جاءه الرابعة ، فرده ، حتى عامله بذلك مرات ، وأبو عثمان لا يتغير من ذلك . فأكم على

<sup>(</sup>۱) حدیث کان بیشی فادرکه أعرابی فجذبه جذباشدیدا وکان علیه برد نجرانی غلیظ الحاشیة ـ الحدیث: متفق علیه من حدیث أنس

<sup>(</sup> ٢ ) حديث اللهم اغفر لقومى فانهم لايعلمون : حب والبيهتي فى دلائل النبوة من حديث سهل بن سعدو في الصحيحين من حديث ابن مسعود أنه حكاء صلى الله عليه وسلم عن نبي من الأنبياء ضربه قومه

ن ن ن ئا ن ن ئا

رجليه وقال ، ياأستاذ ، إنما أردت أن أختـ برك ، فما أحسن خلقك ! فقال إن الذي رأيت منى هو خلق الكلب . إن الكلب إذا دعي أجاب ، وإذا زجر انزجر

وروي عنه أيضاً أنه اجتاز يوما في سكة ، فطرحت عليه إِجَّانة \* رماد · فنزل عن دابته فسجد سجدة الشكر ، ثم جعل ينفض الرماد عن ثيابه ، ولم يقل شيئا . فقيل ألاز برتهم؟ فقال إن من استحق النار فصولح على الرماد لم يجز له أن يغضب

وروي أن على بن موسى الرضا رحمة الله عليه ، كان لو نه يميل إلى السواد ، إذ كانت أمه سوداء . وكان بنيسابور حمام على باب داره . وكان إذا أراد دخول الحمام ، فر"غه له الحماى فدخل ذات يوم ، فأغلق الحمامي الباب ، ومضى فى بمضحوائجه . فتقدم رجل رستاق \* إلى باب الحمام ، ففتحه ، ودخل ، فنزع ثيابه ودخل ، فرأى على بن موسى الرضا . فظن أنه بعض خدام الحمام . فقال له قم واحمل إلى الماء . فقام على بن موسى ، وامتثل جميع ماكان يأمره به . فرجع الحمامي ، فرأى ثياب الرستاق ، وسمع كلامه مع على بن موسى الرضا ، تفاف وهرب ، وخلاها . فاما خرج على بن موسى ، سأل عن الحماى . فقيل له إنه خاف مما جرى فهرب . قال لا ينبغي له أن يهرب . إنما الذنب لمن وضع ماءه عند أمة سوداء .

وروي أن أبا عبد الله الخياط ، كان يجلس على دكانه . وكان له حريف مجوسى الستعمله في الخياطة . فكان أبو عبد الله يأخذهامنه ولا يخبره بذلك ، ولا يردها عليه . فاتفق يو ماأن أبا عبدالله قام لبمض حاجته ، فأتى المجوسى فلم يجده . فدفع إلى تلميذه الأجرة ، واسترجع ماقد خاطه . فكان درها زائفا . فلما نظر إليه التلميذ ، عرف أنه زائف ، فرده عليه . فلما عاد أبو عبد الله ، أخبره بذلك . فقال بنسر ماعملت . هذا المجوسى يعاملني بهذه المعاملة منذ سنة ، وأنا أصبر عليه ، وآخذ الدراه منه ، وألقيها في البئر ، لئلا يغربها مسلما

وقال يوسف بن أسباط، علامة حسن الخلق عشر خضال: قلة الخلاف، وحسن الإنصاف، وترك طلب العثرات، وتحسين ما يبدومن السيئات، والتماس المعذرة ، واحتمال الأذى، والرجوع بالملامة على النفس، والتفرد بمعرفة عيوب نفسه دون عيوب غبده، وطلاقة الوجه للصغير والكبير، ولطف الكلام لمن دونه ولمن فوقه

يبر الاجانة بالتشديد : الوعاء الذي يغسل فيه الثياب 🚓 الرستاق : الساكن طرف الاقليم

وسئل سهل عرب حسن الخلق فقال ، أدناه احتمال الأذى ، وترك المكافأة ، والرحمة للظالم ، والاستغفار له ، والشفقة عليه

وقيل للأحنف بن قيس ، ممن تعامت الحلم ؟ فقال من قيس بن عاصم . قيل وما بلغ من حامه ؟ قال بينما هو جالس في داره ، إذ أتته جارية له بسفود عليه شواء . فسقط من يدها ، فوقع على ابن له صغير ، فمات . فدهشت الجارية . فقال لهما لاروع عليك ، أنت حرة لوجه الله تمالي

وقيل إن أو بسا القرنى ، كان إذا رآه الصبيان ، يرمونه بالحجارة . فكان يقول لهم ، يا إخو تاه ، إن كان ولا بد فارموني بالصفار ، حتى لاتدموا ساقى ، فتمنعونى عن الصلاة وشتم رجل الأحنف بن قيس ، وهو لا يجيبه . وكان يتبعه · فلماقرب من الحي وقف

وقال ، إن كان قد بقى فى نفسك شىء فقله ،كى لايسممك بعض سفهاء الحى فيؤذرك

وروى أن عليا كرم الله وجهه ، دعا غلاما فلم يجبه · فدعاه ثانيا و ثالثا فلم يجبه . فقام إليه ، فرآه مضطجما. فقال أما تسمع باغلام ؟ قال بلى . قال فما حملك على ترك إجابتى ؟ قال أمنت عقو بتك فتكاسلت . فقال امض فأنت حر لوجه الله تمالى

وقالت امرأة لمالك من دينار رحمه الله ، يامرائى ، فقال ياهذه ، وجدت اسمى النسيم أضله أهل البصرة

وكان ليحيى بن زياد الحارثي غلام سوء . فقيل له لم تمسكه ؟ فقال لأنعلم الحلم عليه فهذه نفوس قد ذللت بالرياضة ، فاعتدلت أخلافها ، ونقبت من الغش والغل والحقسد بواطنها ، فأثمرت الرضا بكل ماقدره الله تعالى ، وهو منتهى حسن الخلق . فإن من يكره فعل الله تعالى و لا يرضى به ، فهو غاية سوء خلقه . فهؤلاء ظهرت العلامات على ظواهرهم كما ذكر ناه . فمن لم يصادف من نفسه هذه العلامات ، فلا ينبغى أن ينتر بنفسه ، فيظن بها حسن الخلق . بل بنبغى أن يشتغل بالرياضة والمجاهدة ، إلى أن يبلغ درجة حسن الخلق ، فإنها درجة رفيعة ، لا ينالها إلا المقربون والصديقون .

# بسيان

#### الطريق في رياضة الصبيان في أول نشوهم ووجه تأديبهم وتحسين أخلاقهم

اعلم أن الطريق في رياضة الصبيان من أهم الأمور وأوكدها . والصبي أمانة عند والدبه وقلبه الطاهم جوهمة نفيسة ساذجة ، خالية عن كل نقش وصورة . وهو قابل لكلمانقش وماثل إلى كل ما عال به إليه . فإن عود الخير وعلمه ، نشأ عليه ، وسعد في الدنيا والآخرة وشاركه في ثوابه أبواه وكل معلم له ومؤدب . وإن عود الشر وأهمل إهمال البهائم ، شقي وهلك ، وكان الوزر في رقبة القيم عليه ، والوالى له . وقد قال الله عز وجل : (ياً أيها الّذين آمنوا قُوا أنفسكُم وأهيليكُم ناراً (١١) ومهما كان الأدب يصونه عن نار الدنيا، فبأن يصونه عن نار الآخرة أولى . وصيانته بأن يؤدبه ويهذبه ، ويعلمه عاسن الأخلاق ، ويحفظه من القرناء السوء ، ولا يعوده التنم ، ولا يحبب إليه الزينة وأسباب الرفاهية ، فيضيع عمره في طلبها إذا كبر ، فيهلك هلاك الأبد . بل ينبغي أن يراقبه من أول أمره ، فلا يستعمل في حضانته وإرضاعه إلا امرأة صالحة متدينة ، تأكل الحلال ، فإن اللبن الحاصل من الحرام لابركة فيه ، فإذا وقع عليه نشو الصبي انمجنت طينته من الخبث ، فيميل طبعه إلى مايناس الخبائث .

ومهما رأى فيه غايل النميز ، فينبنى أن يحسن مرافبته . وأول ذلك ظهور أوائل الحياء فإنه إذاكان يحتشم ويستحى ، ويترك بعض الأفعال ، فليس ذلك إلا لإشراق نور العقل عليه حتى يرى بعض الأشياء قبيحا وخالفا للبعض . فصار يستحى من شىء دونشىء . وهذههدية من الله تعالى إليه ، وبشارة تدل على اعتدال الأخلاق وصفاء القلب ، وهو مبشر بكال العقل عند البلوغ . فالصبي المستحى لا ينبنى أن يهمل ، بل يستعان على تأديبه بحيائه أو تمييزه وأول ماينلب عليه من الصفات شره الطعام . فينبنى أن يؤدب فيه ، مثل أن لا يأخذ الطعام إلا يبعينه ، وأن يقول عليه بسم الله عند أخذه ، وأن يأكل مما يليه ، وأن لا يبادر إلى الطعام قبل غيره ، وأن لا يحدق النظر إليه ولا إلى من يأكل ، وأن لا يسرع في الأكل

<sup>(</sup>۱)التحريم: ٢

وأن يجيد المضغ ، وأن لا يوالى بين اللقم ، ولا يلطخ يده ولا ثوبه ، وأن يعود الخبز القفار في بعض الأوقات ، حتى لا يصير بحيث يرى الأدم حما ، ويتنبح عنده كثرة الأكل ، بأن يشبه كل من يكثر الأكل بالبهائم ، وبأن يدم بين يديه الصبى الذي يكنر الأكل ، و عدح عنده الصبى المتأدب القليل الأكل ، وأن يحبب إليه الإيثار بالطمام، وقلة المبالاة به ، والقناعة ، بالطمام الخشن أي طعام كان

وأن يحبب إليه من الثياب البيض دون الملون والابر يسم ، ويقرر عنده أن ذلك شأن النساء والمحنثين ، وأن الرجال يستنكفون منه ، ويكرر ذلك عليه . ومهما رأى على صبى ثوبا من ابر بسم أو ماون ، فينبغى أن يستنكره ويذمه . ويحفظ الصبى عن الصبيان الذين عودوا التنعم والرفاهية ، ولبس الثياب الفاخرة ، وعن نخالطة كل من يسمعه ما يرغبه فيه فإن الصبى مهما أهمل فى ابتداء نشوه ، خرج فى الأغلب ردىء الأخلاق ، كذابا ، حسودا سروقا، نماما، لحو حا، ذا فضول وضعك ، وكياد و مجانة . وإنما يحفظ عن جميع ذلك بحسن التأديب

ثم يشغل فى المكتب، فيتملم القرءان، وأحاديث الأخبار، وحكايات الأبرار وأحوالهم لينغرس فى نفسه حب الصالحين ويحفظ من الأشعار التى فيهاذكر العشق وأهله، ويحفظ من مخالطة الأدباء الذين يزعمون أن ذلك من الظرف ورقة الطبع، فإن ذلك يغرس فى قلوب الصبيان بذر الفساد

ثم مهما ظهر من الصبى خلق جميل ، وفعل محمود ، فينبنى أن يكرم عليه ، ويجازى عليه عيا يفرح به ، و يمدح بين أظهر الناس . فإن خالف ذلك فى بعض الأحوال مرة واحدة ، فينبغى أن يتغافل عنه ، ولا يهتك ستره ، ولا يكاشفه ، ولا يظهر له أنه يتصور أن يتجاسر أحد على مثله ، ولاسيما إذا ستره الصبى ، واجتهد فى إخفائه · فإن إظهار ذلك عليه ربحا يفيده جسارة ، حتى لا يبالى بالمكاشفة . فعند ذلك إن عادثانيا ، فينبغى أن يعاتب سرا ، ويعظم الأمر فيه ، ويقال له إياك أن تعود بعد ذلك لمثل هذا ، وأن يطلع عليك فى مثل ويعظم الأمر فيه ، ويقال له إياك أن تعود بعد ذلك لمثل هذا ، وأن يطلع عليك فى مثل هذا فتفتضح بين الناس . ولا تمكثر القول عليه بالعتاب فى كل حين ، فإنه يهون عليه سماع الملامة ، وركوب القبائح ، ويسقط وقع المكلام من قلبه

وليكن الأب حافظا هيبة الكلام معمه ، فلا يوبخه إلا أحيانا ، والأم تخوفه

بالأب، وتزجره عن القبانح

وينبغى أن يمنع عن النوم نهارا ، فإنه يورث الكسل . ولا يمنع منه ليلا . ولكن يمنع الفرش الوطيئة ، حتى تتصلب أعضاؤه ، ولا يسمن بدنه ، فلا يصبر عن التنعم . بل يعود الخشونة في الفرش والملبس والمطعم

وينبغى أن يمنع من كل ما يفعله فى خفية : فإنه لا يخفيه إلا وهو يعتقد أنه قبيح . • فإذا تعود ترك فعل القبيح

وبعود فى بعض النهار المشى والحركة والرياضة حتى لا يغلب عليه الـكسل. وبعود أن لا يكشف أطرافه ، ولا يسرع المشى ، ولا يرخى يديه ، بل يضمهما إلى صدره

ويمنع من أن يفتخر على أقرانه بشيء بما يملكه والداه ، أو بشيء من مطاعمه وملابسه أولوحه و دواته بل يمود التواضع والإكرام لكل من عاشره ، والتلطف فى الكلام معهم ويمنع من أن يأخذ من الصبيان شيئا بداله حشمة إن كان من أولاد المحتشمين بل يعلم أن الرفعة فى الإعطاء لافى الأخذ ، وأن الأخذلوم وخسة و دناءة ، وإن كان من أولاد الفقراء ، فيعلم أن الطمع والأخذ مهانة وذلة ، وأن ذلك من دأب الكلب و فإنه يبصبص فى انتظار لقمة والطمع فيها

وبالجلة يقبح إلى الصبيان حب الذهب والفضة ، والطمع فيهما : ويحذرمنهما أكثر من على الحيات والعقارب ، فإن آفة حب الذهب والفضة ، والطمع فيهما أضر من . آفة السموم على الصبيان . بل على الأكابر أيضا

وينبغى أن يعود أن لا يبصق فى مجلسه ، ولا يتمخط ، ولا يتناءب بحضرة غيره ، ولا يستدبر غيره ، ولا يضع رجلا على رجل ، ولا يضع كفه تحت ذفنه ، ولا يعمدرأسه بساعده ، فإن ذلك دليل الكسل . ويعلم كيفية الجلوس ، ويمنع كثرة الكلام ، ويبين له أن ذلك بدل على الوقاحة ، وأنه فعل أبناء النئام · ويمنع الهين رأسا ، صادقا كان أو كاذبا ، حتى لا يعتاد ذلك فى الصغر . ويمنع أن يبتدىء بالكلام ، ويمود أن لا يتكلم إلاجوابا وبقدر السؤال . وأن يحسن الاسماع مهما تكلم غيره ، ممن هوأ كبر منه سنا ، وأن يقوم لمن فوقه ، ويوسع له المكان ، ويجلس بين يديه :

و يمنع من لنو الكلام و فحشه ، ومن اللمن والسب ، ومن نخالطة من يجرى على لسانه شيء من ذلك . فإن ذلك يسرى لا محالة من القرناء السوء، وأصل تأديب الصبيان الحفظ من قرناء السوء

وينبغى إذا ضربه المعلم أن لا يكثر الصراخ والشغب ، ولا يستشفع بأحد ، بل يصبر ، ويذكر له أن ذلك دأب الشجمان والرجال ، وأن كثرة الصراخ دأب الماليك والنسوان وينبغى أن يؤذن له بعد الانصراف من الكتاب ، أن يلعب لعبا جميلا ، يستريح إليه من تعب المكتب ، بحيث لا يتعب في اللعب . فإن منع الصبي من اللعب ، وارهاقه إلى التعلم داعما ، عيت قلبه ، و يبطل ذكاءه ، و ينغص عليه العيش ، حتى يطلب الحيالة في الخلاص منه رأسا

وينبغى أن يعلم طاعة والديه ومعلمه ومؤدبه ، وكل من هو أكبرمنه سنا ، من قريب وأجنبى ، وأن ينظر إليهم بين الجلالة والتعظيم ، وأن يترك اللعب بين أيديهم

ومهما بلغ سن التميز ، فينبغى أن لا يسامح فى ترك الطهارة والصلاة ، ويؤمر بالصوم فى بعض أيام رمضان ، ويجنب لبس الديباج والحرير والذهب ، ويسلم كل ما يحتاج إليه من حدود الشرع ، ويخوف من السرقة وأكل الحرام ، ومن الخيانة والكذب والفحش وكل ما يغلب على الصبيان

فإذا وقع نشوه كذلك في الصبا، فهما قارب البلوغ ، أمكن أن يعرف أسرار هذه الأمور . فيذكر له أن الأطعمة أدوية ، وإنما المقصود منها أن يقوى الإنسان بها على طاعة الله عز وجل ، وأن الدنيا كلها لا أصل لها ، إذ لا بقاء لها ، وأن الموت يقطع نميما ، وأنها دار معر وأن الموت منتظر في كل ساعة . وأنها دار معر وأن الكوت منتظر في كل ساعة . وأن الكيس العاقل من تزود من الدنيا للآخرة ، حتى تعظم درجت عند الله تعالى ، ويتسع نعيمه في الجنان

فإذا كان النشوصالحا، كان هذا الكلام عند البلوغ و انعامؤ ثر اناجعا، يثنت فى قلبه كما يثبت النقش فى الحجر و إن و قع النشو محلاف ذلك، حتى ألف الصبى اللعب، والفحش و الوقاحة، وشره الطعام ، و اللباس ، و التزين ، و التفاخر ، نباقلبه عن قبول الحق ، نبوة الحائط عن التراب اليابس

فأوائل الأمور هي التي ينبغي أن تراعى ، فإن الصبي بجوهم، خلق قابلا للخير والشر جميعاً وإنما أبواه يميلان به إلى أحد الجانبين . قال صلى الله عليه وسلم (١) «كُلُّ مَوْلُودٍ يُولَدُ عَلَى الْفِطْرَةِ وَإِنَّمَا أَبُواهُ يُهُوِّدًا نِهِ أَوْ مُينَصِّرًا نِه أَوْ مُيمَجِّساً نِه »

قال سهل بن عبد الله التسترى ، كنت وأنا ابن ثلاث سنين أقوم بالليل ، فأنظر إلى صلاة خالى محمد بن سوار . فقال لى يوما ، ألا تذكر الله الذي خلقك ؟ فقلت كيف أذكره قال قل بقلبك عند تقلبك في ثيابك ثلاث مرات ، من غير أن تحرك به لسانك، الله معى الله ناظر إلى ، الله شاهد . فقلت ذلك ليالى ، ثم أعامته ، فقال قل في كل ليلة سبع مرات فقلت ذلك ، ثم أعامته . فقال قل ذلك كل ليلة إحــدى عشر مرة ، فقلته . فوقع في قلبي حلاوته . فلما كان بعد سنة ، قال لى خالى ، احفظ ماعلمتك ، ودم عليه إلى أن تدخل القبر فإنه ينفعك في الدنيا والآخرة . فلم أزل على ذلك سنين ، فوجدت لذلك حلاوة في سبرى ثم قال لى خالى يوما، ياسهل ، من كان الله ممه ، و ناظر إليه ، وشاهده ، أ يعصيه ؟ إياك والمعصية ، فكنت أخلو بنفسي . فبعثوا بي إلى المكتب ، فقلت إنى لأخشى أن يتفرق على هي : ولكن شارطوا المعلم أنى أذهب إليه ساعة فأتعلم . ثم أرجع . فضيت إلى الكتاب، فتعلمت القرءان وحفظته وأنا ابن ست سنين، أو سبع سنين، وكنت أصوم الدهم، وقوتى من خبز الشعير اثنتي عشرة سنة ، فوقعت لى مسألة وأنا ابن ثلاث عشرة سنة ، فسألت أهلى أن يبعثوني إلى أهل البصرة لأسأل عنها ، فأتيت البصرة ، فسألت علماءها ، فلم يشف أحد عني شيئا . فخرجت إلى عبادان إلى رجل يعرف بأبي حبيب حمزة ابن أبي عبد الله العباداني فسألته عنها ، فأجابني . فأقت عنده مدة ،أنتفع بكلامه، وأتأدب بآدابه . ثم رجعت إلى تستر ، فجعلت قوتى اقتصاداعلى أن يشترى لى بدر همن الشعير الفرق فيطحن و يخبز لي ، فأفطر عند السحر على أوقية كل ليلة ، بحتا بغير ملح ولا أدم ، فكات يكفيني ذلك الدره سنة ، ثم عزمت على أن أطوى ثلاث ليال ثم أفطر ليلة ، ثم خساء ثمسبما ثم خمسا وعشرين ليلة . فكنت على ذلك عشرين سنة . ثم خرجت أسيح في الأرض سنين ، ثم رجعت إلى تستر، وكنت أقوم الليل كله ماشاء الله تعالى . قال أحد ، غا رأيته أكل ألملخ حتى لقى ألله تعالى .

<sup>(</sup>١) حديث كل مونود بول على الفطرة \_ الحديث : متمنى عليه من حديث أبي هريرة

# بسيان

### شروط الإرادة ومقدمات المجاهدة وتدريج المريد في سلوك سبيل الرياضة

واعلم أن من شاهد الآخرة بقلبه مشاهدة يقين، أصبح بالضرورة مريداحرث الآخرة مشتاقا إليها ، سالكا سبلها ، مستهينا بنعيم ألدنيا ولذاتها . فإن من كانت عنده خرزة، فرأى جوهرة نفيسة ، لم يبق له رغبة في الخرزة ، ونويت إرادته في بيمهابالجوهمة ومن ليس مريدا حرث الآخرة ، ولا طالبا للقاءالله تعالى ، فهو لعدم إيمانه باللهواليومالآخر.ولست أعنى بالإيمان حديث النفس، وحركة اللسان بكلمتي الشهادة، من غير صدق وإخلاص، فإِن ذلك يضاهي قول من صدق بأن الجوهرة خير من الخرز ، إلاأ نه لا يدري من الجوهرة إلا لفظها ، وأما حقيقتها فلا . ومثل هذا المصدق ، إذا ألف الخرزة قد لا يتركها ، ولا يعظم اشتياقه إلى الجوهرة . فإذاً: المانع من الوصول عدم السلوك، والمانع من السلوك عدم الإرادة ، والمانع من الإرادة عدم الإيمان ، وسبب عدم الإيمان عدم الهداة والمذكرين والعلماء بالله تعالى ، الهادين إلى طريقه ، والمنهين على حقارة الدنيا وانقراضها ، وعظم أمر الآخرة وداومها · فالخلق غافلون ، قد انهمكوا في شهواتهم ، وغاصوا في رقدتهم . وليس في علماء الدين من ينبههم . فإن تنبه منهم متنبه ، عجز عن سلوك الطريق لجهله. فإِن طلب الطريق من العامـــاء ، وجــدهم ماثلين إِلى الهموى ، عادلين عن نهج الطريق . فصار ضعف الإرادة ، والجهل بالطريق ، ونطق العلماء بالهوى وسببا لخلو طريق الله تعالى عن السالكين فيه . ومهماكان المطلوب محجوبا.والدليلمفقودا ، والهوىغالبا،والطالب غافلا، امتنع الوصول، وتعطلت الطرق لا محالة. فإن تنبه متنبه من نفسه، أو من تنبيه غيره ، وأنبعث له إرادة في حرث الآخرة وتجارتها ، فينبغي أن يعلم أن له شروطا لابد من تقديمها في بداية الإرادة ، وله معتصم لابد من التمسك به ، وله حصن لابد من التحصن به ، ليأمن من الأعداء القطاع لطريقه ، وعليـه وظائف لابد من ملازمتها في وقت ساوك الطريق أما الشروط التي لابد من تقديمها في الإِرادة ، فهي رفع السد والحجاب الذي بينه وبين الحق . فإن حرمان الخلق عن الحق ، سببه تراكم الحجب ، ووقوع السد على الطريق . قال الله تعالى ( وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِ بِهِمْ سَدًّا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدًّا فَأَغْشَيْنَاهُمْ فَهُمْ لاَ يُبْصِرُونَ (١) والحاد بين المريد وبين الحق أربعة ، المال ، والجاه ، والتقليد ، والمعصية

و إنما يرفع حجاب المال بخروجه عن ملكه ٬ حتى لايبقى له إلا قدر الضرورة . فما دام يبتى له درهم يلتفت إليه قلبه ، فهو مقيد به ، محجوب عن الله عز وجل

و إنما يرتفع حجاب الجاه بالبمد عن موضع الجاه ، بالتواضع و إيثار الخمول ، والهرب من أسباب الذكر ، وتماطى أعمال تنفر قلوب الخلق عنه

وإنما يرتفع حجاب التقليد بأن يترك التعصب للمذاهب، وأن يصدق بمنى قوله لا إله إلا الله ، محمد رسول الله ، تصديق إعان ، ويحرص في تحقيق صدقه بأن يرفع كل معبود له سوى الله تعالى . وأعظم معبود له الهوى ، حتى إذا فعل ذلك ، انكشف له حقيقة الأمر في معنى اعتقاده الذي تلقفه تقليدا . فينبنى أن يطلب كشف ذلك من المجاهدة ، لامن المجادلة . فإن غلب عليه التعصب لمعتقده ، ولم يبق في نفسه متسع لغيره ، صار ذلك قيدا له وحجابا . إذ ليس من شرط المريد الانتهاء إلى مذهب معين أصلا

وأما المصية فهى حجاب، ولا يرفعها إلا التوبة والخروج من المظالم، وتصميم العزم على ترك العود، وتحقيق النسدم على مامضى، ورد المظالم، وإرضاء الخصوم. فإن من لم يصحح التوبة، ولم يهجر المعاصى الظاهرة، وأراد أن يقف على أسرار الدين بالمكاشفة كان كمن يريد أن يقف على أسرار القرءان وتفسيره، وهو بعد لم يتعلم لغسة العرب. فإن ترجمة عربية القرءان لابد من تقديمها أولا، ثم الترقى منها إلى أسرار معانيه. فكذلك لابد من تصحيح ظاهر الشريعة أولا وآخرا، ثم الترقى إلى أغوارها وأسرارها

فإذا قدم هذه الشروط الأربعة ، وتجرد عنالمال والجاه ،كانكن تطهرو توضأ ورفع الحدث ، وصار صالحا للصلاة . فيحتاج إلى إمام يقتدى به . فكذلك المريد ، بحتاج إلى شيخ وأستاذ يقتدى به لامحالة ، ليهديه إلى سواء السبيل . فإن سبيل الدين غامض ،

<sup>(</sup>۱) پس : ۹

وسبل الشيطان كثيرة ظاهرة. فن لم يكن له شيخ يهديه قاده الشيطان إلى طرقه لامحالة. فن سلك سبل البوادى المهلكة بغير خفير ، فقد خاطر بنفسه وأهلكها ويكون المستقل بنفسه كالشجرة التى تنبت بنفسها ، فإنها تجف على القرب . وإن بقيت مدة وأورقت لم تثمر ، فعتصم المريد بعد تقديم الشروط المذكورة شيخه ، فليتمسك به تمسك الأعمى على شاطىء النهر بالقائد ، بحيث يفوض أمره إليه بالكلية ، ولا يخالفه فى ورده ولا صدره ولا يبقى فى متابعته شيئا ولا يذر . وليعلم أن نفعه فى خطأ شيخه لو أخطأ ، أكثر من نفعه فى صواب نفسه لو أصاب

فإذا وجد مثل هذا المعتصم ، وجب على معتصمه أن يحميه ويعصمه بحصن حصين ، يدفع عنه قواطع الطريق ، وهو أربعة أمور . الخلوة ، والصمت ، والجوع ، والسهر .وهذا يحصن من القواطع . فإن مقصود المريد إصلاح قلبه ، ليشاهد به ربه ، ويصلح لقربه

أما الجوع ، فإنه ينقص دم القلب ويبيضه ، وفي يباصه نوره . ويديب شحم الفؤاد ، وفي ذوبانه رقته ، ورقته مفتاح المكاشفة ، كما أن قساوته سبب الحجاب . ومهما نقص دم القلب ، ضاق مسلك العدو فإن مجاريه العروق الممتلئة بالشهوات . وقال عيسى عليه السلام يامعشر الحواريين جوعوا بطو كم ، لمل قلو بكم ترى ربكم وقال سهل بن عبدالله التسترى ماصار الأبدال أبدالا إلا بأربع خصال ، بإخماص البطون ، والسهر ، والصمت ، والاعتزال عن الناس

ففائدة الجوع فى تنوير القلب أمر ظاهر ، يشهد له التجربة .وسيأتى بياروجه التسريج فيه فى كتاب كسر الشهو تين

وأما السهر ، فإنه يجلو القلب ، ويصفيه وينوره ، فيضاف ذلك إلى الصفاء الذى حصل من الجوع ، فيصير القلب كالكوكب الدرى ، والمرآة المجلوة ، فيلوح فيه جمال الحق ، ويشاهد فيه رفيع الدرجات في الآخرة ، وحقارة الدنيا وآفاتها · فتتم بذلك رغبته عن الدنيا وإقباله على الآخرة .

والسهر أيضا نثيجة الجوع ، فإن السهر مع الشبع غير ممكن. والنوم يقسي القلب و يميته

الاً إذا كان بقدر الضرورة ، فيكون سبب المكاشفة لأسرار الغيب . فقد قيل فى صفة الأبدال ، إن أكلهم فاقة ، ونومهم غلبة ، وكلامهم ضرورة . وقال ابر اهيم الخواص رحمه الله، أجمع رأى سبمين صديقا على أن كثرة النوم من كثرة شرب الماء

وأما الصمت ، فإنه تسهله العزلة ، ولكن المعتزل لا يخلو عن مشاهدة من يقوم له بطعامه وشرابه وتدبير أمره ، فينبنى أن لا يشكلم إلا بقدر الضرورة . فإن الكلام يشغل القلب ، وشره القلوب إلى الكلام عظيم ، فإنه يستروح إليه ، ويستثقل التجرد للذكر والفكر ، فيستريح إليه ، فالصمت يلقح العقل ، ويجلب الورع ، ويعلم التقوى

وأما الخلوة ، ففائدتها دفع الشواغل ، وضبط السمع والبصر ، فإنهما دهليز القلب ، ومقصود والقلب في حكم حوض تنصب إليه مياه كريهة كدرة قذرة ، من أنهار الحواس . ومقصود الرياضة تفريغ الحوض من تلك المياه ، ومن الطين الحاصل منها ، ليتفجر أصل الحوض ، فيخرج منه الماء النظيف الطاهر . وكيف يصح له أن ينزح الماء من الحوض ، والأنهار مفتوحة إليه ، فيتجدد في كل حال أكثر مما ينقص . فلابد من ضبط الحواس إلاعن قدر الضرورة ، وليس يتم ذلك إلا بالخلوة في بيت مظلم . وإن لم يكن له مكان مظلم ، فليف رأسه في جيبه ، أو يتدثر بكساء أو إزار ، فني مثل هذه الحالة يسمع نداء الحق ، ويشاهد جلال الحضرة الربوية . أما ترى أن نداء رسول الله صلى الله عليه وسلم بلغه وهو على مثل هذه الصفة ، (١) فقيل له (ياأيمًا المؤرد) (ياأيمًا الألدَّ ثر (٢))

فهذه الأربعة جنة وحصن ، بها تدفع عنه القواطع ، وتمنع العوارض القاطعة للطريق فا ذاك ، اشتغل بعده بسلوك الطريق . و إنما سلوكه بقطع العقبات ، ولاعقبة على طريق الله تعالى إلا صفات القلب ، التي سببها الالتفات إلى الدنيا. وبعض تلك العقبات أعظم من بعض . والترتيب في قطعها ، أن يشتغل بالأسهل فالأسهل ، وهي تلك العيفات

<sup>(</sup>۱) حدیث بدی و رسول الله صلی الله علیه و سلم و هو مدثر فقیل له یا آیها المدثر : متفق علیه من حدیث جابر جاورت بحراء فلما قضیت جو اری هبطت فنو دیت فنظرت عن پینی - الحدیث : و فیه فا تمت خدیجة فقلت دثروی و صبوا علی الماء بار دافد ثروی و صبوا طی ماء بار دافد ثروی و صبوا طی ماه بار دافت ترماوی و ماه با تماوی و تماو

<sup>(</sup>١) المزمل: ١ (٢) المدثر: ١

أعنى أسرار العلائق ، التى قطعها فى أول الإِرادة وآثارها ، أعنى المال ، والجاه ، وحب الدنيا والالتفات إلى الخلق ، والتشوف إلى المعاصى . فلا بدأن يخلى الباطن عن آثارها ، كما أخلى الظاهر عن أسبابها الظاهرة . وفيه تطول المجاهدة . ويختلف ذلك باختلاف الأحوال . فرب شخص قد كنى أكثر الصفات ، فلا تطول عليه المجاهدة . وقدذكر نا أن طربق المجاهدة مضادة الشهوات ، ومخالفة الهوى ، فى كل صفة غالبة على نفس المريد كما سبق ذكره

فإذا كنى ذلك ، أو ضعف بالمجاهدة ، ولم يبتى فى قلبه علاقة ، شغله بعد ذلك بذكر يلزم قلبه على الدوام و يمنعه من تكثيرالأوراد الظاهرة ، بل يقتصر على الفرائض والرواتب و يكون ورده ورداً واحداً ، وهو لباب الأوراد و ثمرتها ،أعنى ملازمة القلب لذكر الله تعالى بعد الخلو من ذكر غيره . ولا يشغله به مادام قلبه ملتفتا إلى علائقه . قال الشبلى للحصرى إن كان يخطر بقلبك من الجمعة التي تأتيني فيها ، إلى الجمعة الأخرى ، شيء غير الله تعالى فرام عليك أن تأتيني

وهذا التجرد لا يحصل إلا مع صدق الإرادة ، واستيلاء حب الله تمالى على القلب ، حتى يكون في صورة العاشق المستهتر ، الذي ليس له إلاهم واحد . فإذا كان كذلك ، ألزمه الشيخ زاوية ينفرد بها ، ويوكل به من يقوم له بقدر يسير من القوت الحلال . فإن أصل طريق الدين القوت الحلال . وعند ذلك يلقنه ذكرا من الأذكار ، حتى بشغل به لسانه وقلبه في الدين القوت الحلال ، أو مبحان الله سبحان الله ، أو مايراه الشيخ من الكلمات فيجلس ويقول مثلا ، الله الله ، أو مبحان الله سبحان الله ، أو مايراه الشيخ من الكلمات فلا يزال يواظب عليه ، حتى تسقط حركة الاسان ، وتكون الكلمة كأنها جارية على اللسان من غير تحريك . ثم لا يزال يواظب عليه ، حتى بسقط الأثر عن اللسان ، وتبقى صورة اللفظ في القاب . ثم لا يزال كذلك ، حتى يمحى عن القلب حروف اللفظ وصورته ، وتبق حقيقة معناه لا زمة للقلب ، حاضرة معه ، غالبة عليه ، قد فرغ عن كل ماسواه . لأن القلب إذا منال بشكر الله تمالى ، وهو المقصود ، خلا لا عن غيره أى شيء كان . فإذا اشتغل بذكر الله تمالى ، وهو المقصود ، خلا لا عن غيره

وعند ذلك يلزمه أن يراقب وساوس القلب ، والخواطر التي تنملق بالدنيا ، ومايتذكر فيه مما قد مضى من أحواله وأحوال غيره . فإنه مهما لشتغل بشيء منه ولو في لحظة ،

خلا قلبه عن الذكر في تلك اللحظة . وكان أيضا نقصانا . فليجتهد في دفع ذلك

ومهما دفع الوساوس كلها ورد النفس إلى هذه الكلمة ، جاءته الوساوس من هذه الكلمة . وأنها ماهى ، وما منى قولنا الله ، ولأى معنى كان إلها وكان معبودا . ويعتريه عند ذلك خواطر تفتح عليه باب الفكر . وربما يرد عليه من وساوس الشيطان ماهو كفر وبدعة . ومهما كان كارها لذلك ، ومتشمر الإماطته عن القلب ، لم يضره ذلك . وهي منقسمة إلى ما يعلم قطعا أن الله تعالى منزه عنه ، ولحكن الشيطان يلتى ذلك فى قلبه ، ويجريه على خاطره ، فشرطه أن لا يبالى به ، ويفزع إلى ذكر الله تعالى ، ويبتهل إليه ليدفعه عنه ، كا قال تعالى تعالى : ( وَ إِمّا يَنْزُ عَنّاكُ مِنَ الشّيطان تَرْغُ فَاسْتَعِذْ بِاللهِ إِنّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ( ) وقال تعالى ( إِنّا الّذِينَ اتّقَوْا إِذَا مَسَّمُمْ طَارُفُ مِنَ الشّيطان تَذَكّرُ وا فَإِذَا هُمْ مُبْصِرُونَ ( ) و إلى مايشك فيه ، فينبنى أن يعرض ذلك على شيخه . بل كل ما يجد فى قلبه من الأحوال ، من مايشك فيه ، فينبنى أن يعرض ذلك على شيخه . بل كل ما يجد فى قلبه من الأحوال ، من فترة أو نشاط ، أو التفات إلى علقة ، أو صدق فى إرادة ، فينبغى أن يظهر ذلك لشيخه ، فان يستره عن غيره ، فلا يطلع عليه أحدا

ثم إن شيخه ينظر في حاله ، ويتأمل في ذكائه وكياسته ، فلوعلم أنه لو تركه وأمره بالفكر تنبه من نفسه على حقيقة الحق ، فينبغى أن يحيله على الفكر ، ويأمره بملازمته، حتى يقذف في قلبه من النور ما يكشف له حقيقته . وإن علم أن ذلك مما لايقوى عليه مثله ، رده إلى الاعتقاد القاطع ، بما يحتمله قلبه من وعظ وذكر ودليل قريب من فهمه وينبنى أن يتأنق الشيخ ويتلطف به ، فإن هذه مهالك الطريق ومواضع أخطارها . فكم من مريد اشتغل بالبطالة ، بالرياضة ، فغلب عليه خيال فاسد لم يقو على كشفه . فانقطع عليه طريقه ، فاشتغل بالبطالة ، وسلك طريق الإباحة ، وذلك هو الهلاك العظيم . ومن تجرد للذكر ، ودفع العلائق الشاغلة عن قلبه ، لم يخل عن أمثال هذه الأفكار . فإنه قدركب سفينة الخطر . فإن سلم كان من ملوك الدين ، وإن أخطأ كان من الهالكين . ولذلك قال صلى الله عليه وسلم ملوك الدين ، وإن أخطأ كان من الهالكين . ولذلك قال صلى الله عليه وسلم

لان الاعراف : و و (٢) الاعراف : ٢٠٠

(۱) «عَلَيْكُمْ بِدِينِ أَلْمَجاً بِّنِ ، وهو تلق أصل الإعان وظاهر الاعتقاد بطريق التقليد، والاستغال بأعمال الخير. فإن الخطر في المعدول عن ذلك كثير ، ولذلك قيل بجب على الشيخ أن يتفرس في المريد فإن لم يكن ذكيا فظنا، متمكنا من اعتقاد الظاهر، لم يشغله بالذكر والفكر ، بل يرده إلى الأعمال الظاهرة، والأوراد المتواترة . أو يشغله مخدمة المتجردين للفكر ، لنشمله بركتهم . فإن العاجز عن الجهاد في صف القتال ينبغي أن يسق القوم ، ويتعهد دوابهم ، ليحشر يوم القيامة في دم متهم و تعمه بركتهم ، و إن كان لا يبلغ درجتهم

ثم المريد المتجرد للذكر والفكر ، قد يقطمه قواطع كثيرة، من المعجب والرياء والفرح عاينكشف له من الأحوال ، وما يبدو من أوائل الكرامات . ومهما التفت إلى شيء من ذلك ، وشغلت به نفسه ، كان ذلك فتورا في طريقه ووقوفا . بل ينبني أن يلازم حاله جملة عمره ، ملازمة العطشان الذي لا ترويه البحار ولو أفيضت عليه . ويدوم على ذلك ، ورأس ماله الا نقطاع عن الخلق إلى الحق والخلوة . قال بعض السياحين ، قلت لبعض الأبدال المنقطعين عن الخلق ، كيف الطريق إلى التحقيق ؟ فقال أن تكون في الدنيا كأنك عابر طريق . وقال مرة ، قلت له دلني على عمل أجد قلي فيه مع الله تمالي على الدوام . فقال لى لا تنظر إلى الخلق ، فإن النظر إليهم ظلمة . قلت لابد لى من ذلك ، قال فلا تسمع كلامهم فإن كلامهم قسوة . قلت لابدلى من ذلك . قال فلا تمامهم ، فإن السكون إليهم هلكة . فأن بين أظهر هم لابدلى من معاملتهم . قال فلا تسكن إليهم ، فإن السكون إليهم هلكة . قلت قلت هذا لعلة . قال ياهذا ، أتنظر إلى الفافلين ، وتسمع كلام الجاهلين ، وتعامل البطالين قلت هذا لعلة . قال ياهذا ، أتنظر إلى الفافلين ، وتسمع كلام الجاهلين ، وتعامل البطالين و تريد أن تجد قلبك مع الله تعالى على الدوام ! هذا مالا يكون أبدا

فإذاً: منتهى الرياضة أن يجد قلبه مع الله تعالى على الدوام . ولا يمكن ذلك إلا بأن يخلو عن غيره . ولا يخلو عن غيره إلا بطول المجاهدة · فإذا حصل قلبه مع الله تعالى ، انكشف عن غيره . ولا يخلو عن غيره إلا بطول المجاهدة · فإذا حصل قلبه مع الله تعالى ، انكشف

<sup>(</sup>۱) حديث علم المستخم بدين العجائز: قال ابن طاهر في كتاب التذكر ة هذا اللفظ تداوله العامة ولم أقف له على أصل يرجع إليه من رواية صحيحة ولاسقيمة حتى رأيت حديث محمد بن عبد الرحمن بن السلمانى عن بن عمر عن النبى صلى الله عليه وسلم إذا كان في آخر الزمان واختلفت الأهواء فعليكم بدين أهل البادية والنساء وابن السلماني له عن أبيه عن ابن عمر نسخة كان يهم بوضعها بدين أهل البادية والنساء وابن السلماني له عن أبيه عن ابن عمر نسخة كان يهم بوضعها انهى وهذا اللفظ من هذا الوجه رواه حب في الضعفاء في ترحمة بن السلماني والله أعلم

له جلال الحضرة الربوبية ، وتجلى له الحق ، وظهر له من لطائف الله تعالى ما لا بجوز أن يوصف ، بللا يحيط به الوصف أصلا. وإذا انكشف للمريد شيء من ذلك ؟ فأعظم القواطع عليه أن يتكلم به وعظا ونصحا ، ويتصدى للتذكير ، فتجد النفس فيه لذة ليس وراءها لذة فتدعوه تلك اللذة إلى أن يتفكر في كيفية إراد تلك الماني ، وتحسين الألفاظ المعرة عنها ، وترتيب ذكرها ، وتزيينها بالحكايات وشواهد القرءان والأخبار ، وتحسين صنعة المكلام، لتميل إليه القلوب والأسماع. فرعا يخيل إليه الشيطان أن هذا إحياء منك لقلوب الموتى الغافلين عن الله تعالى ، و إنما أنت واسطة بين الله تعالى و بين الخلق ، تدعو عباده إليه، ومالك فيه نصيب، ولا لنفسك فيه لذة . ويتضح كيد الشيطان بأن يظهر في أقرانه من يكون أحسن كلامامنه ، وأجزل لفظا ، وأقدر على استجلاب قلوب العوام · فإنه يتحرك في باطنه عقرب الحسد لا محالة ، إن كان محركه كيدالقبول. وإن كان محركة هو الجق حرصا على دعوة عبادالله تعالى إلى صراطه المستقيم ،فيعظم به فرحه ، ويقول الحمد لله الذي عضدني وأيدني بمن وازرني على إصلاح عباده كالذي وجب عليه مثلا أن يحمل ميتاليدفنه إذ وجده ضائعاً ، وتتعين عليه ذلك شرعاً • فجاء من أعانه عليه ، فإنه يفرح به ، ولا يحسد من يعينه. والغافلون موتى القلوب، والوعاظ ۾ المنبهون والمحيون لهم، فني ڪثرتهم استرواح وتناصر، فينبغي أن يعظم الفرح بذلك، وهــذا عزيز الوجــود جدا . فينبغي أن يكون المريد على حدر منه ، فإنه أعظم حبائل الشيطان في قطع الطريق على من انفتحت له أوائل الطريق. فإن إيثار الحياة الدنيا طبع غالب على الإِنسان، وَلذلكِ قال الله تمالى ( بَلُ أَتُو ثِيرُ ونَ الخياةَ الله نيا (١٦) ثم بين ان الشر قديم في الطباع ، وأن ذلك مذكور ف الكتب السالفة فقال (إنَّ هَــذَا لَني الصُّحُفِ الْأُولَى صُحُفِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى (٢)) فهذا منهاج رياضة المرمد وتربيته في التدريج إلى لقاء الله تمالي

فأما تفصيل الرياضة في كل صفة ، فسيأتي . فإن أغلب الصفات على الإنسان بطنه و فرجه ولسانه و أعنى به الشهوات المتعلقة بها ثم الغضب الذي هو كالجند لحمايةالشهوات · ثممهما أحب الإنسان شهوة البطن والفرج . وأنس بهما ، أحب الدنيا ، ولم يتمكن منها الابالمال

<sup>(</sup>١) الأعلى: ١٦ (١) الأعلى: ١٨

والجاه. وإذا طلب المال والجاه عدت فيه الكبر والعجب والرياسة. وإذا ظهر ذلك ، لم تسمح نفسه بترك الدنيا رأسا ، وتمسك من الدين بما فيه الرياسة ، وغلب عليه الغرور فلهذا وجب علينا بعد تقديم هذين الكتابين ، أن نست ممل ربع المهلكات بثمانية كتب إن شاء الله تعالى . كتاب في كسر شهوة البطن والفرج ، وكتاب في آفات اللسان وكتاب في كسر الغضب والحقد والحسد ، وكتاب في ذم الدنيا وتفصيل خدعها ، وكتاب في كسر حب المال وذم البخل ، وكتاب في ذم الرياء وحب الجاه ، وكتاب في ذم الكبر والمحب . وكتاب في موافع الغرور . وبذكر هذه المهلكات ، وتعليم طرق المعالجة فيها ، يتم غرضنا من ربع المهلكات إن شاء الله تعالى ، فإن ماذكر ناه في الكتاب الأول فيها ، يتم غرضنا من ربع المهلكات إن شاء الله تعالى ، فإن ماذكر ناه في الكتاب الأول فيها ، يتم غرضنا من ربع المهلكات إن شاء الله تعالى ، فإن ماذكر ناه في الكتاب الأول في هذه المهلكات والمنجيات . وماذكر ناه في الكتاب الأنه تعالى ، هو إشارة كلية إلى طريق تهذيب الأخلاق ، ومعالجة أمراض القلوب أما تفصيلها فإنه يأتى في هذه الكتب إن شاء الله تعالى

تم كتاب رياضة النفس وتهذيب الأخلاق ، بحمد الله وعونه وحسن توفيقه يتاوه إن شاء الله تعالى كتاب كسر الشهوتين ، والحمد لله وحده وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه ، وعلى كل عبد مصطنى من أهل الأرض والسماء ، وما توفيق إلابالله عليه توكلت وإليه أنيب م

كناب كسرالث موتين

#### مناب كسراك موتين

## وهو الكتاب الثالث من دبع المهلكات بـــــماندالرحنالرحيم

الحمد لله المنفرد بالجلال في كبريائه وتعاليه، المستحق التحديد والتقديس والنسبيح والتنزيل القائم بالمعدل فيما يبرمه ويقضيه ، المتطول بالفضل فيما ينم به ويسديه ، المتكفل بحفظ عبده في جميع موارده ومجاريه ، المنم عليه بما يزيد على مهمات مقاصده بل بما بني بأماليه فهو الذي يرشده ويهديه ، وهو الذي يعته ويحييه ، وإذا مرض فهو يشفيه ، وإذا ضعف فهو يقويه ، وهو الذي يوفقه المطاعة ويرتضيه ، وهو الذي يطعمه ويسقيه ، ويحفظه من المملاك ويحديه ، ويحرسه بالطعام والشراب عمايهلكه ويرديه ، ويمكنه من القناعة بقليل القوت ويقربه حتى تضيق به مجارى الشيطان الذي يناويه ، ويكسر به شهوة النفس التي تعاديه ، فيدفع شرها ثم يعبد ربه ويتقيه ، هذا بعد أن يوسع عليه ما يلتذ به ويشتهيه ، ويكثر عليه ما يهيج بواعثه ويؤكد دواعيه ، كل ذلك يمتحنه به ويبتليه ، فينظر كيف يؤثره على ما يهواه وينتحيه ، وكيف يحفظ أوامره وينتهى عن نواهيه ، ويواظب على طاعته وينزجر عن معاصيه . والصلاة على محمد عبده النبيه ، ورسوله الوجيه ، صلاة تزلفه وتحظيه وترفع منزلته وتعليه ، وعلى الأبرار من عترته وأقربيه ، والأخيار من صابته وتابسه وتابسه

أمابعد: فأعظم المهلكات لابن آدم شهوة البطن ، فبها أخرج آدم عليه السلام وحواء من دارالقرار ، إلى دار الذل والافتقار إذ نهيا عن الشجرة، فغلبتهما شهواتهما حتى أكلامنها فبدت لهماسو آتهما . والبطن على التحقيق ينبوع الشهوات ، ومنبت الأدواء والآفات إذ يتبعها شهوه الفرج ، وشدة الشبق إلى المنكوحات . ثم ندع سهوه الطعام والنكاح شدة الرغبة في الجاة والمال ، اللذين هما وسيلة إلى التوسع في المنكوحات والمطعومات . ثم يقبع استكثار المال والجاه أنواع الرعونات ، وضروب المنافسات والمحاسدات . ثم يتولد بينهما استكثار المال والجاه أنواع الرعونات ، وضروب المنافسات والمحاسدات . ثم يتولد بينهما

آفة الرياء ، وغائلة التفاخر والتكائر والسكبرياء . ثم يتداعى ذلك إلى الحقدوالحسد موالعداوة والبغضاء . ثم يفضى ذلك بصاحبه إلى افتحام البغي والمنكر والفحشاء . وكل ذلك ثمرة إهمال المعدة ، وما يتولد منها من بطر الشبع والامتلاء . ولو ذلل العبد نفسه بالجوع ، وضيق عبارى الشيطان ، لأذعنت لطاعة الله عز وجل ، ولم تسلك سبيل البطر والطفيان ، ولم ينجر به ذلك إلى الانهماك في الدنيا ، وإيثار العاجلة على العقبي ، ولم يتكالب كل هذا التكالب على الدنيا

وإذا عظمت آفة شهوة البطن إلى هذا الحد، وجب شرح غوائلها وآفاتها ، تحذيراً منها ، ووجب إيضاح طريق المجاهدة لها ، والتنبيه على فضلها ، ترغيبا فيها . وكذلك شرح شهوة الفرج ، فإنها تابعة لها ،

و يحن نوضح ذلك بمون الله تمالى فى فصول يجممها بيان فضيلة الجوع ، ثم فوائده ، ثم طريق الرياضة فى كسر شهوة البطن ، بالتقليل من الطعام والتأخير ، ثم بيان اختلاف حكم الجوع وفضيلته ، باختلاف أحوال الناس ، ثم بيان الرياضة فى ترك الشهوة ، ثم القول فى شهوة الفرج ، ثم بيان ما على المريد فى ترك النزويج وفعله ، ثم بيان فضيلة من يخالف شهوة البطن والفرج والمين

### بسيان

#### فضيلة الجوع وذم الشبع

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) « جَاهِدُوا أَ نَفُسَكُمْ بِالْجُوْعِ وَٱلْعَطَشِ فَإِنَّ اللهِ مِنْ جُوعِ الْعَطَشِ فَإِنَّ اللهِ مِنْ جُوعِ مَا اللهِ مِنْ جُوعِ اللهِ عليه وسلم (٢) « لاَيَدْخُلُ مَلَكُوتَ وَعَطَشِ » وقال ابن عباس ، قال النبي صلى الله عليه وسلم (٢) « لاَيَدْخُلُ مَلَكُوتَ

#### ﴿ كتاب كمر الشهونين ﴾

<sup>(</sup>١) حديث جاهدوا أنفكم بالجوع والعطش : لم أجد له أصلا

<sup>(</sup> ٧ ) حديث ابى عباس لايدخل ملكوت السموات من ملا بطنه : لم أجده أيصا

السَّمَاء مَنْ مَلاَ يَطِنَّهُ ﴾ وقيل يارسول الله ، (١) أى الناس أفضل ؟قال « مَنْ قَلَّ مَطْعَمُهُ وَصَلَّحِكُهُ وَرَّضِيَّ بِمَا يَسْتُرُ بِهِ عَوْرَتَهُ ﴾ وقال النبي صلى الله عليه وسلم (٢) « سَيَّدُ الْأَعْمَالِ وَصَلَّحِكُهُ وَرَّضِيَّ بِمَا يَسْتُرُ بِهِ عَوْرَتَهُ ﴾ وقال النبي صلى الله عليه وسلم (٢) « سَيَّدُ الله صلى الله عليه وسلم (الله عليه وسلم الله صلى الله عليه وسلم (١) « الْهَنْمُوا وَكُلُوا وَاشْرَبُوا فِي أَنْصًا فِ النَّهُ طُونَ وَإِنَّهُ جُزْء مِنَ النَّهُوّة ﴾ عليه وسلم (١)

وقال الحسن ، قال النبي صلى الله عليه وسلم ( ) « أَلْفِكُرُ نَصْفُ ٱلْعِبَادَةِ وَ قِلَّةُ الطَّعَامِ
هِي ٱلْعِبَادَةُ » وقال الحسن أيضا ، ( ) قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « أَ فَضَلَكُمْ عِنْدَ
الله مَنْزِلَةً يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ أَطُولُكُمْ جُوعًا وَ تَفَكُرًا فِي اللهِ سُبْحَانَهُ وَأَ بِغَضُكُمْ عِنْدَ اللهِ
عَنْ وَجَلَّ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ كُلُّ نَوُمٍ مَا لَيْهِ مَرُوبٍ »

وفى ألجبر أن الذي صلى الله عليه وسلم (٢) كان يجوع من غير عور ، أى مختارا لذلك وفال صلى الله عليه وسلم (٧) « إِنَّ اللهَ تَعَالَى بُبَاهِى اللَّهِ لِكُلَّةَ بَنْ قَلَّ مَطْعَمُهُ وَمَشْرَ بُهُ في اللَّهُ نَيَا يَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى انْظُرُ وا إِلَى عَبْدِى أَ بَتَكَيْتُهُ بِالطَّعَامِ وَالشّرَابِ في الدُّنيا فَصَبَرَوَ مَرَ كَهُمَا الدُّنيا يَقُولُ الله نيا فَصَبَرَوَ مَرَ كَهُمَا أَنْ مُنافَدُوا يَامَلاً إِنْ تَعَلَيْهُ وَاللَّهُ مِنَا الله عَلَيْهِ وَاللَّهُ مِنَا الله عَلَيْهِ وَاللَّهُ مِنَا الله عَلَيْهِ وَسلم (١) « لاَ تَعَيّمُوا أَلْقُلُوبَ بِكُثْرَةِ الطّمَامِ وَالشّرَابِ فَإِنَّ أَلْقَلْبَ كَالرَّرْعِ يَمُوتُ إِذَا عَلَيْهِ وَسلم (١) « لاَ تَعَيّمُوا أَلْقُلُوبَ بِكُثْرَةِ الطّمَامِ وَالشّرَابِ فَإِنَّ أَلْقَلْبَ كَالرَّرْعِ يَمُوتُ إِذَا عَلَيْهِ وَسلم (١) « لاَ تَعَيْمُوا صلى الله عليه وسلم (١) « مَامَلاً ابْنُ آدَمَ وَعَاءً شَرًا مِنْ بَطْنِهِ حَسْبُ

<sup>(</sup>١) حديث أى الناس أفضل قال من قل طعمه وضحكه ورضى بما يستر عورته : يأتى الـكلام عليه وعلى ما سده من الأحاديث

<sup>(</sup> ٢ ) حديث سيد الأعمال الجوع وذل النفس لماس الصوف

<sup>(</sup>٣) حديث أبي سعيد الحدري البسوا واشربوا وكلوا في أنصاف البطون

<sup>(</sup>٤) حديث الفكر نصف العبادة وقلة الطعام هي العبادة

<sup>(</sup> ٥ ) حديث الحسن أفضلكم عند الله أطولكم جوعاو تفكرا \_ الحديث : لم أجد لهذه الأحاديث المتقدمة أصلا

<sup>(</sup>٦) حديث كان يجوع من غير عوز أى مختارا لذلك : البيهتي في شعب الأيمان من حديث عائشة قالت لوشئنا أن نشبع لشبعنا ولكن محمدا صلى الله عليه وسلم كان يؤثر على نفسه وأسناده معضل

<sup>(</sup>٧) حديث إن الله يباهي الملائكة بمن قل طعمه في الدنيا ـ الحديث : ابن عدى في الـ كامل وقد تقدم في الصيام

<sup>(</sup> ٨ ) حديث لاتميتوا القلب بكثرة الطعام والشراب ــ الحديث : لم أقف له على أصل

<sup>(</sup> ٩ ) حديث ماملاً ابن آدم وعاء شرا من بطنه ـ الحديث : ت من حديث المقدام وقد تقدم .

ابْنَ آدَمَ لُقَيْهَاتُ مُقِمْنَ صُلْبَهُ وَإِنْ كَأَنَ لَابُدًّ فَأَعِلاً فَثُلُثُ لِطَعَامِهِ وَأُثُلُثُ لِشَرَابِهِ وَثُلُثُ لِشَرَابِهِ وَثُلُثُ لِشَرَابِهِ وَثُلُثُ لِشَرَابِهِ وَثُلُثُ لِنَفَسِهِ »

وفى حديث أسامة بن زيد، وحدّيث أبي هريرة (١) الطويل ، ذكر فضيلة الجوع إذ قال فيه د إِنَّ أَقْرَبَ النَّاسِ مِنَ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ يَوْمَ الْقَيْامَةِ مَنْ طَالَ جُوعُهُ وَعَطشهُ وَحُزْنَهُ في الدُّنيا الأحفياء الأنقياء الَّذينَ إِنْ شَهدُوا لَم مُرْفُوا وَ إِنْ غَابُوا لَم مُ يُفْتَقَدُوا تَعْرفُهُم بِقَاعُ الْأَرْضِ وَتَحَفُّ بِهِمْ مَلاَرْنُكَةُ السَّمَاء نَعَمِ النَّاسُ بِالدُّنْيَا وَنَمِمُوا بطاعَةِ اللهِ عَز وجَلَّ افْتَرَسَ النَّاسُ الفُرُشَ الْوَثِيرَةَ وَافْتَرَشُوا الْجِبَاهَ وَالرُّ كُبِّ ضَيَّعَ النَّاسُ فِعْلَ النَّبيِّينَ وَأَخْلاَ فَهُمْ وَحَفَظُوهَا هُمْ تَبْكِي الْأَرْضُ إِذَا فَقَدَنْهُمْ وَ يَسْخَطُ الْجُبَّارُ عَلَى كُلِّ بُلدَةٍ لَيْسَ فِيهَامِنْهُمْ أَحَدٌ . كَمْ يَتَكَالَبُوا عَلَى الدُّنْيَا تَكَالُكَ أَلُكُ لا بِعَلَى الْجِيفِ أَكُلُوا ٱلْعَلَقَ وَلَبسُوا أَلْحُرَقَ شُعْثًا غُبْرًا يَرَاهُمُ النَّاسُ فَيَظُنُّونَ أَنَّ بهمْ دَاءٍ وَمَابِهمْ دَاءٍ وَيَقَالُ قَدْ خُو لِطُوا فَذَهَبَتْ عُقُولُهُمْ وَمَاذَهَبَتْ عُقُو كُلُمُ وَ لَكِنْ نَظَرَ أَلْقَوْمُ بِقُلُوبِهِمْ إِلَى أَمْرِ اللَّهِ الَّذِي أَذْهَبَ عَنْهُمُ الدُّنْيَا فَهُمْ عِنْدَأَهْلَ الدُّ نْيَا يَشْهُونَ بِلاَ عُقُولٍ عَقُلُواحِينَ ذَمَبَتْ عُقُولُ النَّاسِ لَهُمُ الشَّرَفُ فِي الْآخِرَةِ يَاأْسَامَةُ إِذَا رِأَ يَهُمْ فِي بَلْدَةٍ فَاعْلَمْ أَنَّهُمْ أَمَانَ لِأَهْلِ تِلْكَ الْبَلَدَةِ وَلاَ يُعَذِّبُ اللَّهُ قَوْماً هُمْ فِيهِمْ ٱلأَرْضُ بِهِمْ فَرَحَةٌ وَالْجَبَّارُ عَنْهُمْ رَاضِ الْخَيْذَكُمْ لِنَفْسِكَ إِخْوَانَاعَسَى أَنْ تَنْجُو َبهِمْوَ إِن اسْتَطَمْتَ أَنْ يَا تَيَكَ أَنُوْتُ وَ بَطِنكَ جَائِمْ وَكَبِدُكَ ظَمْآنْ فَافْمَلْ فَإِنَّكَ تُدُركُ بِذَكِ شَرَفَ أَ لْمَازِلِ وَتَحُلُّ مَعَ النَّبِيِّنَ وَ تَفْرَحُ بِقُدُومِ رُوحِكَ اللَّالِأَلِكَةُ وَيُصَلِّي عَلَيْكَ أَعَلِبَّارُ» روى الحسن عن أبي هريرة ، أن النبي صلى الله عليه وسلم قال (٢) « الْبَسُوا الصُّوفَ وَشَمِّرُ وا وَكُلُوا فِي أَنْسَافِ ٱلْبُطُونِ تَدْخُلُوا فِي مَلَكُوتِ السَّمَاء » وقال عيسى عليه السلام يامعشر الحواريينَ ، أجيموا أكبادكم ، وأعرواً أجسادكم ، لمل قلوبكم تزى الله عن وجل .

<sup>(</sup>۱) حديث أسامة بن زيد وأبي هريرة أقرب الناس من الله يوم القيامة من طال جوعه وعطشه \_ الحديث بطوله الحطيب في الزهد من حديث سعيد بن زيد قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم وأقبل على أسامة بن زيد فذكره مع تقديم وتأخير ومن طريقه: رواه ابن الجوزك في الموضوعات وفيه حباب بن عبد الله بن جبلة أحد الكذابين وفيه من الا يعرف وهومنقطع أيضا ورواه الحارث بن أبي أسامة من هذا الوجه

يصة ورود الحراب بن بالمحمول و معرواً وكاوا في أصنف البطون للمخاوا في ملسكوت الحديث الحسن عن أبي هريرة البسوا الصوف وشمرواً وكاوا في أصنف البطون للماء : أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس بسند ضعيف السماء : أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس بسند ضعيف

وروي ذلك أيضا عن نبينا صلى الله عليه وسلم ، رواه طاوس

وقيل مكتوب في التوراة ، إن الله ليبغض الحبر السمين ، لأن السمن يدل على الغفلة وكثرة الأكل ، وذلك قبيح . خصوصا بالحبر . ولأجل ذلك قال ابن مسعود رضي الله عنه إن الله تعالى يبغض القارى السمين . وفي خبر مرسل ، (۲) « إن الشيطان كيخرى من النه عنه التي آدَم عَجْرى الدهم فضيّةُ وا عَجَاريه باللهوع والعطش » وفي الحبر (۲) « إن الأكل عَلى الشيع يُورث البرس » وقال صلى الله عليه وسلم (۱) « المؤومن يأكل في معى واحد الشيع يُورث البرس » وقال صلى الله عليه وسلم (۱) « المؤومن يأكل في معى واحد والمثن يأكل في مبعى واحد واله المنافئ منهوته . وذكر المي كناية عن الشهوة ، لأن الشهوة هي التي تقبل الطعام وتأخذه كما يأخذه المي . وليس المني زيادة عدد ممى المنافق على معى المؤمن وروى الحسن عن عائشة رضى الله عنها أنها قالت ، (۱) سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول « أديمُوا قرع بحل الجنة عنها أنها قالت ، (۱) سمعت رسول الله عليه وسلم عليه وسلم يقول « أديمُوا قرع بحل الجنة أبي أخرى الناس جُوعكيوم القيامة أكثرهم شبعكي الله عليه وسلم فقال له « أقصر من جُشا ثلث عَلى الله عنها أنها والله حيانة وسلم فقال له « أقصر من جُشا ثلث عَلى الله عنها أنها والله صلى الله عليه وسلم فقال له « أقصر من جُشا ثلث عَلى الله عنها أنها والله صلى الله عليه وسلم له عنها أدى به من الجوع ، فأمسح بطنه يبدى ، وأقول نفسي لك الفداء ورعا بكيت رحمة مما أرى به من الجوع ، فأمسح بطنه يبدى ، وأقول نفسي لك الفداء

<sup>(</sup>١) حديث طاوس مرسلا أجيعوا أكبادكم \_ الحديث : لم أجده أيضا

<sup>(</sup> ٢ ) حديث ان الشيطان ليجرى من ابن آدم مجرى الدم ــ الحديث : تقدم فى الصيام دون الزيادةالتى فى آخره وذكر المصنف هنا انه مرسل والمرسل رواه ابن أبى الدنيا فى مكايد الشيطان مى حديث على بن الحسين دون الزيادة أيضا

<sup>(</sup> ٣ ) حديث ان الأكل على الشبع يورث البرص : لم أجدله أصلا

<sup>(</sup> ٤ ) حديث المؤمن يأكل فى معى واحد والـكافر يأكل فى سبعة أمعاء : متفق عليه من حديث عمر وحديث أبى هربره

<sup>(</sup> ٥ ) حديث الحسن عن عائشة أديموا قرع باب الجنة .. الحديث : لم أجده أيضا

<sup>﴿</sup> ٣ ) حديث ان جعيفة تجشأ في عبلس رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال أقصر من جشائك فانأطول الناس جوعا يوم القيامة أكثرهم شبعا في الدنيا:البيهق في الشعب من حديث أبي جعيفة وأصله عند ت وحسنه و ه من حديث ابن عمر تجشأ رجل حالحديث : لم يذكر أبا جعيفة

<sup>(</sup>٧) حديث عائشة انه صلى الله عليه وسلم لم يحتلى ، شبعا فطور بما بكيت رحمة له لما أرى به من الجوع سالحديث: لم أجده أيضا

لَوِ تبلغت من الدنيا بقدر ما يقوبك و عنعك من الجوع ؟ فيقول « ياعًا يُشَةُ إِخْوَا بِي مِن أُولِي الْمَرْمِ مِن الرُّسُلِ فَدْ صَبَرُوا عَلَى مَاهُو أَشَدُّ مِن هذَا فَمْضَو ا عَلَى حَالِمِم فَقَدِمُواعَلَى مَاهُو أَشَدُ مِن هذَا فَمْضَو ا عَلَى حَالِمِم فَقَدِمُواعَلَى رَبِّمِم فَأَ حِدُ بِي أُسْتَحِي إِنْ تَرَفَّمْتُ فِي مَعِيشَتِي أَنْ يَقْصُر رَبِّمِم فَأَ حُرْمَ مَا بَهُم وَأَجْزَلَ ثَوَا بَهُم فَأَجِدُ بِي أُسْتَحِي إِنْ تَرَفَّمْتُ فِي مَعِيشَتِي أَنْ يَقْصُر رَبِّهِم فَأَ حُرْمَ مَا بَهُم وَأَجْزَلَ ثَوَا بَهُم فَأَجِدُ بِي أُسْتَحِي إِنْ تَرَفَّمْتُ وَقَلَى عَدًا فِي الآخِرة فِي عَدًا فِي الآخِرة وَمَامِنْ شَيْء أَحَبُ إِلَى مِن اللَّحُوقِ بِأَصْحَابِي وَ إِخْوَا بِي ، قالت عائشة، فوالله ما الله عنه الله إليه .

وعن أنس قال ، ('' جاءت فاطمة رضوان الله عليها بكسرة خبز إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال « ماهذه ألكيشرة ؟ » قالت قرص خبزته ، ولم تطب نفسى حتى أتيتك منه بهذه الكسرة فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم « أما إِنَّهُ أَوَّلُ طَعَامٍ دَخَلَ فَمَ أَبِيكِ مُنْذُ ثَلا ثَهَ أَيَّامٍ » وقال أبو هريرة ('' ما أشبع النبي صلى الله عليه وسلم أهله ثلاثة أبيام تباعا من خبز الحنطة حتى فارق الدنيا وقال صلى الله عليه وسلم ('' « إِنَّ أَهْلَ الجُوعِ أَيَامُ مَ أَهْلُ الشَّبِعِ فِي الْآخِرَةِ وَإِنَّ أَبْنَصَ النَّاسِ إِلَى اللهِ الله عَبْدُونَ اللَّلَا يَ وَمَا تَرَجَةً فِي الجُنَةِ »

وأما الآثار ، فقد قال عمر رضي الله عنه ، إياكم والبطنة ، فإنها ثقل فى الحياة ، نتن فى الممات . وقال شقيق البلخى ، العبادة حرفة ، حانوتها الخاوة ، وآلتهاالمجاعة · وقال لقال لا بنسه ، يابنى ، إذا امتلائت الممدة ، نامت الفكرة ، وخرست الحكمة ، وقعدت الأعضاء عن العبادة

وكان الفضيل بن عياض يقول لنفسه ، أى شيء تخافين ؟ أتخافين أن تجوعى ؟ لاتخافي ذلك ؟ أنت أهون على الله مرف ذلك ، إنما يجوع محمد صلى الله عليه. وسلم وأصحابه .

<sup>(</sup>١) حديث أنس جاءت فاطمة بكسرة خبز لرسول الله صلى الله عليه وسلم ــ الحديث: الحارث بن أبى أسامة في مسنده بسند ضعيف

<sup>(</sup> ۲ ) حدديث أبي هريرة ماشبع النبي صلى الله عليه وسلم ثلاثة أيام تباعا من خبر الحنطة حتى فارق الدنيا أخرجه م وقد تقدم

<sup>(</sup>٣) حديث إن أهل الجوع في الدنيا هم أهل الشبع في الآخرة : طب وأبو نعيم في الحلية من حديث ابن عباس باسناد ضعيف

وكانكهمس يقول، الهنى أجعتنى وأعربتنى ، وفى ظلم الليالى بلامصباح أجلستنى ، فبأى وسيلة بلغتنى ما بلغتنى الوصلى إذا اشتد مرضه وجوعه يقول ، إلهى ابتليتنى بالمرض والجوع ، وكذلك تفعل بأوليائك ، فبأى عمل أؤدي شكر ما أنعمت به على ؟ وقال مالك ابن دينار ، قلت لمحمد بن واسع ، ياأبا عبد الله ، طوبى لمن كانت له غليلة تقوته و تغنيه عن الناس . فقال لى ، ياأبا يحيى ، طوبى لمن أمسى وأصبح جائما وهو عن الله راض

وكان الفضيل بن عياض يقول ، إله أجمتنى وأجمت عيالى ، وتركتنى فى ظلم الليالى بلا مصباح ، وإنما تفعل ذلك بأوليائك ، فبأى منزلة نلت هذا منك ؟ وقال يحي بن معاذ جوع الراغبين منبهة ، وجوع التاثبين تجربة ، وجوع المجتهدين كرامة ، وجوع الصابرين سياسة ، وجوع الزاهدين حكمة

وفى التوراة ، اتنى الله ، وإذا شبعت فاذكر الجياع . وقال أبو سليمان ، لأن أترك لقمة من عشائى ، أحب إلى من قيام ليلة إلى الصبح . وقال أيضا ، الجوع عند الله فى خزائنه ، لا يعطيه إلا من أحبه

وكان سهل بن عبد الله التسترى يطوى نيفا وعشرين يوما لا يأكل . وكان يكفيه لطمامه في السنة دره . وكان يعظم الجوع ويبالغ فيه ، حتى قال لا يوافي القيامة عمل بر أفصل من ترك فضول الطمام ، إفتداء بالنبي صلى الله عليه وسلم في أكله . وقال لم ير الأكياس شيئا أنفع من الجوع للدين والدنيا . وقال لا أعلم شيئا أضر على طلاب الآخرة من الأكل وقال وضعت الحكمة والعلم في الجوع ووضعت المعصية والجهل في الشبع . وقال ما عبد الله بشيء أفضل من نخالفة الهوى في ترك الحديث الحديث الما عبد الله بشيء أفضل من نخالفة الهوى في ترك الحديث و الخديث الناهام ، فن زاد عليه فإنما يأكل من حسناته ، وسئل عن الزيادة فقال ، لا يجد الزيادة حتى يكون الترك أحب إليه من الأكل ، ويكون إذا جاع لياتسال الله أن يجملها ليلتين . فإذا كان ذلك وجد الزيادة . وقال : ما صار الأبدال أبدالا إلا بإخماص البطون والسهر والصمت والخلوة . وقال : رأس كل برنزل من السماء إلى الأرض الجوع . ورأس كل فيور ينهما الشبع . وقال : من جوع نفسه إنقطعت عنه الوساوس . وقال : إقبال الله عزوجل

<sup>(</sup>١) حديث : ثلث للعلمام : تقدم

على العبد بالجوع والسقم والبلاء إلا من شاء الله. وقال: اعامدوا أن هذا زمان لا ينال أحد فيه النجاة إلا بذبح نفسه وقتلها بالجوع والسهر والجهد. وقال: مامر على وجه الأرض أحد شرب من هذا الماء حتى روسيك فسلم من المعصية وإن شكر الله تعالى فكيف الشبع من الطعام

وسئل حكيم ، بأى قيد أقيد نفسى ؟ قال قيدها بالجوع والعطش ، وذللها بإخمال الذكر وسئل حكيم ، بأى قيد أقيد نفسى ؟ قال قيدها بالجوع والعطش ، وذللها بإخمال الذكر وترك العز ، وصغرها بوضها تحت أرجل أبناء الآخرة ، وأكسرها بترك زي القراء عن ظاهرها ، وأبحج من آفاتها بدوام سوء الظن بها ، وأصحبها بخلاف هواها. وكان عبد الواحد ابن زيد يقسم بالله تمالى ، أن الله تمالى ماصافى أحدا إلا بالجوع ، ولا مشوا على الماء إلا به ولا طويت لهم الأرض إلا بالجوع ، ولا تولاهم الله تمالى إلا بالجوع

وقال أبو طالب المكى ، مثل البطن مثل المزهر ، وهو العود المجوف ذوالأوتار ، إنما حسن صوته لخفته ورقته ، ولأنه أجوف غير ممتلىء . وكذلك الجوف إذا خلاكان أعذب للتلاوة ، وأدوم للقيام ، وأقل للمنام . وقال أبو بكر بن عبد الله المزنى، ثلاثة يحبم الله تعالى رجل قليل النوم ، قليل الأكل ، قليل الراحة .

وروى أن عيسى عليه السلام، مكت يناجى ربه ستين صباحا لم يأكل، فخطر بياله الخبز، فانقطع عن المناجاة، فإذا رغيف موصوع بين يديه . فجلس ببكى على فقد المناجاة وإذا شيخ قد أظله، فقال له عيسى بارك الله فيك باولى الله، ادع الله تعالى لى ، فإنى كنت في حالة . فخطر ببالى الخبز، فانقطعت عنى . فقال الشيخ ، اللهم إن كنت تعلم أن الخبز خطر ببالى منذ عرفتك فلا تنفر لى ، بل كان إذا حضر لى شيء أكلته من غير فكر وخاطر ببالى منذ عرفتك فلا تنفر لى ، بل كان إذا حضر لى شيء أكلته من غير فكر وخاطر وروى أن موسى عليه السلام ، لما قربه الله عن وجل نجيا ، كان قد ترك الأكل أربعين يوما ، فزيد يوما ، ثلاثين ثم عشرا ، على ماورد به القرءان ، لأنه أمسك بندير تبييت يوما ، فزيد عشرة لأجل ذلك

# اسيان

#### فوائد الجوع وآفات الشبع

قال رسول التسلى الله عليه وسلم ('' ه جاهد وا أ نفسكم با الجوع والمقطش فإن الأجر في ذلك ، ولعلك تقول ، هذا الفضل العظيم للجوع من أين هو ؟ وما سببه ؟ وليس فيه إلا إيلام المعدة ، ومقاساة الأذى . فإن كان كذلك فينبنى أن يعظم الأجر في كل ما يتأذى به الإنسان ، من ضربه لنفسه ، وقطعه للحمه ، وتناوله الأشياء المكروهة ، وما يجري عبراه · فاعلم أن هذا يضاهى قول من شرب دواء فانتفع به ، وظن أن منفسته لكراهة الدواء ومرارته ، فأخذ يتناول كل ما يكرهه من المذاق ، وهو غلط . بل نفمه فى خاصية فى الدواء ، وليس لكونه مرا . وإنما يقف على تلك الخاصية الأطباء . فكذلك لا يقف على علة نفع الجوع ، وانتفع به ، وإن لم يعرف علة المنفعة . كما أن من شرب الدواء انتفع به ، وإن لم يعلم وجه كونه نافعا . ولكنا نشرح لك ذلك إن أدرت أن ترتق من درجة الإيمان بيلم وجه كونه نافعا . ولكنا نشرح لك ذلك إن أدرت أن ترتق من درجة الإيمان في الحرجة العلم قال الله تعالى ( يَرْ فَع الله الذينَ آمنُوا مِنْكُم والذينَ أو تُوا أله لم دَرَجات من المنقول فى الجوع عشر فوائد

الفائدة الأولى: صفاء القلب ، وإيقاد القريحة ، وإنفاذ البصيرة . فإن الشبع يورث البلادة ويعمى القلب ، ويكثر البخار فى الدماغ ، شبه السكر ، حتى يحتوى على معادن الفكر ، فيثقل القلب بسببه عن الجريان فى الأفكار ، وعن سرعة الإدراك . بل الصبى إذا أكثر الأكل بطل حفظه . وفسد ذهنه ، وصار بطىء الفهم والإدراك . وقال أبو سلمان الداراني ، عليك بالجوع ، فإنه مذلة للنفس ، ورقة للقلب ، وهو يورث العلم السماوى وقال صلى الداراني ، عليك بالجوع ، فإنه مذلة للنفس ، ورقة للقلب ، وهو يورث العلم السماوى وقال صلى الله عليه وسلم الله عليه والمؤوم المناه عليه والمؤوم والمؤ

<sup>(</sup>١) حديث جاهدوا أنفسكم : لم يخرجه العراق

<sup>(</sup> ٢ ) حديث أحيوا قاوبكم بقلة الضحك وطهروها بالجوع تصفو وترق : لم أجدله أصلا إ

<sup>(</sup>١) المجادلة : ١١

كالمطر. وقال النبي صلى الله عليه وسلم (۱) ه من أجاع بطنه عظمت فكر أنه و فطن قلبه ، م قال وقال ابن عباس ، قال النبي صلى الله عليه وسلم (۱) « مَن شَبِع وَنَامَ قَسا قَلْبُه ، ثم قال « لِكُلِّ شَيْءٍ وَنَامَ قَسا قَلْبُه ، ثم قال « لِكُلِّ شَيْءٍ وَ كَا ة وَ وَ كَا ة البَدَن الْجُوع ، وقال الشبلي ، ماجمت لله يوما إلا رأيت في قلبي بابا مفتوحا من الحكمة والعبرة مارأيته قط

وليس يخنى أن غاية المقصود من العبادات الفكر الموصل إلى المعرفة ، والاستبصار محقائق الحق ، والشبع عنع منه ، والجوع يفتح بابه . والمعرفة باب من أبواب الجنة . فبالحرى أن تكون ملازمة الجوع قرعا لباب الجنة · ولهذا قال لقمان لابنه ، يابنى، إذا امتلات المعدة نامت الفكرة ، وخرست الحكمة ، وتعدت الأعضاء عن العبادة . وقال أبو زيد البسطاى الحجوع سحاب ، فإذا جاع العبد أمطر القلب الحكمة · وقال النبي صلى الله عليه وسلم (" و نُورُ الجوع سحاب ، فإذا جاع العبد أمطر القلب الحكمة · وقال النبي صلى الله عليه وسلم (" و نُورُ الشّبع و القرق ، بَهُ إِلَى الله عَن وَجَل مُن الله عَن وَجَل مُن الله عَن وَجَل مُن الله عَن وَجَل السّبع و القرق ، بَهُ إِلَى الله عَن وَجَل مُن الله عَن وَجَل مُن الله عَن وَجَل مَن الله عَن وَجَل مَن بات في خِفّة السّاكين والدُّنُو مِنه مُن الله عَن يُصنع ، والطّعام بات الخور حو له حَتَى يُصنبح »

الفائدة الثانية: رقة القلب وصفاؤه الذي به ينهياً لإدراك لذة المثابرة، والتأثر بالذكر فيم من ذكر يجرى على اللسان مع حضور القلب، ولكن القلب لا يلتذبه ولا يتأثر، حتى كأن بينه وبينه حجابا من قسوة القلب. وقد يرق في بعض الأحوال، فيعظم تأثره بالذكر، وتلذذه بالمناجاة "وخلو المعدة هو السبب الأظهر فيه. وقال أبو سليمان الداراني أحلى ما تكون إلي العبادة إذا التصق ظهرى ببطني. وقال الجنيد، يجعل أحده بينه وبين صدره مخلاة من الطعام، ويريد أن يجد حلاوة المناجاة. وقال أبو سليمان، إذا جاع القلب وعطش، صبا ورق. وإذا شبع عمى وغلظ، فإذا تأثر القلب بلذة المناجاة، أمروراء تيسير وعطش، ما المرفة، فهي فائدة ثانية

<sup>(</sup>١) حديث من أجاع بطنه عظست فكرته وفطن قلبه :كذلك لم أجدله أملا

ر ، ) حديت من تبعى نام قساقلبه تمقال ان لـكل شيء زكاة وان زكاة الجسدالجوع؛ ه من حديث أن هريرة ( ٧ ) حديث من تبعى نام قساقلبه تمقال البحد الصوم واسناده ضعيف لمكل شيء زكاة وزكاة الجسد الصوم واسناده ضعيف

<sup>(</sup> ٣ ) حديث نور الحكمة الجوع والتباعد من الله عزوجل الشبع ــ الحديث : ذكره أبو منصور الدياسي في مسند الفردوس من حديث أبي هريرة وكتب عليه انهمسند وهي علامة مارواه بإسناده

الفائدة الثالثة: الانكسار والذل ، وزوال البطر والفرح والأشر ، الذى هو مبدأ الطغيان والغفلة عن الله تعالى . فلا تنكسر النفس ولاتذل بشىء كما تذل بالجوع . فمنده تسكن لربها ، وتخشع له ، وتقف على عجزها وذلها ، إذ ضعفت منتها ، وضافت حيلتها ، بلقيمة طعام فاتها ، وأظلمت عليها الدنيا لشربة ماء تأخرت عنها . وما لم يشاهد الإنسان ذل نفسه وعجزه ، لا يرى عزة مولاه ولاقهره . وإنما سعادته في أن يكون دائما مشاهداً نفسه بعين الذل والعجز ، ومولاه بعين العز والقدرة والقهر . فليكن دائما جائما ، مضطرا إلى مولاه ، مشاهداً للإضطرار بالذوق . ولأجل ذلك لما عرضت الدنيا وخزائنها على النبي صلى الله عليه وسلم (۱ قال « لا بَل أَجُوع كيو ما وأشبع بو ما فإذا جُعْت صَبَرات وتضرّعت وإذا شَيعْت شكر ث ما وكا قال

فالبطن والفرج باب من أبواب النار ، وأصله الشبع . والذل والانكسار باب من أبواب الجنة ، وأصله الجوع . ومن أغلق بابامن أبواب النار ،فقد فتح باباهن أبواب الجنة بالضرورة لأنهما متقابلان ،كالمشرق والمغرب ، فالقرب من أحدهما بعد من الآخر

الفائدة الرابعة: أن لاينسى بلاء الله وعذابه ، ولا ينسى أهل البلاء . فإن الشبعان ينسى الجائع، وينسى الجوع والعبد الفطن لايشاهد بلاء من غيره الإويتذكر بلاء الآخرة ، فيذكر من عطشه عطش الحلق فى عرصات القيامة ، ومن جوعه جوع أهل النار ، حتى أنهم ليجوعون فيطعمون الضريع والزقوم ، ويسقون الغساق والمهل . فلاينبنى أن يغيب عن العبد عذاب الآخرة وآلا مها ، فإنه هوالذى يهيج الحوف · فمن لم يكن فى ذلة ، ولاعلة ، ولافلة ، ولا لاء نسى عذاب الآخرة ، ولم يتمثل فى نفسه ، ولم يغلب على قابه . فينبغى أن يكون العبد فى مقاساة بلاء ، أو مشاهدة بلاء . وأولى ما يقاسيه من البلاء الجوع · فإن فيه فوائد جة ، سوى تذكر بلاء ، أو مشاهدة بلاء . وأولى ما يقاسيه من البلاء الجوع · فإن فيه فوائد جة ، سوى تذكر عذاب الآخرة . وهذا أحد الأسباب الذى افتضى اختصاص البلاء بالأنبياء والأولياء والأمثل فالأمثل . ولذلك قبل ايوسف عليه السلام . لم تجوع و فى يديك خزائن الأرض ؟ وقال أخاف أن أشبع فأنسى الجائع . فذكر الجائمين والمحتاجين إحدى فوائد الجوع فقال أخاف أن أشبع فأنسى الجائع . فذكر الجائمين والمحتاجين إحدى فوائد الجوع

<sup>(</sup>١) حديث أجوع يوما وأشبع يوما ــ الحديث : تقدم وهوعند ت

. فإن ذلك يدعو إلى الرحمة والإطعام ، والشفقة على خلق الله عز وجل . والشيعات في غفلة عن ألم الحائم .

الفائدة الخامسة: وهي من أكبر الفوائد، كسر شهوات المعاصى كلها، والاستيلاء على النفس الأمارة بالسوء. فإن منشأ المعاصى كلها الشهوات والقوى. ومادة القوى والشهوات لامحالة الأطعمة. فتقليلها يضعف كل شهوة وقوة. وإنحا السعادة كلها في أن علك الرجل نفسه، والشقاوة في أن تعلكه نفسه. وكما أنك لاتعلك الدابة الجموح إلا بضعف الحبوع، فإذا شبعت قويت وشردت وجمحت، فكذلك النفس. كما قيل لبعضهم، مابالك مع كبرك لا تتعهد بدنك وقدانهد؟ فقال لأنه سريع المرح، فاحش الأشر، فأخاف أن يجمح بى فيورطنى، فلا أن أحمله على الشدائد أحب إلى من أن يحملنى على الفواحش وقال ذو النون، ما شبعت قط إلا عصيت أوهمت بمعصية. وقالت عائشة رضى الله عنها ،أول بدعة حدثت بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم الشبع. إن القوم لما شبعت بطونهم، بدعة حدثت بعم نفوسهم إلى هذه الدنيا

يهذه ليست فائدة واحدة ، بل هى خزائن الفوائد . ولذلك قيل ، الجوع خزانة من خزائن الله تعالى . وأقل ما يندفع بالجوع شهوة الفرج وشهوة الكلام . فإن الجائع لا يتحرك عليه شهوة فضول الكلام في تخلص به من آفات اللسان ، كالغيبة والفحش، والكذب والنميمة وغيرها ، فيمنعه الجوع من كل ذلك . وإذا شبع ، افتقر إلى فا كهة فيتفكه لا محالة بأعراض الناس ولا يكب الناس في النار على مناخره إلا حصائد ألسنتهم

وأما شهوة الفرج ، فلاتخنى غائلتها . والجوع يكنى شرها . وإذا شبع الرجل لم يملك فرجه ، وإن منعته التقوى فلا يملك عينه ، فالعين تزنى ، كما أن الفرج يزنى . فإن ملك عينه بغض الطرف ، فلا يملك فكره . فيخطرله من الأفكار الرديئة، وحديث النفس بأسباب الشهوة ، وما يتشوش به مناجاته . وربما عرض له ذلك في أثناء الصلاة

و إنما ذكر ما آفة اللسان والفرج مثالا . و إلا فجميع معاصى الأعضاء السبعة سببها القوة الحاصلة بالشبع قال حكيم ، كل مريد صبر على السياسة ، فصبر على الخبز البحت سنة ، لا يخلط به شيئا من الشهوات ، و يأكل في نصف بطنه ، رفع الله عنه مؤنة النساء

الفائدة السادسة : دفع النوم ، ودوام السهر . فإن من شبع شرب كثيرا ، ومن كثر شربه كثر نومه . ولأجل ذلك كانبعض الشيوخ يقول عندحضو رالطعام ، معاشر المريدين لاتأ كلوا كثيرا ، فتشربوا كثيرا ، فترقدوا كثيرا ، فتخسروا كثيرا . وأجمع رأى سبعين صديقا ، على أن كثرة النوم من كثرة الشرب . وفى كثرة النوم ضياع العمر ، وفوت التهجد ، وبلادة الطبع ، وقساوة القلب ، والعمر أنفس الجواهر ، وهو رأس مال العبد فيه يتجر . والنوم موت ، فتكثيره ينقص العمر . ثم فضيلة التهجد لا تخنى . وفى النوم فواتها ومهما غلب النوم ، فإن تهجد لم يجد حلاوة العبادة ، ثم المتعزب إذا نام على الشبع احتلم . وعنعه ذلك أيضا من الهجد ، ويحوجه إلى الفسل ، إما بالماء البارد فيتأذى به ، أو يحتاج وينم فرنا الميام ، وربا تقع عينه على عورة فى دخول الحمام ، فإن فيه أخطارا ذكر ناها فى إلى مؤنة الحمام ، وربا تقع عينه على عورة فى دخول الحمام ، فإن فيه أخطارا ذكر ناها فى كتاب الطهارة . وكل ذلك أثر الشبع . وقد قال أبو سلمان الدارانى : الاحتلام عقوبة . وإغا قال ذلك لأنه عنع من عبدات كثيرة ، لتمذر الفسل فى كل حال . فالنوم منبع الآفات والشبع عجلة له ، والجوع مقطعة له

الفائدة السابعة: تيسير المواظبة على العبادة. فإن الأكل يمنع من كثرة العبادات ، لأنه يحتاج إلى زمان يشتغل فيه بالأكل . ورعا يحتاج إلى زمان في شراء الطعام وطبخه ، ثم يحتاج إلى غسل اليد والخلال ، ثم يكثر ترداده إلى بيت الماء لكثرة شربه. والأوقات المصروفة إلى هذا لو صرفها إلى الذكر والمناجاة وسائر العبادات ، لكثر ربحه . قال السرى : رأيت مع على الجرجاني سويقا يستف منه ، فقلت ما حملك على هذا ؟ قال إنى حسبت ما بين المضغ إلى الاستفاف سبعين تسبيحة ، فما مضغت الخبز منذ أربعين سنة . فانظر كيف أشفق على وقته ولم يضيعه في المضغ ! وكل نفس من العمر جوهمة نفيسة لا فيمة لها ، فينبغي أن يستو في منه خزانة باقية في الآخرة لا آخر لها ، وذلك بصرفه إلى ذكر الله وطاعته

ومن جملة ما يتعذر بكثرة الأكل الدوام على الطهارة وملازمة المسجد · فإنه يحتاج إلى الخروج لـكثرة شرب الماءو إراقته ومن جملته الصوم فإنه يتيسر لمن و والجوع . فالصوم ، و واوم الاعتكاف ، و دوام الطهارة ، وصرف أوقات شغله بالأكل وأسبابه إلى العبادة أرباح كثيرة . وإعايستحقرها النافلون ، الذين لم يعرفوا قدر الدين ، لكن رضوا بالحياة الدنيا وأطمأ وأبها ( بَعْمَونَ ظَاهِراً مِنْ الْمَيَاةِ الدُّنيا ، وَهُ عَنِ اللَّحْرَةِ مُ عَافِاوَلَ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَرَةِ مُ عَافِاوَلَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَرَةِ مُ عَافِاوَلَ اللهُ الله

وقد أشار أبو سليمان الداراني إلى ست آفات من الشبع فقال: من شبع دخل عليه ست آفات ، فقد حلاوة المناجاة ، وتعذر حفظ الحكمة ، وحرمات الشفقة على الخلق ، لأنه إذا شبع ظن أن الخلق كلهم شباع ، وثقل العبادة ، وزيادة الشهوات ، وأن سائر المؤمنين يدورون حول المنابل

الفائدة الثانمنة ويستفيد من قلة الأكل صمة البدن ودفع الأمراض فإن سببها كثرة الأكل وحصول فضلة الاخلاط في المعدة والعروق . ثم المرض يمنع من العبادات، ويشوش القلب ، ويمنع من الذكر والفكر ، وينفص العيش ، ويحوج إلى الفصدوا لحجامة والدواء والطبيب . وكل ذلك يحتاج إلى مؤن ونفقات ، لا يخلو الإنسان منها بعد التنب عن أنواع من المعاصى واقتحام الشهوات . وفي الجوع ، ما يمنع ذلك كله

معكي أن الرشيد جمع أربعة أطباء ، هندى ، وروى ، وعراقى ، وسوادى ، وقال المصف كل واحد منكم الدواء الذى لاداء فيه عندى ، هو لأهليلج الأسود \* . وقال العراقى ، هو حب الرشاد الأبيض . وقال الروى ، هو عندى الله الحار . وقال السوادى ، وكان أعلمهم ، الأهليلج يعفص المعدة ، وهذا داء . وحب الرشاد يزلق المعدة ، وهذا داء . والماء الحار يرخى المعدة ، وهذا داء . قالوا قا عندك ؟ فقال الدواء يزلق المعدة ، وهذا داء . والماء الحار يرخى المعدة ، وهذا داء . قالوا قا عندك ؟ فقال الدواء الذي لاداء معه عندى ، أن لاتأ كل الطعام حتى تشتهيه ، وأن ترفع يدك عنه وأنت ترفع يدك عنه وأنت تشتهيه . فقالوا صدقت "

<sup>(</sup>١) حديث ثلث للطعام: تقدم أيضا

<sup>(</sup>L) الرويم: ٧ \* الاهلياج عرمته أصفر ومنه أسود وهو البالغ النصبيج

أِحكَم من هذا ، وإنه لكلام حكيم. وقال صلى الله عليه وسلم « <sup>(١)</sup> ٱلْبِطْنَةُ أَصْلُ الدَّاء وَالِمْمِيَّةُ أَصْلُ الدَّوَاءِ وَعَوِّدُوا كُلَّ جِينِم مَااعْتَادَ »وأظن تعجب الطبيب جرى من هذا الخبر لامن ذاك وقال ابن سالم ، من أكل خبز الحنطة بحتاباً دب ، لم يمتل إلا علة الموت فيل وماالأدب قال تأكل بعد الجوع ، وترفع قبل الشبع وقال بعض أفاضل الأطباء ، في ذم الاستكثار ، إن أنفع ماأدخل الرجل بطنه الرمان ، وأضر ماأدخل معدته المالح ولأن يقلل من المالح خير له من أَنْ يَسْتَكْثَرُمْنَ الرَّمَانَ . وفي الحديث (٢) « صُومُوا تَصِيضُوا ، فني الصوم والجوع وتقليل الطمام صحة الأجسام من الأسقام، وصحة القلوب من سقم الطنيان والبطروغيرهما

الفائدة التاسعة :خفةالمؤنة . فان من تمودفلة الأكل كفاهمن المال قدر يسير . والذي تعود الشبع صار بطنه غريما ملازماله ، آخذا بمخنقه في كل يوم ، فيقول ماذا تأكل اليوم؟ فيحتاج إلى أن يدخل المداخل ، فيكتسب من الحرام فيعصى ، أو من الحلال فيذل . وربما يحتاج إلى أن يمد أعين الطمع إلى الناس ، وهو غاية الذل والقياءة . والمؤمن خفيف المؤنة وقال بعض الحكاء، إنى لأقضى عامّة حوائجي بالـترك، فيكون ذلك أروح لقلبي. وقال آخر ، إذا أردت أن أستقرض من غيري لشهوة أو زيادة ، استقرضت من نفسي ، فتركت الشهوة ، فهى خير غريم لى .

وكان إبراهيم بن أدهم رحمه الله ، يسأل أصحابه عن سعر المأكولات : فيقال إنها غالية فيقول أرخصوها بالترك · وقال سهل رحمه الله ، الأكول مذموم في ثلاثة أحوال ، إن كانمن أهل العبادة فيكسل. و إنكان مكتسبا فلا يسلم من الآفات. و إنكان ممن يدخل عليه شيء فلا ينصف الله تعالى من نفسه

وبالجلة سبب هلاك الناس حرصهم على الدنيا. وسبب حرصهم على الدنياالبطن والفرج وسبب شهوة الفرج شهوة البطن. وفي تقليل الا كل مايحسم هذه الأحو ال كلها، وهي أبواب النار · وفي حسمها فتح أبواب الجنة ، كما قال صلى الله عليه وسلم « أَدِيمُوا قَرْعَ بَابِ أَلْجَنَّةِ بِالْجُوعِ » فمن قنع برغيف في كل يوم ، قنع في سائر الشهوات أيضا ، وصار حرا ،

<sup>(</sup>١) حديث البطنة أصل الدا، والحمية أصل الدوا، وعودواكل بدن بمااعتاد :لم أجدله أصلا

<sup>(</sup>٢) حديث صوموا تصحوا:الطبرانى فى الأوسطوأ بونعيم فى الطب النبوى من حديث أبى هريرة بسندضعيف

واستغنى عن الناس، واستراح من التعب، وتخلى لعبادة الله عز وجل، وتجارة الآخرة فيكون من الذين لاتلهيهم تجارة ولا يع عن ذكر الله، وإنما لاتلهيهم لاستغنائهم عنها بالقناعة وأما المحتاج فتلهيه لامحالة

الفائدة العاشرة: أن يتمكن من الإيثار ، والتصدق عا فضل من الأطعمة على اليتامي والمساكين ، فيكون يوم القيامة في ظل صدقته ، (٢) كما وردبهالخبر . فماياً كلهكان خزانته الكنيف، وما يتصدق به كان خزانته فضل الله تعالى . فليس للعبد من ماله إلاماتصدق فأبقى، أوأكل فأفنى، أو لبس فأبلى. فالتصدق بفضلات الطعام أولى من التخمة والشبع وكان الحسن رحمة الله عليه، إذا تلافوله تعالى ( إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةِ عَلَى السَّمَو الْتَوَالْأَرْض وَالْجِبَالِ فَأْبَيْنَ أَنْ يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الْإِنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَانُوماً جَهُولًا (١٠) قال عرضها على السموات السبع الطباق، والطرائق التي زينها بالنجوم، وحمـلة العرش العظيم ، فقال لهـ ا سبحانه وتعالى ، هل تحملين الأمانة عما فيها ؟ قالت وما فيها ؟ قال إن أحسنت جوزيت . وإن أسأت عوقبت . فقالت لا . ثم عرضها كذلك على الأرض ، فأبت ثم عرضها على الجبال الشم الشوامخ الصلاب الصعاب، فقال لهـ ا هل تحملين الأمانة بمـا فيها ؟ قالت وما فيها ؟ فذكر الجزاء والعقوبة ، فقالت لا . ثم عرضها على الإنسان فحملها إنه كان ظاوما لنفسه ، جهو لا بأمر ربه . فقد رأيناهمواللهاشتروا الأمانة بأموالهم، فأصابوا آلافًا ، فماذا صنعوا فيها؟ وسعوا بها دوره ، وضيقوابها قبوره ، وأسمـنوا براذينهم ، وأهزلوا دينهم ، واتعبوا أنفسهم بالندو والرواح إلى باب السلطان ، يتعرضون للبلاء وهم من الله في عافية ، يقول أحده تبيعني أرض كذاو كذاو أزيد ك كذا وكذا، يتكي على شماله ، ويأكل من غير ماله ، حديثه سخرة، وماله حرام، حتى إذا أخذته الكظة ، ونزلت به البطنة ، قال ياغلام اثتني بشيء أهضم به طعامي . يالكع ، أطعامك تهضم ؟ إنما دينك تهضم . أين الفقير ؟ أن الأرملة ؟ أين المسكين ؟ أين اليتيم الذي أمرك الله تعالى بهم؟

فهذه إشارة إلى هذه الفائدة ، وهو صرف فاضل الطعام إلى الفقير ليدخربه الأجر .

<sup>(</sup>١) حديث كل امرىء في ظل صدقته : لا من حديث عقبة بن عامر وقدتما م

<sup>(</sup>۱) الاحزاب : ۲۲

فذلك خيرله من أن يأ كله حتى يتضاعف الوزر عليه . (١) ونظر رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى رجل سمين البطن ، فأومأ إلى بطنه بأصبمه وقال «لَوْ كَانَ هَذَا فِي غَيْرِ هَذَا لَكَانَ خَيْرًا لَكَانَ خَيْرًا لَكَ عَأَى لو قدمته لآخر تك ، وآثرت به غيرك ، وعن الحسن قال : والله لقد أدركت أقواما كان الرجل منهم يمسى وعنده من الطعام ما يكفيه ، ولو شاء لأكله ، فيقول والله لاأجعل هذا كله لبطنى ، حتى أجعل بعضه لله

فهذه عشرة فوائد للجوع ، يتشعب من كلفائدة فوائد لا يتحصر عددها ، ولا تتناهى فوائدها . فالجوع خزانة عظيمة لفوائد الآخرة . ولأجل هذا قال بعض السلف : الجوع مفتاح الآخرة ، وباب الزهد . والشبع مفتاح الدنيا ، وباب الرغبة · بلذلك صريح فى الأخبار التى رويناها . وبالوقوف على تفصيل هذه الفوائد تدرك معانى تلك الأخبار إدراك علم وبصيرة . فإذا لم تعرف هذا وصدقت بفضل الجوع ، كانت لك رتبة المقلدين في الإيمان ، والله أعلم بالصواب

# بسان

#### طريق الرياضة في كسر شهوات البطن

اعلم أن على المريد في بطنه ومأ كوله أربع وظائف :

الأولى: أن لا يأكل إلاحلالا ، فإن العبادة مع أكل الحرام كالبناء على أمواج البحار . وقد ذكر نا ما تجب مراعاته من درجات الورع في كتاب الحلال والحرام · وتبق ثلاث وظائف خاصة بالأكل ، وهو تقدير قدر الطمام في القلة والكثرة ، وتقدير وقته في الإبطاء والسرعة ، وتعيين الجنس المأكول في تناول المشتهيات وتركها

أما الوظيفة الأولى في تقليل الطمام. فسبيل الرياضة فيه التدريج . فمن اعتاد الا كل السكتير، وانتقل دفعة واحدة إلى القليل، لم يحتمله مزاجه وضعف، وعظمت مشقته.

<sup>(</sup> ١ ) حديث نظر الى رجل سمين البطن فأوماً الى بطنه بأصبعه وقل لوكان هذا فى غيرهذا لكان خيراً الله : أحمدو له فى المستدرك والمهيق فى الشعب من حديث جعدة الجشمي واسناده جيد

فينبغى أن يتدرج إليه قليلا قليلا . وذلك بأن ينقص قليلا قليلا من طعامه المعتاد . فإن كان يأكل رغيفين مثلا ، وأراد أن يرد نفسه إلى رغيف واحد ، فينقص كل يوم ربع سبع رغيف · وهوأن ينقص جزأ من ثمانية وعشرين جزأ ، أوجزأ من ثلاثين جزأ . فيرجع إلى رغيف في شهر ، ولا يستضربه ، ولا يظهر أثره : فإن شاء فعل في ذلك بالوزن، وإن شاء بالمشاهدة . فيترك كل يوم مقدار لقمة ، وينقصه عما أكله بالأمس

ثم هذا فيه أربع درجات ، أقصاها أن يرد نفسه إلى قدر القوام الذي لا يبقى دونه، وهو غادة الصديقين ، وهو اختيار سهل التسترى رحمة الله عليه ، إذ قال : إن الله استعبد الخلق بثلاث ، بالحياة ، والعقل ، والقوة . فإن خاف العبد على اثنين منها ، وهي الحياة والعقل ، أكل ، وأفطر إن كان صائما ، وتركلف الطلب إن كان فقيرا . وإن لم يخف عليهما بل على القوة ، قال فينبغي أن لا يبالى ، ولو ضعف حتى صلى قاعدا ، ورأى أن صلاته قائما مع كثرة الأكل .

وسئل سهل عن بدايته وماكان يقتات به ، فقال كان قوتى فى كل سنة ثلاثة دراهم ، كنت آخذ بدرهم دبسا ، وبدرهم دقيق الأرز ، وبدرهم سمنا ، وأخلط الجميع ، وأسوى منه ثلمائة وستين أكرة ، آخذ فى كل ليلة أكرة أفطر عليها . فقيل له فالساعة كيف تأكل ؟ قال بغير حد ولا توقيت . ويحكى عن الرهابين أنهم قدير دون أنفسهم إلى مقدار درهم من الطعام الدرجة الثانية :أن يردنفسه بالرياضة فى اليوم والليلة إلى نصف مد ، وهورغيف ، وشى عما يكون الأربعة منه منا . ويشبه أن يكون هذا مقدار ثلث البطن فى حق الأكثرين كا ذكره النبي صلى الله عليه وسلم . وهو فوق اللقيهات ، لأن هذه الصيغة فى الجمع للقلة فهولما دون العشرة ، وقد كان ذلك عادة عمر رضي الله عنه ، إذ كان يأ كل سبع لقم ، أو تسعلقم فهولما دون العشرة ، وقد كان ذلك عادة عمر رضي الله عنه ، وهذا يزيد على ثلث الدرجة الثالثة : أن يردها إلى مقدار المد ، وهو رغيفان ونصف . وهذا يزيد على ثلث البطن فى حق الأكثرين ، ويكاد ينتهى إلى ثلق البطن ، ويبقى ثلث للشراب ، ولا يبق البطن فى حق الأكثرين ، ويكاد ينتهى إلى ثلق البطن ، ويبقى ثلث للشراب ، ولا يبق المنه على الذكر . وفى بعض الألفاظ ، ثلث للذكر بدل قوله للنفس

ر الدرجة الرابعة : أن يزيد على المد إلى المن . ويشبه أن يكون ماوراء المن إسرافا، يخالفا

لِقُولُهُ تِمَالَيُ ( وَلاَ تُسْرِفُوا (١٠) أعنى في حق الأكثرين. فإن مقدار الحاجة إلى الطعام يختلف باليسن ، والشِخِص ، والعمل الذي يشتغل به

وههنا طريق خامس لاتقدير فيه ، ولكنه موضع غلط . وهو أن يأكل إذا صدق جوعه ، ويقبض يده وهو على شهوة صادقة بعد . ولكن الأغلب أن من لم يقدر لنفسه وغيفا أو رغيفين ، فلا يتبين له حد الجوع الصادق . ويشتبه عليه ذلك بالشهوة الكاذبة وقد ذكر للجوع الصادق علامات .

إحداها :أن لاتطلب النفس الأدم ، بل تأكل الخبز وحده بشهوة ، أى خبز كان . فمهما اطلبت نفسه خبزا بمينه ، أو طلبت أدما ، فليس ذلك بالجوع الصادق

وقد قبل من علامته أن يبصق فلا يقع النباب عليه . أى لم يبق فيه دهنية ولا دسومة فيدل ذلك على خلو المعدة . ومعرفة ذلك غامض . فالصواب للمريد أن يقدر مع نفسه القدر الذي لا يضعفه عن العبادة التي هو بصددها . فإذا انتهى إليه وقف وإن بقيت شهوته

وعلى الجلة فتقدير الطعام لا يمكن ، لانه مختلف بالا حوال والا شخاص . نعم قد كان أقوت جماعة من الصحابة صاعا من حنطة فى كل جمعة ، فإذا أكلوا التمر اقتاتوامنه صاعا و لصفا وصاع الحنطة أربعة أمداد فيكون كل يوم قريبا من نصف مد وهو ماذكر ناه أنه قدر ثلث اللبطن . واحتيج فى التمر إلى زيادة لسقوط النوى منه . وقد كان أبو ذر رضي الله عنه يقول : ظماى فى كل جمعة صاع من شعير على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، والله لاأزيد عليه شيئا حتى ألقاه ، فإنى سمعته يقول ( " و أَقْرَ بُكُم منى تحيلساً يَوْمَ القيامَة وَأَحَبُكم وَ إِلَى مَن مات عَلَى ماهُو عَلَيْه اليووم ، وكان يقول فى إنكاره على بعض الصحابة ، قد غير تم ، ينخل مات على ما الصحابة ، قد غير تم ، ينخل المات على مائد وخيرتم المرقق ، وجمتم بين إدامين ، واختلف عليكم بألوان الطعام ، وغدا أحد كم في ثوب وراح في آخر . ولم تكونواهكذا على عهدرسول الله صلى الله عليه وسلم الطعام ، وغدا أحد كم في ثوب وراح في آخر . ولم تكونواهكذا على عهدرسول الله صلى الله عليه وسلم وكان قوت أهل الصفة مدا من تمر بين اثنين في كل يوم . والمد رطل و ثلث .

<sup>(</sup>١) حديث أبى ذر أقربكم منى عبلسا يوم القيامة وأحبكم الى من مات على ماهو عليه اليوم: أحمد في كتاب الزهد ومن طريقه أبو نعيم في الحلية دون قوله وأحبكم الى وهو منقطع

<sup>(</sup> ٢ ) حديث كانقوت أهل الصفة مدامن تمربين اثنين في كل يوم: ك وصحح اسناده من حديث طلحة البصرى

<sup>(11)</sup> الإعراق : ١٦١

ويسقط منه النوى . وكان الحسن رحمة الله عليه يقول ، المؤمن مثل العنيزة ، يكفيه الكف من الحشف ، والقبضة من السويق ، والجرعة من الماء . والمنافق مثل السبع الضارى ، بلعا بلعا وسرطا سرطا ، لا يطوى بطنه لجاره ، ولا يؤثر أخاه بفضله . وجهوا هذه الفضول أمامكم وقال سهل : لو كانت الدنيا دما عبيطا ، لكان قوت المؤمن منها حلالا · لأن أكل المؤمن عند الضرورة بقدر القوام فقط

الوظيفة الثانية : في وقت الأكل ومقدار تأخيره . وفيه أيضا أربع درجات

الدرجة العليا: أن يطوى ثلاثة أيام فما فوقها وفي المريدين من رد الرياضة إلى الطي لا إلى المقدار ، حتى انتهى بعضهم إلى ثلاثين يوما ، وأربعين يوما . وانتهى إليه جاعة من العلماء يكثر عدده ، منهم محمد بن عمرو القرني ، وعبد الرحمن بن ابراهيم ، ورحيم ، وابراهيم التميمي ، وحجاج بن فرافصة ، و جفص العابد المصيصى ، والمسلم بن سعيد ، وزهير ، وسلمان الحواص، وسهل بن عبد الله التسترى ، وابراهيم بن أحمد الحواص

وقد كان أبو بكر الصديق رضي الله عنه يطوى ستة أيام · وكان عبد الله بن الزبير يطوى سبعة أيام ، وكان أبو الجوزاء صاحب ابن عباس يطوى سبعا . وروي أن الثورى و إبراهيم بن أدم كانايطويان ثلاثا ثلاثا . كلذلك كانو ايستعينون بالجوع على طريق الآخرة قال بعض العلماء : من طوى لله أربعين يوما ، ظهرت له قدرة من الملكوت . أى كوشف بعض الأسرار الإلهية .

وقد حكي أن بعض أهل هذه الطائفة مر براهب ، فذا كره بحاله ، وطمع في إسلامه و ترك ماهو عليه من الغرور . فكامه في ذلك كلاما كثيرا ، إلى أن قال له الراهب ، إن المسيح كان يطوى أربعين يوما ، وإن ذلك معجزة لاتكون إلا لنبي أو صديق . فقال له الصوفى ، فإن طويت خمسين يوما تترك ماأنت عليه ؟ وتدخل في دين الإسلام ؟ وتعلم أنه حتى وأنك على باطل ؟ قال نم . فجلس لا يبرح إلا حيث يراه ، حتى طوى خمسين يوما ، ثم قال وأزيدك أيضا . فطوى إلى تمام الستين فتعجب الراهب منه ، وقال ما كنت أظن أن أحدا بجاوز المسيح . فكان ذلك سبب إسلامه

وهذه درجة عظيمة ، قل من يبلغها إلامكاشف مخمول، شغل بمشاهدة ماقطمه عن طبعه وعادته

واستوفى نفسه في لذنه ، وأنساه جوعته وحاجته

الدرجة الثانية أن يطوى يومين إلى ثلاثة : وليس ذلك خارجا عن العادة ، بل هو قريب عكن الوصول إليه بالجد والمجاهدة

الدرجة الثالثة: وهي أدناها، أن يقتصر في اليوم والليلة على أكلة واحدة. وهذا هو الدرجة الثالثة: وهي أدناها، أن يقتصر في اليوم والليلة على أكلة واحدة. وذلك فعل الأقلي. وما جاوز ذلك إسراف ومداومة للشبع، حتى لا يكون له حالة جوع. وذلك فعل المترفين، وهو بعيد من السنة. (١) فقد روى أبو سعيد الخدري رضي الله عنه، أن النبي صلى الله عليه وسلم المنتفد. وكان السلف يأ كلون في صلى الله عليه وسلم لعائشة « إيّاك والسّرف قان أكلتين كل يوم أكلة. (١) وقال النبي صلى الله عليه وسلم لعائشة « إيّاك والسّرف قان أكلتين في يَوْم مِن السّرف وَأكلةً واحدة في كلّ يَوْم مُن السّرف وَأكلةً واحدة في كلّ يَوْم مُن السّرف وَأكلةً واحدة في كلّ يَوْم مُن السّرف وَأكلةً وَاحْدَة في كلّ يَوْم مُن الله عَنْ وَجَلّ ،

ومن اقتصر في اليوم على أكلة واحدة فيستحب له أن يا كلها سحرا ، قبل طلوع الفجر فيكون أكله بعد المهجد وقبل الصبح ، فيحصل له جوع النهار للصيام ، وجوع الليل القيام وخاو القلب لفراغ المعدة ، ورقة الفكر ، واجتماع الهم ، وسكون النفس إلى المعاوم ، فلا تنازعه قبل وقته . (٦) وفي حديث عاصم بن كليب ، عن أبيه ، عن أبي هريرة ، قال ، ماقام رسول الله صلى الله عليه وسلم قيام هذا قط ، وإن كان ليقوم حتى تورم قدماه . وما واصل وصالم هذا قط ، غير أنه قد أخر الفطر إلى السحر . وفي حديث عائشة رضي الله عنها قالت وصالم هذا قط ، عير أنه قد أخر الفطر إلى السحر .

فإن كان يلتفت قلب الصائم بمدالمغرب إلى الطعام ، وكان ذلك يشغله عن حضور القلب

<sup>(</sup>١) حديث أبي سعيد الحدري كان اذا تغدى لم يتعش واذا تعشى لم يتغد المأحدلة أصلا

<sup>(</sup> ٣ ) حديث قال لعائشة إياك والاسراف فان أكلتين فيوم من السرف :البيه في في الشعب من حديث عائشة و المراد فعف

<sup>(</sup>س) حديث عاصم بن كلب عن أبيه عن أبيه عن أبيه عن أبيه عن أبي هذا قط وسلم قيامكم هذا قط والله عليه وسلم قيامكم هذا قط والله عاصم بن كلب عن أبيه عند أوان كان ليقوم حتى تزلع قدماه (رواهن المتصرا كان يصلى حتى تزلع قدماه واسناده جيد

<sup>(</sup> ٤ ) حدیث عائشة کان یواصل الی السحر: لم أجده من فعله و انماهو من قوله فأ یکم أزاد أن یواصل فلیو اصل حق السحر رواه خ من حدیث آبی سعید و أماهو فسکان یواصل و هو من خصائصه

فى التهجد، فالأولى أن يقسم طعامه نصفين، فإن كان رغيفين مثلا، أكل رغيفا عند الفطر ورغيفا عند السحر، لتسكن نفسه، ويخف بدنه عند التهجد. ولا يشتد بالنهار جوعه لأجل التسحر، فيستعين بالرغيف الأول على التهجد، وبالثانى على الصوم، ومن كان يصوم يوما ويفطر يوما ، فلا بأس أن يأكل كل يوم فطره وقت الظهر، ويوم صومه وقت السحر فهذه الطرق فى مواقيت الأكل وتباعده وتقاربه

الوظيفة الثالثة: في نوع الطعام، وترك الأدام. وآعلى الطعام منح البر. فإن نخل فهو غاية الترفه. وأوسطه شعير منخول. وأدناه شعير لم ينخل وأعلى الأدم اللحم والحلاوة وأدناه الملح والخل. وأوسطه المزورات بالأدهان من غير لحم

وعادة سالنكي طريق الآخرة الامتناع من الأدام على الدوام ، بل الامتناع عن الشهوات فإن كل لذيذ يشتهيه الإنسان فأكله ، اقتضى ذلك بطرا في نفسه ، وقسوة في قلبه ، وأنسا له بلذات الدنيا ، حتى يألفها ويكره الموت ولقاء الله تعالى . وتصير الدنيا جنة في حقه ويكون الموت سجنا له . وإذا منع نفسه عن شهواتها ، وضيق عليها ، وحرمها لذاتها ، صارت الدنيا سجنا عليه ، ومضيقا له ، فاشتهت نفسه الإفلات منها ، فيكون الموت إطلافها وإليه الإشارة بقول يحي بن معاذ حيث قال : معاشر الصديقين ، جو عوا أنفسكم لوليمية الفردوس ، فإن شهوة الطعام على قدر تجويع النفس

فكل ماذكر ناه من آفات الشبع فإنه يجرى في كل الشهوات ، وتناول اللذات . فلا نطول بإعادته . فلذلك يعظم الثواب في ترك الشهوات من المباحات ، ويعظم الخطر في تناولها ، حتى قال صلى الله عليه وسلم (') «شِرَارُ أُمَّتِي الَّذِينَ يَأْ كُلُونَ مُخَ الْحُنْطَةِ » وهذا ليس بتحريم ، بل هو مباح على معنى أن من أكله مرة أو مرتين لم يعص ، ومن داوم عليه أيضا فلا يعصى بتناوله ، ولحكن تتربى نفسه بالنعيم ، فتأنس بالدنيا ، وتألف اللذات ، وتسعى في طلبها ، فيجرها ذلك إلى المعاصى . فهم شرار الأمة ، لأن منح الحنطة يقودهم إلى اقتحام أمور ، تلك الأمور معاص .

<sup>(</sup>١) حديث شرار أمتى الذين يأكلون منحالحنطة : لمأجدله أصلا

وقال صلى ألله عليه وسلم (١) « شِرَارُ أُمَّنِي الَّذِينَ غُذُوا بِالنَّعِيمِ ونَبَتَتْ عَلَيْهِ أَجْسَامُهُمْ وَإِنَّا مِلَا اللهِ عَلَيْهِ أَجْسَامُهُمْ وَإِنَّا الطَّعَامِ وَأَنْوَاعُ اللَّبَاسِ وَيَتَشَدَّ قُونَ فِي الْكَلاَمِ » وأوحى الله تعالى إلى موسى عليه السلام ، اذكر أنك ساكن القبر ، فإن ذلك يمنعك من كثير الشهوات

وقد اشتد خوف السلف من تناول لذيذ الأطعمة ، وتمرين النفس عليها ، ورأوا أنذلك علامة الشقاوة ، ورأوا منع الله تعالى منه غاية السعادة ، حتى روي أن وهب بن منبه قال التق ملكان في السماء الرابعة ، فقال أحدها للآخر ، من أين ؟ قال أمرت بسوق حوت من البحر إشتهاه فلان اليهودي لعنه الله . وقال الآخر ، أمرت بإهراق زيت إشتهاه فلان العابد . فهذا تنبيه على أن تيسير أسباب الشهوات ليس من علامات الخير . ولهذا امتنع عمر رضي الله عنه عن شربة ماء بارد بعسل ، وقال ، اعزلوا عنى حسابها . فلا عبادة لله تعالى أعظم من مخالفة النفس في الشهوات وترك اللذات ، كما أوردناه في كتاب رياضة النفس .

(٣) وقدروى نافع ، أنا بن عمررضي الله عنها كان مريضا ، فاشتهى سمكة طرية ، فالتمست له بالمدينة فلم توجد . ثم وجدت بعد كذا وكذا ، فاشتريت له بدرهم و نصف ، فشويت وحملت إيه على رغيف ، فقام سائل على الباب ، فقال للغلام لفها برغيفها وادفعها إليه . فقال له الغلام ، أصلعك الله ، قد اشتهيتها منذ كذا وكذا فلم نجدها ، فلما وجدتها اشتريتها بدرهم و نصف ، فنحن نعطيه ثمنها فقال لفها وادفعها إليه . ثم قال الغلام للسائل ، هل لك أن تأخذ درهما و تتركها ؟ قال نعم . فأعطاه درهما ، وأخذها وأنى بها ، فوضعها بين يديه وقال ، قد مرهما وأخذتهامنه . فقال لفها وادفعها إليه ، ولا تأخذمنه الدرهم ، فإنى سمعت رسول الله أعطيته درهما وأخذتهامنه . فقال لفها وادفعها إليه ، ولا تأخذمنه الدرهم ، فإنى سمعت رسول الله عليه وسلم يقول «أيث المرى واشتهى شهوة قرد شهو ته وآثر بها على نفسه غفر الله الله المنه على نفسه غفر الله الله على نفسه غفر الله الله عليه وسلم يقول «أيث المرى واشتهى شهوة قرد شهو ته و آثر بها على نفسه غفر الله الله عليه وسلم يقول «أيث المرى واشتهى شهوة قرد شهو ته و آثر بها على نفسه غفر الله الله عليه وسلم يقول «أيث المرى واشته كله و الله عليه و الله و الله عليه و الله و الله عليه و الله و الل

<sup>(</sup>۱) حديث شرار أمق الدين غذوا بالنعيم ــ الحديث : ابن عدى فى السكامل ومن طريقه البهق فى شعب الايمان من حديث فاطمة بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم وروى من حديث فاطمة بنت الحسين مرسلا قال الدار قطنى فى العلل انه أشبه بالصواب ورواه أبونعيم فى الحلية من حديث عائسة باسناد لابأس به

<sup>(</sup>۲) حدیث نافع ان ابن عمر کان مریضا فاشتهی سکة ـ الحدیث : وقیه سمعت رسول الله صلی الله علیه و سلم یقول آیما امری ه اشتهی شهوه فرد شهوته و آثر بهاعلی نفسه غفر الله : ابو الشیخ ابن حبان فی کتاب الثواب باسناد ضفیف جدا و رواه ابن الجوزی فی الموضوعات

وقال صلى الله عليه وسنم (1) « إِذَا سَدَدْتُ كَالْبَ الْجُوعِ بِرَغِيفٍ وَكُوزِمِنَ الْمَاءُ الْقَرَارِحِ فَعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله

وبلغ عمر رضي الله عنه أن يزيد بن آبى سفيان يأكل أنواع الطعام فقال عمر لمولى له، إذا علمت أنه قد حضر عشاؤه فأعلمنى . فأعلمه فدخل عليه ، فقرب عشاؤه ، فأتوه بثريد لحم ، فأكل معه عمر . ثم قرب الشواء ، وبسط يزيد يده ، وكف عمر يده وقال الله الله يأيزيدبن أبى سفيان ، أطعام بعد طعام ! والذى نفس عمر ييده، لئن خالفتم عن سنتهم ليخالفن بهم عن طريقهم . وعن يسار بن عمير قال ، ما نخلت لعمر دقيقا قط إلا وأنا له عاص

وروي أن عتبة الغلام كان يعجن دقيقه ، و يجففه في الشمس : ثم يأكله ويقول ، كسرة ومايح ، حتى يتهيأ في الآخرة الشواء والطعام الطيب . وكان يأخذ الكوز فيغرف بهمن حب كان في الشمس نهاره ، فتقول مولاة له ياعتبة ، لو أعطيتني دقيقك فبزته لك ، وبردت لك الماء ؟ فيقول لهما ياأم فلان ، قد شردت عني كاب الجوع

قال شقیق بن ابراهیم ، لقیت ابراهیم بن أدهم بحكة فی سوق اللیل ، عندمولد النبی صلی الله علیه وسلم ، یبکی و هو جالس بناحیة من الطریق . فعدلت إلیه ، وقعدت عنده ، وقلت إیش هذا البکاء یا أبا أسحق ؟ فقال خیر . فعاودته مرة واثنتین وثلانا ، فقال یاشقیق أستر علی فقلت یا خی قل ماشئت . فقال لی ، اشتهت نفسی منذ ثلاثین بسنة سکباجا ، فنعتها جهدی ، حتی إذا كان البارحة ، كنت جالسا وقد غلبنی النعاس ، إذ أنا بفتی شاب بیده قدح أخضر یعلو منه بخار ، ورائحة سكباج . قال فاجتمعت بهتی عنه ، فقر به . وقال یا إبراهیم كل ، فقلت ما آكل ، قد تركته أنه عن وجل . فقال لی قد أطعمك الله كل رحمك الله . فقلت قد أمرنا أن لانطرح فی وعائنا إلا من حیث نعلم . فقال كل عافاك الله فإنما أعطیته ، فقیل لی یا خضر

<sup>(</sup>١) حديث اداسددت كلب الجوع برغيف وكورّ من الماء القراح فعلى الدنياو أهلها الدمار: أبومنصور الديلمي في مسند الفردوس من حديث أبي هريرة بإسناد ضعيف

إذهب بهذا وأطعمه نفس إبراهيم بن أدم ، فقد رحمها الله من طول صبرها على ما يحملها بن منعها ، إعلم باإبراهيم أنى سمعت الملائكة يقولون ، من أعطى فلم بأخذ ، طلب فلم بعط ، فقلت . إن كان كذلك فها أنا بين يديك لأجل العقد مع الله تعالى . ثم التفت فإذا أنا بفتي آخر ، ناوله شيئا وقال ، ياخضر لقمه أنت . فلم يزل يلقمني حتى نعست فانتبهت وحلاوته في في قال شقيق فقلت أربى كفك ، فأخذت بكفه فقبلها . وقلت يامن يطعم الجياع الشهوات إذا صحوا المنع ، يامن يقدح في الضمير اليقين ، يامن يشني قلوبهم من محبته ، أثرى لشقيق عندك حالا ؟ ثم رفعت يد إبراهيم إلى السماء وقلت ، بقدر هذا المكف عندك ، و بقدر صاحبه ، وبالجود الذي وجد منك ، جد على عبدك الفقير إلى فضلك و إحسانك و رحمتك وإن لم يستحق ذلك . قال فقام إبراهيم ومشى حتى أدركنا البيت

وروي عن مالك بن دينار ، أنه بقى أربعين سنة يشتهى لبنا ، فلم يأكله ، وأهدى إليه يوما رطب فقال لأصحابه كلوا ، فا ذقته منذ أربعين سنة . وقال أحمد بن أبى الحواري اشتهى أبو سلمان الدارانى رغيفا حارا بملح، فحثت به إليه ، فعض منه عضة ثم طرحه، وأقبل يبكى وقال ، مجلت إلى شهوتى بعد إطالة جهدى واشقوتى . قد عزمت على التو بة فأقبلى قال أحمد فا رأيته أكل الملح حتى لتى الله تعالى . وقال مالك بن ضيغم ، مررت بالبصرة في السوق ، فنظرت إلى البقل ، فقالت لى نفسى لو أطعمتنى الليلة من هذا ؟ فأقسمت أن لأطعمها إياه أربعين ليلة .

ومكث مالك بن دينار بالبصرة خمسين سنة، ماأكل رطبة لأهل البصرة ولا بسرة قط وقال يأهل البصرة ، فما زاد فيكم وقال يأهل البصرة ، عشت فيكم خمسين سنة ماأكلت لكم رطبة ولا بسرة ، فما زاد فيكم مانقص منى ، ولا نقص منى مازاد فيكم ، وقال .: طلقت الدنيا منذ خمسين سنة ، اشتهت نفسى لبنا منذ أربعين سنة ، فو الله لاأطعمها حتى ألحق بالله تعالى

وقال حماد بن أبى حنيفة ، أتيت داود الطائى. ، والباب مغلق عليه ، فسمعته يقول ، نفسى اشتهيت جزرا فأطعمتك جزرا . ثم اشتهيت تمرا فآليت أن لاتأكليه أبدا . فسلمت ودخلت ، فإذا هو وحده · ومن أبو حازم يوما في السوق ، فرأى الفاكهة فاشتهاها .فقال لابنه ، اشتر لنامن هذه الفاكهة المقطوعة الممنوعة ، لعلنا نذهب إلى الفاكهة التي لامقطوعة

ولا ممنوعة · فلما اشتراها وأتى بها إليه ، قال لنفسه قد خدعتيني حتى نظرت واشتهيت ، وغلبتيني حتى اشتربت · والله لاذقتيه . فبعث بها إلى يتامى من الفقراء

وعن موسى الأشج أنه قال ، نفسى تشهى ملحا جربشا منذ عشرين سنة . وعن أحمد ابن خليفة قال ، نفسى تشتهى منذ عشرين سنة ، ما طلبت منى إلا الماء حتى تروى ، فا أرويتها . وروى أن عتبة الغلام اشتهى لحا سبع سنين . فلما كان بعد ذلك قال ، استحييت من نفسى أن أدافها منذ سبع سنين سنة بعد سنة ، فاشتريت قطعة لحم على خبز ، وشويتها وتركتها على رغيف . فلقيت صبيا ، فقلت ألست أنت ابن فلان وقدمات أبوك ؟ قال بلى فناولته إياها . قالو او أقبل يمكى ، يقر أ (و يُطعم ون الطمام على حبه ميسيكينا و يتيما وأسيرا (١٠) مم لم يذقه بعد ذلك . ومكث يشتهى تمرا سنين ، فلما كان ذات يوم اشترى تمرا بقيراط ورفعه إلى الليل ليفطر عليه . قال فهبت رجح شديدة ، حتى أظلمت الدنيا . ففزع الناس ، فأخل عتبة على نفسه يقول ، هذا لجراءتى عليك وشرائى التمر بالقبراط . ثم قال لنفسه ، ما أظن أخذ الناس إلا بذنبك ، على أن لا تذوقيه

واشترى داود الطائى بنصف فلس بقلا، و بفلس خلا. وأقبل ليلته كلها يقول لنفسه ويلك ياداود، ما أطول حسابك يوم القيامة ، ثم لم يأكل بمده إلا قفارا. وقال عتبة الفلام يوما لعبد الواحد بن زيد إن فلانا يصف من نفسه منزلة ما أعرفها من نفسى ، فقال لأنك تأكل مع خبزك تمرا، وهو لا يزيد على الخبز شيئا. قال فإن أنا تركت أكل التمر عرفت تلك المنزلة ؟ قال نم وغيرها. فأخذ يبكى. فقال له بمض أصحابه لا أبكى الله عينك، أعلى التمر تبكى ؟ فقال عبد الواحد دعه ، فإن نفسه قد عرفت صدق عزمه فى الترك ، وهو إذا ترك شيئا لم يعاوده ، وقال جعفر بن نصر ، أمرنى الجنيد أن أشترى له التين الوزيرى ، قلما اشتريته ، أخذ واحدة عند الفطور فوضعها فى فه ، ثم ألقاها وجمل يبكى ثم قال، احمله فقلت له فى ذلك . فقال هتف بى هاتف أما تستحى ، تركته من أجلى ثم تعود إليه فقلت له فى ذلك . فقال هتف بى هاتف أما تستحى ، تركته من أجلى ثم تعود إليه

وقال صالح المرى ، قلت لعطاء السلمى ، إنى متسكلف لك شيئا ، فلا ترد على كرامتى. فقال افعل ما تريد · قال فبعثت إليه مع ابنى شربة من سويق ، قد لتنه بسمن وعسل

<sup>(</sup>۱) الدهر: ۸

فقلت لا تبرح حتى بشربها . فلما كان من إلغد ، جملت له نحوها ، فردها و لم بشربها . فما قبته و لمته على ذلك ، وقلت سبحان الله رددت على كرامتى ، فلما رأى وجدى لذلك ، قال لا يسوؤك هذا . إنى قد شربتها أول مرة ، وقد راودت نفسى فى المرة الثانية على شربها فلم أقدر على ذلك ، كلما أردت ذلك ذكرت قوله تعالى ( يَتَجَرَّعُهُ وَلاَ يَكَادُ مُيسِيغُهُ (١) ) الآية . قال صالح ، فبكيت وقلت فى نفسى ، أنا فى واد وأنت فى واد آخر .

وقال السرى السقطى ، نفسى منذ ثلاثين سنة تطالبنى أن أغمس جزرة فى دبس ، فا أطعمتها . وقال أبو بكر الجلاء ، أعرف رجلا تقول له نفسه ، أنا أصبر لك على طى عشرة أيام ، واطعمنى بعد ذلك شهوة أشتهيها ، فيقول لها ، لاأريد أن تطوى عشرة أيام ولكن اتركى هذه الشهوة . وروى أن عابدا دعا بعض إخوانه فقرب إليه رغفانا . فجمل أخوه يقلب الأرغفة ليختار أجودها . فقال له العابد ، مه أى شىء تصنع ؟ أما علمت أن فى الرغيف الذى رغبت عنه كذا وكذا حكمة ؟ وعمل فيه كذا وكذا صانعا حتى استدار . من السحاب الذى يحمل الماء ، والماء الذى يستى الأرض ، والرياح ، والأرض ، والبهائم ، وبنى آدم ، حتى صار إليك ، ثم أنت بعد هذا تقلبه ولا ترضى به ؟

وفى الحبر (١) لا يستدير الرغيف و يوضع بين يديك، حتى بعمل فيه ثلثما ئة وستو ن صانعا أو لهم ميكا ثيل عليه السلام ، الذى يكيل الماء من خزائن الرحمة ، ثم الملائكة التى تزجى السحاب، والشمس والقمر ، والأفلاك ، وملائكة الهواء و دواب الأرض، و آخر م الحباز ( وَ إِنْ تَعُدُّوا نَعْمَةَ الله لاَ تَحُصُوها (٢))

وقال بعضهم أتيت قاسما الجرعى ، فسألته عن الزهدائى شىء هو ؟ فقال أى شىء سمعت فيه ؟ فعددت أقوالا ، فسكت . فقلت وأى شىء تقول أنت ؟ فقال اعلم أن البطن دنيا العبد . فبقدر ما يملك من بطنه يملك من الزهد . وبقدر ما يملكه بطنه ، تملكه الدنيا وكان بشر بن الحارث قد اعتل مرة ، فأنى عبد الرحمن الطبيب يسأله عن شىء يوافقه من المأكولات . فقال تسألنى فإذا وصفت لك لم تقبل منى ؟ قال صف لى حتى أسمع .

<sup>(</sup>١) حديث لايستدير الرغيف ويوضع بين يديك حتى يعمل فيه ثلثهائة وستون صانعا أولهم ميسكائيل ــ الحديث: لم أجد له أصلا

<sup>(</sup>١) ابراهيم : ١٧ (٢) ابراهيم : ١٤ والنحل ١٣

قال تشرب مكنجينا ، و تقص سفر جلا، و تأكل بعد ذلك اسفيذباجا . فقال له بشر ، هل تعلم شيئا أقل من السكنجين يقوم مقامه ؟ قال لا · قال أنا أعرف . قال ماهو ؟ قال الهندبا بالخل . ثم قال ، أتعزف شيئا أقل من السفر جل يقوم مقامه ؟ قال لا . قال أنا أعرف . قال ماهو ؟ قال الخرنوب الشامى . قال فتعرف شيئا أقل من الاسفيذباج يقوم مقامه ؟ قال لا . قال أنا أعرف ، ماء الحمص بسمن البقر في معناه . فقال له عبد الرحمن ، أنت أعلم منى بالطب ، فلم تسألني ؟

فقد عرفت بهذا أن هؤلاء امتنعوا من الشهوات ، ومن الشبع من الأقوات . وكان المتناعهم للفوائد التي ذكر ناها . وفي بعض الأوقات لأنهم كانوا لا يصفو لهم الحلال ، فلم يرخصوا لأنفسهم إلا في قدر الضرورة . والشهوات ليست من الضرورات ، حتى قال أبو سلمان : الملح شهوة ، لأنه زيادة على الخبز ، وما وراء الخبز شهوة . وهذا هوالنهاية . فن لم يقدر على ذلك فينبغي أن لا ينفل عن نفسه ، ولا ينهمك في الشهوات . فكني بالمرء إسرافا أن يأكل كل ما يشتهيه ، ويفعل كل ما يهواه . فينبغي أن لا يواظب على أكل اللحم ، قال ، على كرم الله وجهه ، من ترك اللحم أربعين يوما ساء خلقه ، ومن داوم عليه أربعين يوما قسا قلبه . وقبل إن للمداومة على اللحم ضراوة كضراوة الخر

ومهماكان جائما ، وتاقت نفسه إلى الجماع ، فلا ينبغى أن يأكل ويجامع، فيعطى نفسه شهو تين ، فتقوى عليه . وربما طلبت النفس الأكل لينشط في الجماع

ويستحب أن لاينام على الشبع ، فيجمع بين غفلتين ، فيمتاد الفتور ، ويقسو قلبه لذلك أولكن ليصل ، أوليجلس فيذكر الله تعالى ، فإنه أقرب إلى الشكر . وفى الحديث (۱) و أذيبُوا طَمّامَكُم عِلله على والصَّلاة وَلا تَنامُوا عَلَيْهِ فَتَقْسُو قُلُو بُكُم ، وأقل ذلك أن يصلى أربع ركعات ، أو يسبح مائة تسبيحة ، أو يقرأ جزأ من القرءان عقيب أكله . فقد كان سفيان الثورى إذا شبع ليلة أحياها . وإذا شبع في يوم واصله بالصلاة والذكر . وكان يقول ، أشبع الخمار وكده

<sup>(</sup>١) حديث أذيبواطعامكم بالصلاة والذكر ولاتناموا عليه فتفسو قلوبكم :طس وابن السى فاليوم والليلة من جديث عائشة بسند خعيف

ومهما اشتهى شيئا من الطعام وطيبات الفواكه ، فينبغى أن يترك الخبزويا كلها بدلا منه ، لتكون قوتا ، ولا تكون تفكها ، لئلا يجمع للنفس بين عادة وشهوة ، نظر سهل إلى ابن سالم وفى بده خبز وتمر ، فقال له ابدأ بالتمر ، فإن قامت كفايتك به ، و إلا أخذت من الخبز بعده بقدر حاجتك

ومهما وجد طعاما لطيفا وغليظا ، فليقدم اللطيف ، فإنه لا يشتهى الغليظ بعده . ولو قدم الغليظ لأكل اللطيف أيضا للطافته . وكان بعضهم يقول لأصحابه ، لانأ كلوا الشهوات ، فإن أكلتموها فلا تطبوها ، فإن طلبتموها فلا تحبوها . وطلب بعض أنواع الحبز شهوة . قال عبد الله بن عمر رحمة الله عليهما ، ما تأتينا من العراق فاكهة أحب إلينا من الحبر . فرأى ذلك الخيز فاكهة

وعلى الجلة ، لاسبيل إلى إهمال النفس في الشهوات المباحات ، واتباعها بكل حال . فبقدر مايستوفي العبد من شهوته ، يخشى أن يقال له يوم القيامة أذهبتم طيباتكم في حياتكم الدنيا واستمتم بها . وبقدر ما يجاهد نفسه ، ويترك شهوته ، يتمتع في الدازالآخرة بشهواته . قال بعض أهل البصرة ، نازعتني نفسي خبز أرز وسمكا فنعتها ، فقويت مطالبتها ، واستدت مجاهدتي لها عشرين سنة . فلها مات قال بمضهم رأيته في المنام ، فقلت ماذا فعل الله بك؟ قال لاأحسن أن أصف ما تلقائي به ربي من النعم والكرامات . وكان أول شيء استقبلني به خبز أرزوسمكا وقال كل البوم شهوتك هنياً بغير حساب. وقد قال تمالي (كُلُوا واشرَ بُوا هَنِياً عَا أَسْلَفْتُم وَالْكُرامات . ولذلك قال أبوسليان ، ترك شهوة في الأيام انفع القلب من صيام سنة وقيامها . وفقنا الله لما يرضيه

## بسيان

اختلاف حكم الجوع وفضيلته وأختلاف أحوال الناس فيه

اعلم أن المطلوب الأقصى فى جميع الأمور والأخلاق الوسط . إذ خير الأمورأوساطها ، وكلا طرفى قصد الأمور ذميم . وما أوردناه فى فضائل الجوعر بما يومىء إلى أن الإفراط

٨٤ : ١١٤١ (١)

فيه مطاوب. وهيهات، ولكن من أسرار حكمة الشريمة، أن كل مايطلب الطبع فيه الطرف الأقصى، وكان فيه فساد، جاء الشرع بالبالغة في المنع منه، على وجه يوى وحند الجاهل إلى أن المطلوب مضادة ما يقتضيه الطبع بغاية الإمكان، والعالم يدرك أن المقصود الوسط، لأن الطبع إذا طلب غاية الشبع، فالشرع ينبني أن يمدح غاية الجوع، حتى يكون الطبع باعثا، والشرع مانعا، فيتقاومان، ويحصل الاعتدال. فإن من يقدر على قمع الطبع بالسكلية بعيد، فيعلم أنه لا بنتهى إلى الغاية، فإنه إن أسرف مسرف في مضادة الطبع، كان بالسكلية بعيد، فيعلم أنه لا بنتهى إلى الغاية، فإنه إن أسرف مسرف في مضادة الطبع، كان في الشرع أيضا مايدل على إساءته. كاأن الشرع بالغ في الشاء على قيام الليل، وصيام النهار، ممل علم النبي صلى الله عليه وسلم من حال بعضهم أنه يصوم الدهر كله، ويقوم الليل كله نهى عنه (1)

فإذا عنفت هذا ، فاعلم أن الأفضل بالإضافة إلى الطبع المعتدل ، أن يأكل بحيث لا يحس بثقل المعدة ، ولا يحس بألم الجوع . بل ينسى بطنه ، فلا يؤثر فيه الجوع أصلا . فإن مقصود الأكل بقاء الحياة ، وقوة العبادة وثقلُ المعدة يمنع من العبادة . وألم الجوع أيضا يشغل القلب و يمنع منها . فالمقصود أن بأكل أكلا لا يبقى للمأكول فيه أثر ، ليكون متشبها بالملائكة ، فإنهم مقدسون عن ثقل الطعام وألم الجوع ، وغايه الإنسان الافتداء بهم . وإذا لم يكن للإنسان خلاص من الشبع والجوع ، فأبعد الأحوال عن الطرفين الوسط ، وهو الاعتدال .

ومثال طلب الآدمى البعد عن هذه الأطراف المتقابلة ، بالرجوع إلى الوسط ، مثال غلة القيت فى وسط حلقة محمية على النار ، مطروحة على الأرض . فإن النملة تهرب من حرارة الحلقة ، وهى محيطة بها لاتقدر على الحروج منها ، فلا تزال تهرب حتى تستقر على المركز الذى هو الوسط . فلو ماتت ماتت على الوسط . لأن الوسط هو أبعد المواضع عن الحرارة التي فى الحلقة المحيطة . فكذلك الشهوات محيطة بالإنسان إحاطة تلك الحلقة بالمائكة ، والملائكة خارجون عن تلك الحلقة ، ولا مطمع للإنسان فى الحروج ، وهو يريد أن يتشبه بالملائكة فارجون عن تلك الحلقة ، ولا مطمع للإنسان فى الحروج ، وهو يريد أن يتشبه بالملائكة من حديث النهى عن صوم الدهر كله وقيام الليل كله تقدم

فى الخلاص . فأشبه أحواله بهم البعد ، وأبعد المواضع عن الأطراف الوسط . فصار الوسط مطلوبا فى جميع هذه الأحوال المتقابلة . وعنه عبر بقوله صلى الله عليه وسلم (") «خَيْرُا لْأُمُورِ أَوْسَاطُهَا » وإليه الإِشارة بقوله تعالى ( وَكُلُوا وَا شَرَبُوا وَلاَ تُسْرِفُوا (١))

ومهما لم يحس الإنسان بجوع ولا شبع ، تيسرت له العبادة والفكر ، وخف في نفسه وقوى على العمل مع خفته . ولكن هذا بعد اعتدال الطبع . أما في بداية الأمر ، إذا كانت النفس جوحا ، متسوقة إلى الشهوات ، ماثلة إلى الإفراط ، فالاعتدال لا ينفعها بل لابد من المبالغة في إيلامها بالجوع ، كما يبالغ في إيلام الدابة التي ليست مروضة بالجوع والضرب وغيره ، إلى أن تعتدل . فإذا ارتاضت واستوت ورجعت إلى الاعتدال ، ترك تعذيبها وإيلامها . ولأجل هذا السر ، يأمر الشيخ مريده عالا يتماطاه هو في نفسه . فيأمره بالجوع وهو لا يجوع . ويمنعه الفواكه والشهوات وقد لا يمتنع هو منها . لأنه قدفرغ من تأديب نفسه ، فاستغني عن التعذيب . ولما كان أغلب أحوال النفس الشره والشهوة والجاح ، والامتناع عن العبادة ، كان الأصلح لها الجوع ، الذي تحس بألمه في أكثر الأحوال لتنكسر في نفسه . والمقصود أن تنكسر حتى تعتدل ، فترد بعد ذلك في الغذاء أيضا إلى الاعتدال وإعما يمتنع من ملازمة الجوع من سالكي طريق الآخرة ، إماصديق ، وإمامغرور أحمق أما الصديق ، فلا سمتقامة نفسه على الصراط المستقيم ، واستغنائه عن أن يساق بسمياط الجوع إلى الحق

وأما المغرور ، فلظنه بنفسه آنه الصديق المستغنى عن تأديب نفسه ، الظان بها خيرا ، وهذا غرور عظيم ، وهو الأغلب . فإن النفس قلما تتأدب تأدبا كاملا ، وكثيرا ما تغتر فتنظر إلى الصديق ومسامحته نفسه في ذلك ، فيسامح نفسه . كالمريض ينظر إلى من قد صح من مرضه ، فيناول ما يتناوله ، ويظن بنفسه الصحة فهلك

والذي يدل على أن تقدير الطعام بمقدار يسير ، في وقت مخصوص ، و نوع مخصوص ، ليس مقصودا في نفسه ، وإنما هو مجاهدة نفس متناثمة عن الحق ، غير بالمة رتبة الحال ،

<sup>(</sup> ١٠) حديث خير الامور أوساطها : البيهتي في الشعب مرسلا وقد تقدم

<sup>(</sup>۱) الاعراف: ۳۱

أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يكن له تقدير وتوقيت لطعامه . قالت عائشة رضى الله علم الله عليه وسلم يصوم حتى نقول لا يفطر ، ويفطر حتى نقول لا يصوم . "كُوكان يدخل على أهله فيقول « هَلْ عِنْدَكُمْ مِنْ شَيْءٍ » فإن قالوا نعم أكل وإن قالوا لا قال « إنّى إذاً صَائر " » (") وكان يقدم إليه الشئء فيقول « أماً إنّى قَدْ كُنْتُ أَرَدْتُ الصَّوْمَ » ثم يأ كل . (أو خرج صلى الله عليه وسلم يوما وقال « إنّى صَائم " » فقالت أردُتُ الصَّوْمَ » ثم يأ كل . (أو خرج صلى الله عليه وسلم يوما وقال « إنّى صَائم " » فقالت له عائشة رضى الله عنها ، قدأ هدى إلينا حيس ، فقال « كُنْتُ أردُتُ الصَّوْمَ وَلَكِنْ قَرّبيه » ولذلك حكى عن سهل أنه قبل له ، كيف كنت في بدايتك ؟ فأخبر بضروب من الرياضات ولذلك حكى عن سهل أنه قبل له ، كيف كنت في بدايتك ؟ فأخبر بضروب من الرياضات منها أنه كان يقتات ورق النبق مدة . ومنها أنه أكل دقاق التين مدة ثلاث سنين . ثم ذكر أنه اقتات بثلاثة دراه في ثلاث سنين . فقيل له فكيف أنت في وقتك هذا ؟ فقال آكل بلا حد ولا توقيت أنى آكل كثيرا ، بل أنى بلا حد ولا توقيت أنى آكل كثيرا ، بل أنى كا قدار واحد ما آكله

وقد كان معروف الكرخى يهدى إليه طيبات الطعام فيا كل. فقيله إن أخالئبشرا لا يأكل مثل هذا . فقال إن آخى بشرا قبضه الورع ، وأنا بسطتنى المعرفة . ثم قال ، إنما أناضيف فى دار مولاى ، فإذا أطعمنى أكلت ، وإذا جوعنى صبرت . مالى والاعتراض والتمييز . ودفع إبراهيم بن أدم إلى بعض إخوانه درام وقال ، خذ لنا بهذه الدرام زبدا وعسلا وخبزا حواريا · فقيل ياأبا إسحق ، بهذا كله ؟ قال ويحك ،إذا وجدنا أكلنا أكل الرجال . وإذا عدمنا صبرنا صبرنا صبر الرجال . وأصلح ذات يوم طعاما كثيرا ، ودعا إليه نفرا

<sup>(</sup>١) حديث النشة كان يسوم حتى نقوَّل لايفطر ويفطر حتى نقول لايسوم: متعق عليه

<sup>(</sup> ٧ ) حديث كان يدخل على أهله فيقول هل عندكم من شيء فان قالوانعم أكل وان قالوا لاقال الى صائم : دت وحسنه و ن من حديث عائشة وهو عند م بنحوه كاسباني

<sup>(</sup> ٣ ) حيث كان يقدم اليه الشيء فيقول اما انىكنت أريد الصوم :البيهق من حديث عاتشة بلفظ وانكنت قدفرضت الصوم وقال اسناده صحيح وعند م قدكنت أصبحت صائما،

<sup>(</sup> ٤ ) حديث خرج وقال اندصائم فقالت عائشة يارسول الله قداهدى الينا حيس فقال كنت أردت الصوم ولكن قربيه م بلفظ قد كنت أصبحت صائمًا وفى رواية له أدنيه فلقدأصبحت صائمًا فأكل وفى لفظ للبهبق انى كنيت أريد الصوم ولكن قريبه

يسيرا ، فيهم الأوزاعى ، والثورى . فقال له الثورى ، باأبا إسحق ، أما تخاف أن يكون هذا إسرافا ، فقال ليس في الطعام إسرافِ ، إنما الإسراف في اللباس والأثات

فالذي أخذ العلم من السماع والنقل تقليدا ، يرى هــذا من إبراهيم بن أدم ، ويسمع عن مالك بن دينار أنه قال مادخل بيتي الملح منذ عشرين سنة ، وعن سرى السقطى أنه منذ أربمين سنة يشتهى أن يغمس حزرة في دبس فافعل، فيراه متناقضا، فيتحير، أو يقطع بأن أحدها مخطىء. والبصير بأسرار القول ، يعلم أن كل ذلك حق ، ولكن بالإضافة إلى اختلاف الأحوال . ثم هذه الأحوال المختلفة ، يسمُّعها فطن محتاط ، أو غي مغرور . فيقول المحتاط ، ماأنا من جلة العارفين حتى أسامح نفسي . فليس نفسي أطوع من نفس سرى السقطى ، ومالك ابن دينار ، وهؤلاء من المتنعين عن الشهوات ، فيقتدى بهم : والمغرور يقول ، مانفسي بِأَعْصَى عَلَى مِن نَفْسَ مَعْرُوفَ الكَرْخَى ، وإبراهيم بن أَدْهُ ، فأُفتدى بهم ، وأرفع التقدير في مأكولي . فأنا أيضا ضيف في دار مولاي ، فالى وللاعتراض . ثم إنه لو قصر أحدفي حقه وتوقيره ، أو في ماله و جاهه بطريقة و احدة ، قامت القيامة عليه ، و اشتغل بالاعتراض . وهذا مجال رحب المشيطات مع الحمق . بل رفع التقدير في الطعام ، والصيام ، وأكل الشهوات ، لايسلم إلا لمن ينظر من مشكاة الولاية والنبوة • فيكون بينه وبين الله عسلامة في استرساله وانقبأَضه .ولا يكون ذلك إلا بعد خروج النفس عن طاعة الهوى والعادة بالسكلية ، حتى يكون أكله إذا أكل على نية ، كما يكون إمساكه بنية ، فيكون عاملا لله في أكله و إفطاره فينبغي أن يتعلم الجزم من عمر رضي الله عنه ، فإنه كان يرى رسول الله صلى الله عليه و سلم (١) يحسه العسل ويأكله ، ثم لم يقس نفسه عليه ، بل لما عرضت عليه شربة باردة ممزوجة بمسل ، جمل يدير الإناء في يده ويقول،أشربهاوتذهب حلاوتهاوتبق تبعتها،اعزلوا عني حسابهاوتركها وهذه الأسرار لا يجوز لشيخ أن يكاشف بها مريده. بل يقتصر على مدح الجوع فقط، ولا يدعوه إلى الاعتدال، فإنه يقصر لا محالة عما يدعوه إليه. فينبغي أن يدعوه

<sup>( )</sup> عديث كان يحب العسل ويأكله: متفق عليه من حديث عائشة كان يحب الحاوا ، والعسل ـ الحديث : ، ونيه قصة شيريه العسل عند بعض نسائه

إلى غاية الجوع ، حتى يتيسر له الاعتدال . ولا يذكر له أن العارف الكامل يستغنى عن الرياضة . فإن الشيطان يجد متعلقا من قلبه ، فيلق إليه كلساعة إنك عارف كامل ، وماالذى فاتلث من المعرفة والسكال ؟ بلكان من عادة ابزاهيم الحواص ، أن يخوض مع المريد في كل رياضة كان يأمره بها ، كيلا يخطر بباله أن الشيخ لم يأمره بما لم يفعل ، فينفره ذلك من رياضته ، والقوى إذا اشتغل بالرياضة وإصلاح الغير ، لزمه النزول إلى حدالضعفاء تشبها بهم وتلطفا في سيافتهم إلى السعادة . وهذا ابتلاء عظيم للا بياء والأولياء . وإذا كان حمد الاعتدال خفيا في حق كل شخص ، فالحزم والاحتياط ينبغي أن لا يترك في كل حال ولذلك أدب عمر رضى الله عنه ولده عبد الله ، إذ دخل عليه فوجده يأ كل لحما مأدوما ولذلك أدب عمر رضى الله عنه ولده عبد الله ، إذ دخل عليه فوجده يأ كل لحما مأدوما

ولذلك أدب عمر رضى الله عنه ولده عبد الله ، إذ دخل عليه فوجده يأكل لحما مأدوما بسمن ، فعلاه بالدّرة وقال ، لاأم لك ، كلّ يوما خبزا ولجما ، ويوما خبزا ولبنا ، ويوما خبزا وسمنا ، ويوما خبزا وزيتا ، ويوما خبزا وملحا ، ويوما خبزا قفارا . وهذا هو الاعتدال فأما المواظبة على اللحم والشهوات فإفراط وإسراف . ومهاجرة اللحم بالكلية إفتار . وهذا قوام بين ذلك والله تعالى أعلم

#### بسيان

#### آفة الرياء المتطرق إلى من ترك أكل الشهوات وقلل الطعام

اعلم أنه يدخل على تارك الشهوات آفتان عظيمتان ، هما أعظم من أكل الشهوات إحداهما : أن لاتقدر النفس على ترك بعض الشهوات فتشتهيها ، ولكن لايريد أن يُعرَفَ بأنه يشتهيها ، فيخفي الشهوة ، ويأكل في الخلوة مالايأكل مع الجماعة . وهذا هو الشرك الخبي — سئل بعض العلماء عن بعض الزهاد ، فسكت عنه . فقيل له هل تعلم به بأساء قال يأكل في الخلوة ما لا يأكل مع الجماعة . وهذه آفة عظيمة : بل حتى العبد إذا ابتلى بالشهوات وحبها أن يظهرها . فإن هذا صدق الحال ، وهو يدل عن فوات المجاهدات بالأعمال . فإن إخفاء النقص ، وإظهار ضده من الكال ، هو نقصا نان متضاعفان . والكذب مع الإخفاء كذبان . فيكون مستحقا لمقتين ، ولا يرضى منه إلا بتو بتين صادقتين ولذلك مع الإخفاء كذبان . فيكون مستحقا لمقتين ، ولا يرضى منه إلا بتو بتين صادقتين ولذلك

شدد أمر المنافقين ، فقال تعالى (إنَّ المُنَافقينَ في الدَّرْكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ (') لأن المنافقين ، فقال تعالى (إنَّ المُنَافقينَ في الدَّرْكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّه استخف الكافر كفرواً ظهر ، وهذا كفر وستر ، فكان ستره لكفره كفراً آخر ، لأنه استخف بنظر الله سبخانه و تعالى إلى قلبه ، وعظم نظر المخلوقين ، فحاالكفرعن ظاهره ، والعارفون يبتلون بالشهوات بل بالماصى، ولا ببنلون بالرياء والنش والإخفاء . بل كال العارف أن يترك الشهوات لله تعالى ، ويظهر من نفسه الشهوة ، إسقاطا لمنزلته من قلوب الخلق . وكان بعضهم يشترى الشهوات ويعلقها في البيت ، وهو فيها من الزاهدين ، وإعايق مد به تلبيس حاله ، ليصرف عن نفسه قلوب الغافلين ، حتى لا يشوشون عليه حاله

فنها ية الزهد ، الزهد في الزهد بإظهار صده . وهذا عمل الصديقين . فإنه جمع بين صدقين . كاآن الأول جمع بين كذبين وهذا قد حمل على النفس ثقلين ، وجرعها كأس الصبر مرتين . مرة بشر به ، ومرة برميه . فلا جرم أولئك يؤتون أجرهم مرتين عا صبروا . وهذا يضاهى طريق من يُعطَى جهرا فيأخذ ، ويركن سرا، ليكسر نفسه بالذل جهرا ، وبالفقر سرا . فن فاته هذا فلا ينبني أن يفوته إظهار شهوته و نفصانه ، والصدق فيه : ولا ينبني أن ينوته إظهار شهوته و نفصانه ، والصدق فيه : ولا ينبني أن ينر وقول الشيطان ، إنك إذا أظهرت اقتدى بك غيرك ، فإمنا إعالي المجرد ، وير وجه الشيطان غيره لكان إصلاح نفسه أهم عليه من غيره . فهذا إنما يقصد الرياء المجرد ، وير وجه الشيطان عليه في معرض إصلاح غيره . فإذاك ثقل عليه ظهور ذلك منه ، وإن علم أن من اطلع عليه طيس يقتدى به في الفمل ، أولا ينز جرباعتقاده أنه تارك للشهوات

الآفة الثانية: أن يقدر على ترك الشهوات ، لكنه يفرح أن يمرف به : فيشتهر بالتعفف عن الشهوات . فقد خالف شهوة ضعيفة ، وهي شهوة الأكل · وأطاع شهوة هي شر منها وهي شهوة الجاه . وتلك هي الشهوة الخفية . فيها أحس بدلك من نفسه ، فكسر هذه الشهوة آكد من كسر شهوة الطعام . فليأكل . فهو أولى له

قال أبو سلمان ، إذا قدمت إليك شهوة ، وقد كنت تاركا لها ، فأصب منهاشيئا يسيرا ولا تمط نفسك مناها ، فتكون قد أسقطت عن نفست للشهوة ، وتكون قد ننصت عليها إذ لم تعطها شهوتها حوقال جعفر بن محمد الصادق ، إذا قدمت إلى شهوة، نظرت

<sup>(</sup>١) النساء: ١٤٥

إلى نفسى ، فإن هي أظهرت شهوتها ، أطعمتها منها . وكان ذلك أفضل من منعها . وإنا خفت شهوتها ، وأظهرت العزوب عنها ، عاقبتهما بالترك ، ولم أنلها منها شيئا . وهذا طريق في عقو بة النفس على هذه الشهوة الخفية .

وبالجملة من ترك شهوة الطعام ، ووقع في شهوة الرباء . كان كمن هرب من عقرب ، و فزع إلى حية . لأن شهوة الرباء أضر كثيرا من شهوة الطعام . والله ولى التوفيق

# القول في شهوة الفرج

اعلم أن شهوة الوقاع سلطت على الإنسان لفائدتين . إحداها : أن يدرك لذنه ، فيقيس به لذات الآخرة ، فإن لذة الوقاع لو دامت اكانت أقوى لذات الأجساد ، كاأن النار و آلامهاأ عظم آلام الجسد: والترغيب والترهيب يسوق الناس إلى سعادتهم . وليس ذلك إلا بألم محسوس، ولذة محسوسة مدركة . فإن مالايدرك بالنوق لاينظم إليه الشوق

الفائدة الثانية : بقاء النسل، ودوام الوجود. فهذه فائدتها. ولكن فيها من الآفات مايهلك الدين والدنيا ، إن لم تضبط ولم تقهر ، ولم ترد إلى حد الاعتدال . وقد قيل في تأويل قوله تعالى ﴿ رَبُّنَا وَلاَ تُحَمِّلُنَا مَالاً طَاقَةَ لَنَا بِهِ (١٠) معناه شدة الغامــة . وعن ابن عباس (١٦ في قوله تعالى ( وَمِنْ شَرِّ غَاسِقِ إِذَا وَقَبَ (٢) ) قال هو قيام الذكر . وقد أسنده بعض الرواة إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، إلا أنه قال في تفسيره الذكر إذا دخل. وقد قيل إذاقام ذَكَرَ الرَّجِلُ ذَهِبُ ثَلْثًا عَقَلُهُ . (\*) وكان صلى الله عليه وسلم يقول في دعائه ﴿ أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرُّ سَمْعِي وَ بَصَرِي وَ تُعْلِي وَهَنِي وَمَنِيٍّ ، وقال عليه السلام (٢) و النَّسَاءِ حَبَا إِلَّ الشَّيْطان ، ولو لا هذه الشهوة ، لما كان للنساء سلطنة على الرجال

<sup>( 1 )</sup> حديث ابن عباس موقوفا ومسندا فيفوله تعالى ومن شر غاسق اذاوقب قال هوقيام الذكر وقال الذي أسنده الذكر اذادخل هذا حديث لاأصل له

<sup>(</sup>٢) حديث اللهم الىأعوذبك منشر سمى وبصرى وتلبىودينى نقدم فى الدعوات

<sup>(</sup> ٣ ) حديث النساء حبائل الشيطان: الاصفهاني في الترغيب والترهيب من حديث خالد بن زيد الجهي باسناه فيه جهالة

<sup>(</sup>۱) القرة: ٢٨٦ (٢) الفلق: ٥٠

روى أن موسى عليه السلام ، كان جالسا فى بعض مجالسه ، إذ أقبل إليه إبليس وعليه برنس يتلون فيه ألوانا . فلما دنا منه ، خلع البرنس فوضعه ، ثم أتاه ، فقال السلام عليك باموسى . فقال له موسى مَن أنت ؟ فقال أنا إبليس . فقال لاحياك الله . ماجاء بك ؟ قال جئت لأسلم عليك لمنزلتك من الله ، ومكانتك منه . قال فما الذى رأيت عليك؟ قال برنس أختطف به قلوب بنى آدم . قال فما الذى إذا صنعه الإنسان استحوذت عليه ؟ قال إذا أعبته نفسه ، واستكثر عمله ، ونسى ذنونه . وأحذرك ثلاثا ، لا تخل بامرأة لا تحل لك ، فإنه ماخلا نجل بامرأة لا تحل له إلا كنت صاحبه دون أصحابى ، حتى أفتنه بها ، وأفتنها به . ولاتماهد الله عهدا إلا وفيت به . ولا تخرجن صدقة إلا أمضيتها . فإنه ماأخرج رجل صدقة فلم يمضها الا كنت صاحبه دون أصحابى ، حتى أحول بينه وبين الوفاء بها . ثم ولى وهو يقول ، ياو يلتاه علم موسى ما يحذر به بنى آدم

وعن سعيد بن المسيب قال: ما بعث الله نبيا فيما خلا إلا لم ييأس إبليس أن يهلكه بالنساء . ولا شيء أخوف عندى منهن . ومابلدينة بيت أدخله إلا بيتي وبيت ابنتي . أغتسل فيه يوم الجمعة ، ثم أروح . وقال بعضهم ، إن الشيطان يقول للمرأة أنت نصف جندى ، وأنت سهمى الذي أرمى به فلا أخطى ، وأنت موضع سرى ، وأنت رسولى في حاجتي منصف جنده الشهوات شهوة النساء '

وهذه الشهوة أيضا لهما إفراط وتفريط واعتدال . فالإفراط ما يقهرالعقل حتى يصرف، همة الرجال إلى الاستمتاع بالنساء والجوارى ، فيحرم عن سلول طريق الآخرة ، أو يقهر الدين حتى يجر إلى اقتحام الفواحش . وقد ينتهى إفراطها بطائفة إلى أمرين شنيعين

أحدها: أن يتناولوا ما يقوى شهواتهم على الاستكثار من الوقاع ، كما قديتناول بعض الناس أدوية تقوى المعدة ، لتعظم شهوة الطعام . وما مثال ذلك إلا كن ابتلى بسباع ضارية ، وحياة عادية ، فينام عنه في بعض الأوقات ، فيجنال لإتارتها وتهبيجها ، تم يشتغل بإصلاحها وعلاجها . فإن شهبوة الطعام والوقاع على التحقيق آلام يريد الإنسان الخلاص منها ، فيدرك لذة بسبب الخلاص.

فإن قلت: فقد روى فى غريب الحديث ، أنرسول الله ضلى الله عليه وسلم (الفائل عليه وسلم إلى جيرا أيل ضعف الوقاع ، فأمرنى بأكل الهريسة

فاعلم:أنه صلى الله عليه وسلم كان تحته تسع نسوة ، ووجب عليه محصينهن بالإمتاع ، وحرم على غيره نكاخهن و إن طلقهن . فكان طلبه القوة لهذا لاللتمتع

والأمر الثانى: أنّه قد تنتهى هذه الشهوة بيعض الضلال إلى العشق، وهوغاية الجهل غيا وضع له الوقاع، وهو مجاوزة فى الهيمية لحد البهائم. لأن المتعشق ليس يقنع بإراقة شهوة الوقاع، وهى أقبح الشهوات، وأجدرها أن يستحيا منه، حتى اعتقد أن الشهوة لا تنقضى إلا من محل واحد. والبهيمة تقضى الشهوة أين اتفق، فتكتنى به، وهذالا يكتنى إلا بشخص واحد معين، حتى يزداد به ذلا إلى ذلى، وعبودية إلى عبودية. وحتى بستسخن المقل لحدمة الشهوة، وقد خلق ليكون مطاعا، لا ليكون خادماللشهوة، ومحتالالأجلها وما العشق إلاسعة إفراط الشهوة، وهو مرض قلب فارغ لاهمله. وإنما يجب الاحتراز من أوائله، بترك معاودة النظر والفكر، وإلا فإذا استحكم عسر دفعه. فكذلك عشق من أوائله، بترك معاودة النظر والفكر، وإلا فإذا استحكم عسر دفعه. فكذلك عشق المال ، والجاه، والمقار، والأولاد، حتى حب اللعب بالطيور، والدد، والشطرنج، فإن هذه الأمور قد تستولى على طائفة بحيث تنفص عليهم الدين والدنيا، ولا يصبر ونعنها ألبتة عندن ومثال من يكسر سورة العشق في أول انبعائه مثال من يصرف عنان الدابة عندن

ومثال من يكسر سورة العشق في اول انبعائه مثال من يصرف عنان الدانة عندة توجهها إلى باب لتدخله وما أهون منها بصرف عنابها . ومثال من يعالجها بعداستحكامها مثال من يترك الدابة حتى تدخل و تجاوز الباب ، ثم يأخذ بذنبها و بحرها إلى ورائها . وما أعظم التفاوت بين الأمرين في اليسر والعسر . فليكن الاحتياط في بدايات الأمور فأما في أواخرها ، فلا تقبل العلاج إلا بجهد جهيد ، يكاد يؤدى إلى نزع الروح . فإن إفر اطالشهوة أن يغلب العقل إلى هذا الحد ، وهو مذموم جدا

و تفريطها بالمنة ، أو بالضمف عن إمتاع المنكوحة ، وهو أيضا مذموم · وإنما المحمود

<sup>(</sup>١) حديث شكوت الىجبريل ضعف الوقاع فأص في بأكل الهريسة : العقيلي في الضعفاء طس من حديث

أَن تَكُونَ مَعْتَدَلَةً .ومطيعة للمقلوالشرع في انقباضهاوا نبساطها .ومهما أفرطت ، فكسرها بالجوع والنكاح .قال صلى الله عليه وسلم (١٠ « مَعَاشِرَ الشَّبَابِ عَلَيْكُمْ ۚ بِالْبَاءَةِ فَمَنْ كَمْ يَسْتَطِعْ ۖ فَعَلَيْهِ بِالصَّوْمُ لَهُ وَجَاءٍ »

## بيان

#### ما على المريد في ترك التزويج وفعله

اعلم أن المريد فى ابتداء أمره ، ينبنى أن لايشغل نفسه النزويج . فإن ذلك شغل شاغل يمنعه من السلوك ، ويستجره إلى الأنس بالزوجة . ومن أنس بغير الله تعالى شغل عن الله . ولا يغرنه كثرة نكاح رسول الله صلى الله عليه وسلم ، (۲) فإنه كان لايشغل قلبه جميع مافى الدنيا عن الله تعالى ، فلا تقاس الملائكة بالحدادين . ولذلك قال أبو سلمان الدارانى من ثروج فقد ركن إلى الدنيا ، وقال ، مارأيت مربدا تروج فثبت على حاله الأول ، وقيل له من ثروج فقد ركن إلى الدنيا ، وقال ، مارأيت مربدا تروج فثبت على حاله الأول ، وقيل له من أمو جب الله تعالى أن الأنس بها يمنع الأنس بالله تعالى ، وقال أيضا ، كل ماشغلك عن الله من أهل ، ومال ، وولد، فهو عليك مشؤم فكيف يقاس غير رسول الله صلى الله عليه وسلم به ، وقد كان استغراقه بحب الله تعالى ، بحيث كان يجد احترافه فيه إلى حمد كان يخشى منه فى بعض الأحوال أن يسرى ذلك إلى قالبه فيهدمه ، فلذلك (۲)كان يضرب بيده على خذعائشة أحيانا ويقول «كلّبيني ياعاً ئشة » لتشغله بكلامها عن عظيم ماهو فيه ، لقصور طاقة قالبه عنه ، فقد كان طبعه الأنس بالله عز وجل ، بكلامها عن عظيم ماهو فيه ، لقصور طاقة قالبه عنه ، فقد كان طبعه الأنس بالله عز وجل ، وكلّ أن شابك المقال ، وكله وكان أنسجا لخلق إذا جالسهم . فإذا ضاق صدره قال (۱) « أرحنا بها يابلاك ، حتى يمود إلى ماهو قرة عينه (۵) فالضميف إذا لاحظ أحواله في مثل هذه الأمور فهو مغرور ، لأن الأفهام تقصر عن الوقوف على أسرار أفعاله صلى الله عليه وسلم مثل هذه الأمور فهو مغرور ، لأن الأفهام تقصر عن الوقوف على أسرار أفعاله صلى الله عليه وسلم مثل هذه الأمور فهو مغرور ، لأن الأفهام تقصر عن الوقوف على أسرار أفعاله صلى الله عليه وسلم مثل هذه الأمور فهو مغرور ، لأن الأفهام تقصر عن الوقوف على أسرار أفعاله صلى الله عليه وسلم على الله عليه وسلم الله عليه والمي الشور في على أسرار أفعاله صلى الله عليه وسلم الله عليه وسلم المؤلفة والمي الله عليه وسلم على الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم على الله عليه وسلم المؤلفة والمي الله عليه وسلم المؤلفة والمؤلفة والم

<sup>(</sup>١) حديث معاشر الشباب من استطاع منكم النكاح فليتزوج ــ الحديث: تقدم في النكاح

<sup>(</sup>٢) حديث كان لايشغل قلبه عن الله تعالى جميع ما في الدنيا: تقدم

<sup>(</sup>٣) حديث كان يضرب بده على فخذ عائشة أحيانا ويقول كليني ياعائشة : لم أجد,له أصلا

<sup>(</sup>٤) حديث أرحنا بها يابلال: تقدم في الصلاة

<sup>(</sup> ٥ ) حديث أن الصلاة كانت قرة عينه تقدم أيضا

فشرط المريد العزبة في الابتداء إلى أن يقوى في المعرفة. هذا إذا لم تغلبه الشهوة. فإن غلبته الشهوة فليكسرها بالجوع الطويل ،والصوم الدائم. فإن لم تنقمع الشهوة بذلك ،وكان بحيث لا يقدر على حفظ العين مثلا ، وإن قدر على حفظ الفرج ،فالنكاح له أولى، لتسكن الشهوة . وإلا فهما لم يحفظ عينه ، لم يحفظ عليه فكره ، ويتفرق عليه همه ، وربما وقع في بلية لا يطيقها ، وزنا العين من كبار الصغائر ، وهو يؤدى على القرب إلى الكبيرة الفاحشة وهي زنا الفرج . ومن لم يقدر على غض بصره لم يقدر على حفظ فرجه

قال عيسى عليه السلام ، إياكم والنظرة ، فإنها تزرع في القلب شهوة ، وكني بها فتنة وقال سعيد بن جبير ، إنما جاءت الفتنة لداود عليه السلام من قبل النظرة ، ولذلك قال لابنه عليه السلام ، يابني ، امش خلف الأسد والأسود ، ولا تمش خلف المرأة . وقيل ليحيى عليه السلام ، مابدء الزنا ؟ قال النظر والتمني . وقال الفضيل ، يقول إبليس هو قوسى القديمة وسهمى الذي لاأخطىء به . يمني النظر

وفال رسول الله صلى الله عليه وسلم (') « النظرة سُهم مَسْمُوم مِنْ سهام إِ بلِيسَ مَنْ أَرَكُمَا خَو فَا مِنَ اللهِ تَمَالَى أَعْطَاهُ اللهُ تَمَالَى إِعَانًا بَعِدُ حَلاَوْتَهُ فِي قَلْبِهِ ، وقال صلى الله عليه وسلم عليه وسلم عليه وسلم (') « مَا تَرَكُتُ بَعْدِي فِنْنَةً أَضَرَّ عَلَى الرِّجَالِ مِنَ النِّسَاءِ ، وقال صلى الله عليه وسلم (") « مَا تَرَكُتُ بَعْدِي فِنْنَةَ النِّسَاءِ فَإِنَّ أُول فِيْنَة بَنِي إِسْرَا بِيلَ كَا نَتْ مِنْ قِبَلِ النِّسَاءِ ، وقال تعليه السلام (') « لِكُلُّ وقال تعليه السلام (') « لِكُلُّ وقال تعليه السلام (') « لِكُلُّ الْنَظِرُ وَالْبَدَانِ تَرْ نِيَانِ وَزِ نَاهُمَ الْبَعْلَسُ وَزِ نَاهُ النَّظُرُ وَالْبَدَانِ تَرْ نِيَانِ وَزِ نَاهُمَ الْبَعْلَسُ وَاللَّهُ وَالْبَدَانِ تَرْ نِيَانِ وَزِ نَاهُمَ النَّهُ وَالْمَانُ وَالْمَانُ مَنْ فَي وَزِنَاهُ الْفَنْلَةُ وَالْقَلْبُ يَهِمُ أَوْ يَتَمَى وَالْفَمُ مَنْ فِي وَزِنَاهُ الْفَنْلَةُ وَالْقَلْبُ مَا أَوْ يَتَمَى وَالْمَانُ الْفَرْبُ أَوْ يُكَذَّبُهُ " وَزِنَاهُ الْفَنْلَةُ وَالْقَلْبُ مَنْ إِلَى وَزِنَاهُ الْفَنْلَةُ وَالْقَلْبُ مَا الْفَرْبُ أَوْ يُكَذَّبُهُ " وَالْمَانُ الْفَنْلَةُ وَالْقَلْبُ مَنَ الْفَرْبُحُ أَوْ يُكَذَّبُهُ " وَزِنَاهُ الْفَنْلَةُ وَالْقَلْبُ مَا الْفَرْبُحُ أَوْ يُكَذَّبُهُ " وَالْمَالُولُ وَالْفَالُهُ وَالْفَلْمُ مُ الْفَرْبُحُ أَوْ يُكَذَّبُهُ " وَالْمَالَ الْفَرْبُحُ أَوْ يُكَذَّبُهُ " وَلَيْ اللّهُ الْفَرْبُحُ أَوْ يُكَذَّبُهُ " وَلَا عَلَيْهُ اللّهُ الْفَرْبُحُ أَوْ يُكَذِّبُهُ " وَلَا عَلَيْ اللّهُ الْفَرْبُحُ أَوْ يُكَذَّبُهُ " وَلَا عَلَاللّهُ اللّهُ الْفَرْبُحُ الْفَرْبُحُ أَوْ يُكَذِّبُهُ " وَلَا عَلْمُ اللّهُ الْفَرْبُولُ وَالْمُعْلِقُولُ وَالْمُ الْفَرْبُحُ أَوْ يُكَالِقُولُ اللّهُ الْفَرْبُحُ أَوْ يُلْكُولُولُ اللّهُ الْفَرْبُحُ الْمُولُ اللّهُ الْفَرْبُحُ الْمُ الْفَرْبُحُ أَوْ اللّهُ الْفَرْبُحُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

<sup>(</sup>١) حديث النظرة سهم مسموم منسهام ابليس - الحديث : تقدم ايضا

<sup>(</sup> ٧ ) حديث ماتركت بعدى فتنة أصرعلي الرجال من النساء : متفق عليه من حديث أسامة برزيد

<sup>(</sup> س ) حديث القوافتة الدنياو فتنة النساء فان أول فتنة بني اسر ائيل كانت في النساء: ممن حديث أبي سعيد الحدري

<sup>(</sup> ٤ ) حديث لـكل ابن آدم حظه من الزنا فالعينان تزنيان ـ الحديث : م هو واللفظ له من حديث أبي هريرة و اتفق عليه الشيخان من حديث ابن عباس نحوه

<sup>(</sup>۱) النور : ۳۰

(۱) وقالت أم سلمة ، استأذن ابن أم مكتوم الأعمى على رسول الله صلى الله عليه وسلم وأنا وميمونة جالستان. فقال عليه السلام « احتجبًا » فقلنا أوليس بأعمى لا يبصرنا ؟ فقال « وأنتما لاتبصرانه » ؟ وهذا يدل على أنه لا يجوز للنساء مجالسة العميان ، كا جرت به العادة في الماتم والولائم ، فيحرم على الأعمى الخلوة بالنساء ، ويحرم على المرأة مجالسة الأعمى وتحديق النظر إليه لنبر حاجة و إعاجو زللنساء محادثة الرجال والنظر إليهم ، لأجل عموم الحاجة

وإن قدر على حفظ عينه عن النساء، ولم يقدر على حفظها عن الصبيان ، فالنكاح أولى به . فإن الشر في الصبيان أكثر . فإنه لو مال قلبه إلى امرأة ، أمكنه الوصول إلى استباحتها بالنكاح . والنظر إلى وجه الصبي بالشهوة حرام . بل كل من يتأثر قلبه بجال صورة الأمرد بحيث مدرك التفرقة بينه وبين الملتحى ، لم يحل له النظر إليه

فإنقلت : كل ذى حسيدرك التفرقة بين الجميل والقبيم لا عالة ، ولم تزل وجوه الصبيان مكشوفة فأقول: لست أعنى تفرقة العين فقط . بل ينبغى أن يكون إدراكه التفرقة كإدراكه النفرقة بين شجرة خضراء وأخرى بابسة ، وبين ماه صاف وماء كدر . وبين شجرة عليها أزهارها وأنوارها وشجرة تساقطت أوراقها . فإنه يميل إلى إحداها بعينه وطبعه ، ولكن ميلا خاليا عن الشهوة . ولأجل ذلك لايشتهى مسلامسة الأزهار والأنوار وتقبيلها ، ولا تقبيل الماء الصافى . وكذلك الشيبة الحسنة قد تميل المين إليها ، وتدرك التفرقة بينها وبين الوجه القبيح ، ولكنها تفرقة لاشهوة فيها . ويعرف ذلك عيل النفس إلى القرب والملامسة فهما وجد ذلك الميل في قلبه ، وأدرك تفرقة بين الوجه الجليل ، وبين النبات الحسن ، والأثواب المنقشة ، والسقوف المذهبة ، فنظره نظر شهوة ، فهو حرام . وهنذا مما يتهاون به الناس ومجره ذلك إلى الماظ وه لايشهرون

قال بعض التابعين · ماأنا بأخوف من السبع الضارى على الشاب الناسك ، من غلام أمرد يجاس إليه . وقال سفيان ، لو أن رجلا عبث بغلام بين أصبعين من أصابع رجله، بريد الشهوة ، لكان لواطأ . وعن بعض السلف قال :سيكون في هذه الأمة ثلاثة أصناف لوطيون

<sup>( 1 )</sup> محدیث أم سلمة استأذن ابن أم مكتوم الاعمی وانا ومیمونة جالستان فقال احتجبا ــ الحدیث : د ن.ت وقال حسن صحیح .

صنف ينظرون ، وصنف يصافحون ؛ وصنف يعملون

فإِذاً آفة النظر إلى الأحداث عظيمة فهما عجز المريد عن غض بصره، وضبط فكره فالصواب له أن يكسر شهوته بالنكاح، فرب نفس لا يسكن توقانهابالحوع

وقال بعضهم: غلبت على شهوتى فى بدء إرادتى بمالم أطق: فأكثرت الضحيح إلى الله تمالى . فرأيت شخصا فى المنام ، فقال مالك ؟ فشكوت إليه ، فقال تقدم إلى ، فتقدمت إليه ، فوضع يده على صدرى ، فوجدت بردها فى فؤادى وجميع جسدى . فأصبحت وقد زال مابى . فبقيت مُما فى سنة . ثم عاودنى ذلك، فأكثرت الاستفائة ، فأتانى شخص فى المنام فقال لى أتحب أن يدهب ما تجده وأضرب عنقك ؟ قلت نعم . فقال مدرقبتك ، فددتها فجرد سيفا من نور ، فضرب به عنق ، فأصبحت وقد زال مابى ، فبقيت مُمافى سنة . ثم عاودنى ذلك أو أشد منه ، فرأيت كأن شخصا فيا بين جنى وصدرى يخاطبنى ويقول، و يحك عاودنى ذلك أو أشد منه ، فرأيت كأن شخصا فيا بين جنى وصدرى يخاطبنى ويقول، و يحك كم تسأل الله نمالى رفع مالا يحب رفعه ! قال فتزوجت ، فانقطع ذلك عنى ، وو الدلى

ومهما احتاج المريد إلى النكاح ، فلا ينبنى أن يترك شرط الإرادة فى ابتداء الـنكاح ودوامه . أما فى ا نتدائه ، فبالنية الحسنة . وفى دوامه بحسن الخلق ، وسدادالسيرة ، والقيام بالحقوق الواجبة ، كما فصلنا جميع ذلك فى كتاب آداب النكاح ، فلانطول بإعادته وعلامة صدق إرادته ، أن ينكح فقيرة متدينة ، ولا يطلب الغنية .

قال بعضهم . من تزوج غنية كان له منها خمس خصال ، مغالاة الصداق ، وتسويف الزفاف ، وفوت الحدمة ، وكثرة النفقة ، وإذا أراد طلافها لم يقدر خوفا على ذهاب مالها والفقيرة بخلاف ذلك . وقال بعضهم ، ينبغى أن تكون المرأة دون الرجل بأربع ، وإلااسحقرته ، بالسن ، والطول ، والمال ، والحسب ، وأن تكون فوقه بأربع ، بالجمال ، والأدب ، والورع ، والحلق . وعلامة صدق الإرادة في دوام النكاح الحلق

تزوج بعض المريدين بامرأة ، فلم يزل يخدمها حتى استحيت ألمرأة ، وشكت ذلك إلى أبيها ، وقالت قد تحسيرت في هذا الرجل . أنا في منزله منذ سنين ، ما ذهبت إلى الحلاء قط ، إلا وحمل الماء قبلي إليه

وتروج بمضهم امرأة ذات جمال . فلما قرب زفافها ، أصابها الجدرى . فاشتد حزن

أهلها لذلك ، خوفا من أن يستقبحها . فأراهم الرجل أنه فد أصابه رمد ، ثم أراهم أن بصره قد ذهب ، حتى زفت إليه ، فزال عنهم الحزن . فبقيت عنده عشرين سنة ثم توفيت . ففتح عينيه حين ذلك . فقيل له في ذلك ، فقال تعمدته لأجل أهلها حتى لا يحزنوا . فقيل له قد سبقت إخوانك مهذا الخلق

وتزوج بعض الصوفية امرأة سيئة الخلق. فكان يصبر عليها. فقيل له لم َ لا تطلقها ؟ فقال أخشى أن يتزوجها من لا يصبر عليها ، فيتأذى بها

فإن تزوج المريد فهكذا ينبغى أن يكون. وإن قدر على الترك فهو أولى له، إذالم يمكنه الجمع بين فضل النكاح وسلوك الطريق وعلم أن ذلك يشغله عن حاله

كما روى أن محدا بن سليان الهاشمى ، كان يمك من غلة الدنيا تمانين ألف درهم فى كل يوم · فكتب إلى أهل البصرة وعلما ثها فى امرأة يتزوجها . فأجموا كلهم على رابعة العدوية رحها الله تعالى . فكتب إليها ، بسم الله الرحم ، أما بعد . فإن الله تعالى قدملكنى من غلة الدنيا عمانين ألف درهم فى كل يوم ، وليس تعضى الأيام والليالى حتى أتمها مائة ألف وأنا أصير لك مثلها ومثلها . فأجيبينى . فكتبت إليه ، بسم الله الرحمن الرحيم ، أما بعد : فإن الزهد فى الدنياراحة القلب والبدن ، والرغبة فيها تورث الهم والحزن . فإذا أتالت كتابى هذا ، فهي ، زادك ، وقدم لمعادك ، وكن وصى نفسك ، ولا تجعل الرجال أوصياءك ، فيقتسموا تراثك ، فصم الدهر ، وليكن فطرك الموت . وأما أنا ، فلو أن الله تعالى خولنى أمثال الذي خولك وأضعافه ، ما سرنى أن أشتغل عن الله طرفة عين . وهذه إشارة إلى أن

فلينظر المريد إلى حاله وقلبه . فإن وجده في العزوبة ، فهو الأقرب وإن عجز عنذلك فالنكاح أولى به . ودواء هذه العلة ثلاثة أسور ، الجوع ، وغض البصر ، والاستغال بشغل يستولى على القلب . فإن لم تنفع هذه الثلاثة ، فالنكاح هو الذي يستأصل ما دتها فقط . ولهذا كان السلف يبادرون إلى النكاح ، وإلى تزويج البنات . قال سعيد بن المسيب ، ماأيس إليس من أحد إلا وأتاه من قبل النساء ، وقال سعيد أيضا ، وهو ابن أربع وثمانين سنة وقد ذهبت إحدى عينيه ، وهو يعشو بالأخرى ، ماشيء أخوف عندي من النساء

وعن عبد الله من أبي وداعة ، قال كنت أجالس سميد من السيب ، فتفقدني أياما ، فاسا أتيته ، قال ، أين كنت ؟ قلت توفيت أهلى فاشتغلت بها . فقال ملاأخبر تنا فشهدناها قال ثم أردت أن أقوم ، فقال هل استحدثت امرأة ؟ فقلت يرحمك الله تمالى ، ومَن يزوجني وما أملك إلا درهمين أو ثلاثة ؟ فقال أنا ، فقلت وتفعل ؟ قال نعم . فحمد الله تعالى ، وصلى على النبي صلى الله عليه وسلم ، وزوجني على درهمـين أوقال ثلاثة .قال فقمت وما أدرى ما أصنع من الفرح. فصرت إلى منزلى ، وجعلت أفكر ممن آخذ ، وممن أستدين ، فصليت المفرب ، وانصرفت إلى منزلي ، فأسرجت ، وكنت صائمًا ، نقدمت عشائي لأفطر وكان خبزا وزيتا ، وإذا بَا بِي يقرع . فقلت . مَن هذا؟ قال سعيد . قال فأفكرت في كل إنسان اسمه سميد ، إلا سميد بن السبب وذلك أنه لم يرأربعين سنة إلا بين داره والمسجد قال فخرجت إليه ، فإذا به سعيد بن المسيب · فظننت أنه قد بداله . فقلت . باأبا محمد ، لو أرسلت إلى لأتيتك . فقال ٧٠ ، أنت أحق أن تؤتى . قلت ف اتأمر ؟ قال إنك كنت رجلا عزبا فتزوجت ، فكرهت أن أبيتك الليلة وحدك، وهذه امرأتك. وإذا هي قائمة خلفه في طوله . ثم أخذ يبدها ، فدفعها في الباب ورده . فسقطت المرأة من الحياء . فاستو ثقت من الباب ، ثم تقدمت إلى القصعة التي فيها الخبز والزيت ، فوضعتها في ظل السراج لكيلانراه . ثم صعدت السطح ، فرميت الجبران ، فجاؤني . وقالوا ما شأنك ؟ قلت ويحكم ! زوجني صعيد بن المسيب ابنته اليوم، وقد جاء بها اللبلة على غفلة . فقالوا أو سعيد زُوجك؟ قلت نعم. قالوا وهي في الدار؟ قلت نعم. فنزلوا إليها. وبلغ ذلك أي. فجاءت وقالت ، وجهى من وجهك حرام إن مسسّما قبل أن أصلحها إلى ثلاثة أيام .قال فأقت ثلاثًا ؟ ثم دخلت بها ، فإذا هي من أجمل النساء . وأحفظ الناس لكتاب الله بمالي وأعلمهم بسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وأعرفهم نحق الزوج · قال ف كثت شهرا لا يأتيني سعيد ولا آتيه . فلما كان بعد الشهر أتيته وهو في حلقته ، فسلمت عليه ،فردعلي السلام ، ولم يكلمني حتى تفرق الناس من المجلس · فقال : ما حال ذلك الإِنسان . فقلت : بخــير ياأبا محمد، على ما يحب الصديق ويكره العدو، وقال إن رابك منه أمر فدونك والعصا. فانصرفت إلى منزلي ، فوجه إلى بمشرين ألف درهم

قال عبد الله بن سليمان ، وكانت بنت سعيد بن المسيب هذه قد خطبها منه عبد الملك ابن مروان ، لابنه الوليد ، حين ولاه المهد . فأبى سعيد أن يزوجه . فلم يزل عبد الملك يحتال على سعيد ، حتى ضربه مائة سوط فى يوم بارد ، وصب عليه جرة ماء ، وألبسه جبة صوف فاستعجال سعيد فى الزفاف تلك الليلة ، يعرفك غائلة الشهوة ، ووجوب المبادرة فى الدين إلى تطفئة نارها بالنكاح ، رضى الله تعالى عنه ورحمه

# بسيان

### فضيلة من يخالف شهوة الفرج والعين

اعلم أن هذه الشهوة هي أعلب الشهوات على الإنسان، وأعصاها عند الهيجان على العقل، إلا أن مقتضاها قبيح يستحيا منه، ويخشى من اقتحامه. وامتناع أكثرالناس عن مقتضاها إما لعجز، أو لحوف، أو لحياء، أو لمحافظة على جسمه، وليس في شيء من ذلك ثواب، فإنه إيثار حظ من حظوظ النفس على حظ آخر. نم من العصمة أن لايقدر ، فني هذه العوائق فائدة، وهي دفع الإثم، فإن من ترك الزنا اندفع عنه إثمه بأى سبب كان تركه. وإنما الفضل والثواب الجزيل، في تركه خوفامن الله تعالى مع القدرة وارتفاع الموانع وتيسر الأسباب، لاسما عند صدق الشهوة. وهذه درجة الصديقين. ولذلك قال صلى الله عليه وسلم (۱) « مَنْ عَشِقَ فَعَفَ قَكَمَ فَاتَ فَهُو شَهِيدٌ » وقال عليه السلام (۱) « مَنْ عَشِق فَعَف قَكَمَ فَاتَ فَهُو شَهِيدٌ » وقال عليه السلام (۱) « مَنْ عَشِق فَعَف قَكَمَ لَا ظِلَ إلاَّ ظِلُه » وعد منهم رجل دعته امرأة ذات جمال وحسب إلى نفسها ، فقال إنى أخاف الله رب العالمين .

وقصة يُوسف عليه السلام، وامتناعه من زليخا، مع القدرة ومع رغبتها، معروفة وقداً الله الله عليه بذلك في كتابه المزيز، وهو إمام لكل من وفق لجاهدة الشيطان في هذه الشهوة العظيمة

<sup>(</sup>۱) حدیث من عشق فعف فکتم فمات فهوشهید: افرالتاریخ من حدیث ابن عباس وقال أنکر علی سوید ابن سعید تمقال بقلل إن يحي لماذکر له هذا الحدیث قال لوکان لی فرس و رمح غزوت سویدا رواه الحرائطی من غیر طریق سوید بسند فیه نظر

<sup>(</sup>٢) حديث سبعة يظلهم الله في ظله ـ الحديث : متقل عليه من حديث أبي هريرة وقد تقدم

وروى أن سلمان بن يسار، كان من أحسن الناس وجها . فدخلت عليه امرأة، فسألته نفسه ، فامتنع عليها ، وخرج هاربا من منزله و تركها فيه ، قال سلمان ، فرأيت تلك الليلة في المنام يوسف عليه السلام ، وكأني أقول له أنت يوسف ؟ قال نيم ، أنا يوسف الذي همِمت ، وأنت سلمان الذي لم يهم . أشار إلى قوله تعالى ( وَ لَقَدْ هَمَّتْ به وَهَمَّ بها لَوْ لاَ أَنْ رأى بُرْهان ربّه في المنه أيضا ماهو أعب من هذا عوذلك أنه خرج من المدينة حاجا، ومعه رفيق له ، حتى نزلا بالإيواء ، فقام رفيقه وأخذ السفرة ، وانطلق إلى السوق ليبتاع شيئًا. وجلس سلمان في الخيمة، وكانمن أجل الناس وجها، وأورعهم . فبصرت بهأعم اية من قلة الجبل ، وأنحدرت إليه ، حتى وقفت بين يديه ، وعليها البرقع والقفازان . فأسفرت عن وجه لها كأنه فلقة قر . وقالت أهنئني. فظن أنها تريد طعاماً. فقالت لست أريدهذا إنما أريد مايكون من الرجل إلى أهله. فقال جهزك إلى إبليس. ثم وضع رأسه بين ركبتيه وأخذ في النحيب • فلم يزل يبكي. فلمارأت منهذلك ، سدلت البرقع على وجهها، وانصرفت راجعة حتى بلنت أهلها . وجاء رفيقه فرآه وقد انتفخت عيناه من البكاء ، وانقطع حلقه . فقال ما يبكيك ؟ قال خير ، ذكرت صبيتي قال لاوالله ، إلاأن لك قصة . إغام دار بصبيتك منذ ثلاث أو نحوها . فلم يزل به حتى أخبره خبر الأعرابية ·فوضع رفيقه السفرة، وجعل يبكي بكاء شدىدا. فقال سلمان ، وأنت مايبكيك ؟ قال أنا أحق بالبكاء منك ، لأني أخشى أن لو كنت مكانك لما صبرت عنها ، فلم يزالا يبكيان ، فلما انتهى سلمان إلى مكة ، فسعى وطاف ثم أتى الحجر . فاحتى بثوبه ، فأخذته عينه فنام ، وإذا رجل وسيم طوالله إشارة حسنة ، ورائحة طيبة ، فقال له سلمان رحمك الله ، مَن أنت ؟ قال لهأ نابوسف الصديق ؟قال نعم، قال ان في شأنك وشأن امر أة العزيز لعجبا، فقال له يوسف شأنك وشأن صاحبة الإبواء أعجب وروى عرب عبد الله من عمر قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلَّم (١) يقول « أَنْطَلَقَ ثَلاَثَةُ نَفَر مِتِّنْ كَانَ فَبْلَكُمْ حَتَّى آوَاهُمُ الْبَيْتُ إِلَى غَارِ فُدَخَّلُوا فَانْحَدَرَتْ صَخْرَةً مِنَ ٱلجُبَلِ فَسَدَّتْ عَلَيْهِمُ ٱلْغَارَ فَقَالُوا إِنَّهُ لَا يُنْجِيكُمْ مِنْ هَذِهِ الصَّخْرَةِ إِلَّاأَنْ

<sup>(</sup>١) حديث ابن عمر انطلق ثلاثة نفر عن كان قبله كم حتى آواهم البيت الى غارفذكر الحديث بطوله :روامخ

<sup>(</sup>۱) يوسف : ۲۶

وَقَالَ الثَّالِثُ النَّهُمَّ إِنِّى اسْتَأْجَرْتُ أَجَرَاءُ وَأَعْطَيْتُهُمْ أَجُورَهُمْ غَيْرَ رَجُلِ وَاحِد فَإِنَّهُ مَرَكُ الْأَجْرَ اللَّهِمَّ اللَّهُمَّ إِنِّى اللَّهُ أَجْرَهُ حَتَّى كَثَرَتْ مِنْهُ الْأَمْوَالُ فَجَاءِ فِي بَعْدَ حِينٍ فَقَالَ بَاعَبْدَ اللهِ أَعْطِنِي أَجْرِى فَقُلْتُ كُلُ مَا تَرَى مِنْ أَجْرِكُ مِنَ الْإِبِلِ وَالْبقر وَالْبقر وَالْفَيْمِ وَالرَّفِيقِ فَقَالَ بَاعَبْدَ اللهِ أَنْهُ أَنْهُ أَنْ مَنْ اللهِ اللهِ مَا تَرَى مِنْ أَجْرِكُ وَلَا مَنْ الْإِبلِ وَالْبقر وَالْفَرَمُ وَالرَّفِيقِ فَقَالَ بَاعَبْدَ اللهِ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ وَالرَّ فِيهِ فَانْفَرَجُ وَاللهِ مَنْهُ شَيْئًا اللَّهُمَّ إِنْ كُنْتُ فَعَلْتُ ذَاكِ الْبَيْعَاءُ وَجْهِكَ . فَفَرِّجُ عَنَا وَالْعَنْمُ فِيهِ فَانْفَرَجَتِ الصَّخْرَةُ فَخَرَجُوا يَمْشُونَ » مَا تَحْنُ فِيهِ فَانْفَرَجَتِ الصَّخْرَةُ فَخَرَجُوا يَمْشُونَ »

فهذا فضل من تمكن من قضاء هذه الشهوات فعف . وقريب منه من تمكن من قضاء شهوة العين . فإن العين مبدأ الزنا . فحفظها مهم : وهو عسر ' من حيث إنه قد يستهان به ولا يعظم الخوف منه . والآفات كلها منه تنشأ . والنظرة الأولى إذا لم تقصد لا يؤاخذ بها، والمعاودة يؤاخذ بها، قال صلى الله عليه وسلم (۱) « لَكَ ٱلْأُولَى وَعَلَيْكَ الثَّانِيَةُ ، أى النظرة .

<sup>(</sup> ١ ) حديث الثالاولى وليستالثالنانية: أى النظرة د ت من حديث بريدة قاله املى قال ت حديث غريب

وقال العلاء بن زياد : لا تتبع بصرك رداء المرأة فإن النظر يزرع في القلب شهوة.

وقامًا يخلو الإنسان في ترداده عن وقوع البصر على النساء والصبيان. فهما تخايل إليه الحسن تقاضى الطبع المعاودة وعنده ينبغي أن يقرر في نفسه أن هـ ذه المعاودة عين الجهل فإنه إن حقق النظر فاستحسن ، ثارت الشهوة ، وعجز عن الوصول ، فلا يحصل له إلا التحسر وإن استقبح ، لم يلتذ و تألم لأنه قصد الالتذاذ ، فقد فعل ما آله . فلا يخلو في كلتا حالتيه عن معصية ، وعن تألم ، وعن تحسر . ومهما حفظ العين بهذا الطريق ، اندفع عن قلبه كثيرمن الآفات وإن أخطأت عينه ، وحفظ الفرج مع التمكن ، فذلك يستدعى غاية القوة ، ونهاية التوفيق فقديروي عن أبي بكر بن عبد الله المزنى ، أن قصابا أولم بجارية لبعض جيرانه ، فأرسلها أهلها في حاجة لهم إلى قرية أخرى ، فتبعها ، وراودهاعن نفسها ، فقالت له: لا تفعل لأناً أشد حبا لك منك لي ، ول كني أخاف الله . قال فأنت تخافينه وأنا لا أخافه! فرجع تائبًا · فأصابه العطش حتى كاد يهلك . فإذا هو برسول لبعض أنبياء بني اسرائيل ، فسأله ، فقال مالك؟ قال العطش. قال تمال حتى ندعو الله بأن تظلنا سحابة حتى ندخل القرية. قال مالى من عمل صالح فأدعو ، فادع أنت . قال أنا أدعو وأمِّن أنت على دعائى . فدعا الرسول، وأمَّنَ هو ؛ فأظلتهما سحابة حتى انتهيا إلى القرية. فأخذ القصاب إلى مكانه، فمالت السحابة معه . فقال له الرسول ، زعمت أن ليس لك عمل صالح ، وأنا الذي دعوت وأنت الذي أمنت ، فأظلننا سحابة ، ثم تبعتك التخبرني بأمرك . فأخبره فقال الرسول إن التاثب عند الله تمالي بمكان ليس أحد من الناس بمكانه

وعن أحمد بن سعيد العابد، عن أبيه ، قال . كان عندنا بالكوفة شاب متعبد ، لازم المسجد الجامع ، لا يكاد يفارقه . وكان حسن الوجه ، حسن القامة ، حسن السعت . فنظرت إليه امرأة ذات جال وعقل ، فشغفت به ، وطال عليها ذلك . فلما كان ذات يوم ، وقفت له على الطريق ، وهو يريد المسجد . فقالت له يافني ، اسمع منى كلات أكلك بها ، ثم اعمل له على الطريق ، وهو يريد المسجد . فقالت له بعد ذلك على طريقه ، وهو يريد منزله . فقالت له ماشئت . فضى ولم يكلمها ، ثم وقفت له بعد ذلك على طريقه ، وهو يريد منزله . فقالت له عافتي ، اسمع منى كلات أكلك بها . فأطرق مليا رقال لها ، هذا موقف تهمة ، وأنا أكره عافتي ، اسمع منى كلات أكلك بها . فأطرق مليا رقال لها ، هذا موقف تهمة ، وأنا أكره

أن أكون للهمة موضعًا. فقالت له: والله ماوقفت موقفي هذا جهالة مني بأمرك ؛ ولكن معاذ الله أن ينشوف العباد إلى مثل هذا مني . والذي حملني على أن لقيتك في مثل هذا الأمر بنفسي ، لمعرقتي أن القليل من هذا عند الناسكثير ، وأنتم معاشر المباد على مثال القوارير أدنى شيء يعيبها . وجملة ماأقول لك : أن جوارحي كلها مشغولة بك . فالله الله في أمري وأمرك وال فضى الشاب إلى منزله ، وأرادأن يصلى، فلر يعقل كيف يصلى . فأخذ قرطاسا وكتب كتاباً ،ثم خرج من منزله ، وإذا بالمرأة واقفة في موضعها . فألقي الكتاب إليها ورجع إلى منزله ، وكان فيه ، بسم الله الوحمن الرحيم ، إعلمي أيها المرأة ، أن الله عن وجل إذا عصاه العبد حلم ، فإدا عاد إلى المصية مرة أخرى ستره ، فإذا لبس لها ملابسهاغضب الله تعالى لنفسه ،غضبة تضيق منها السموات والأرض والجبال والشحر والدواب. فهنذا يطيق غضبه ؟ فإن كان ماذكرت باطلا ، فإني أذكرك يوما تكون السماء فيه كالمهل ، وتصير الجُبال كالعهن ، وتجثو الأمم لصولة الجبار العظيم . وإنى والله قد ضعفت عن إصلاح نفسي فكيف بإصلاح غيري . وإنكان ماذكرت حقا ، فإبي أدلك على طبيب هدي ،يداري الكاوم المرضة ، والأوجاع المرمضة. ذلك الله رب العالمين. فاقصديه بصدق المسألة ، فَإِنَّى مَشْغُولُ عَنْكَ بِقُولُهُ تَمَالَى ﴿ وَأُنْذِرْهُمْ ۚ بَوْمَ الْآَزْفَةِ إِذِ الْقُلُوبِ لَذَى الْخُنَاجِرِ كَأَظْمِينَ مَالِلظَّالِينَ مِنْ مِيمِ وَلا شَفِيعِ يُطاعُ يَمْلَمُ خَارِنَةَ الْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِي الصُّدُورُ (١) ) فأن المهرب من هـذه الآية ، ثم جاءت بعد ذلك بأيام ، فوقفت له على الطريق ، فلما رآها من بعيد ، أراد الرجوع إلى منزله كيلا يراها . فقالت يافتي لاترجع ، فلا كان الملتق بمد هذا اليوم أبدا إلا غدا بين يدى الله تعالى . ثم بكت بكاء شديدا ، وقالت أسأل الله الذي بيده مفاتيح قلبك ، أن يسهل ما قد عسر من أمرك . شم إنها تبعته ، وقالت امنن على بموعظة أحملها عنك ، وأوصني بوصية أعمل عليها . فقال لهما أوصيك بحفظ نفسك ، من نفسك، وأذكر لـُ قوله تمالى ﴿ وَهُوَ الذِّي يُتَوَقَّاكُم ۚ بِاللَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَاجَرَ حَتُم ْ بِالنَّهَارِ (") عَالَ فأطرقت وبكت بكاء شديد اأشد من بكاثها الأول، ثم أنها أفاقت، ولزست بينها، و أخذت

<sup>(</sup>۱) غافر : ۱۸ (۲<u>) الاتعام : ۵</u>۹

فى العبادة ، فلم تزل على ذلك حتى ماتت كمدا · فكان الفتى يذ كرها بعدموتها تم يسكى ، فيقال له مم بكاؤك وأنت قدأ يأستها من نفسك ؟ فيقول ، إنى قد ذبحت طمعها فى أول أمرها ، وجعلت قطيعتها ذخيرة لى عند الله تعالى ، فأنا أستحيى منه أن أسترد ذخيرة ادخرتها عنده تعالى .

تم كتاب كسر الشهوتين بحمد الله تعالى وكرّمه

يتلوه إن شاء الله تعالى كتاب آفات اللسان ، والحمد لله أولا و آخرا ، وظاهرا وباطنا ، وصلاته على سيدنا محمد خير خلقه ، وعلى كل عبد مصطنى مث أهــل الأرض والسماء ، وسلم تسليما كثيرا م

كناب آفات اللسان

## ممناب آفات اللسان

## وهو الكتاب الرابع من ربع المهلكات من كتاب إحياء علوم الدين

## بسسم المدالرهن الرحيم

الجد لله الذي أحسن خلق الإنسان وعدله ، وألهمه نور الإيمان فزينه به وجله ، وعلمه البيان فقدمه به وفضله ، وأفاض على قلبه خزائن العلوم فأكله ، ثم أرسل عليه سترا من رحمته وأسبله ، ثم أمده بلسان يترجم به عما حواه القلب وعقله ، ويكشف عنه ستره الذي أرسله ، وأطلق بالحق مقوله ، وأفصح بالشكر عما أولاه وخوله ، من علم حصله ، ونطق سهله ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأن محمدا عبده ورسوله الذي أكرمه وبجله ، و نبيه الذي أرسله بكتاب أنزله ، وأسمى فضله ، وبين سبله ، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه ومن قبله ، ما كبر الله عبد وهلله

أما بعد: فإن اللسان من نعم الله العظيمة ، ولطائف صنعه الغريبة . فإنه صغير جرمه عظيم طاعته وجرمه . إذ لايستبين الكفر والإيمان إلا بشهادة اللسان ، وهما غاية الطاعة والعصيان . ثم إنه مامن موجود أو معدوم ، خالق أو مخلوق ، متخيل أو معلوم ، مظنون أو موهوم ، إلاواللسان يتناوله ،ويتعرض له بإثبات أو ننى . فإن كل مايتناوله العلم ، يعرب عنه اللسان ، إما بحق أو باطل . ولا شيء إلا والعلم متناول له . وهذه خاصية لا توجد في سائر الأعضاء ، فإن العين لا تصل إلى غير الألوان والصور ، والآذان لا تصل إلى غير الأصوات واليد لاتصل إلى غير الأجسام ، وكذا سائر الأعضاء . واللسان رحب الميدان ، ليس له مرد ، ولا لجاله منهى وحد ، له في الخير مجال رحب ، وله في الشر ذيل سحب . فن أطلق عذبة اللسان ، وأهمله مرخى العنان ، سلك به الشيطان في كل ميدان ، وساقه إلى شفاجر ف هار ، إلى أن يضطره إلى البوار ولا يكب الناس في النار على مناخرهم إلا حصائد السنتهم ولا ينجو من شر اللسان إلا من قيده بلجام الشرع ، فلا يطلقه إلا فعا ينفعه في الدنياو الآخرة

ويكفه عن كل مايخشي غائلته في عاجله وآجله

وعلم ما يحمد فيه إطلاق اللسان أو يدم ، غامض عز نر ، والعمل عقتضاه على من عرفه ثقيل عسير . وأعصى الأعضاء على الإنسان اللسان ، فإنه لاتمت في إطلاقه ، ولا مؤنة في تحريكه وقد تساهل الخلق في الاحتراز عن آفاته وغوائله ، والحذر من مصائده وحبائله. وأنه أعظم آلة الشيطان في استغواء الإنسان. ونحن بتوفيق الله وحسن تدبيره ، نفصل مجامع آفات اللسان، ونذكرها واحدة واحدة، محدودهاوأسبابها وغوائلها، ونعرف طريق الاحتراز عنها ، ونورد ما ورد من الأخبار والآثار في ذمها ، فنذكر أولا فضل الصمت · ونردفه بذكر آفة الكلام في الا يمني، ثم آفة فضول الكلام ثم آفة الخوض في الباطل، ثم آفة المراء والجدال ثم آفة الخصومة ثم آفة التقعر في الكلام، بالتشدق و تكلف السجم و الفصاحة، والتصنع فيه، وغير ذلك ماجرت به عادة المتفاصين المدعين المخطابة، ثم آفة الفحسو السب وبذاءة اللسان، ثم آفة اللمن ، إما لحيوان أو جماد أو إنسان ، ثم آفة الغناء بالشعر ، وقد ذكر نا في كتاب السماع ما يحرم من الغناء وما يحل فلا نميده ، ثم آفة المزاح ، ثم آفة السخرية والاستهزاء ، ثم آفة إفشاء السر ، ثم آفة الوعد الكاذب ، ثم آفة الكذب في القول واليمين ، ثم ييان التعاريض في الكذب، ثم آفة الغيبة، ثم آفة النميمة، ثم آفة ذي اللسانين، الذي يتردد بين المتعاديين فيكلم كل واحد بكلام يو افقه ، ثم آفة المدح ، ثم آفة الغفلة عن دقائق الخطأف فحوى الكلام لاسيما فيما يتعلق بالله وصفاته ويرتبط بأصول الدين ، ثم آفة سؤال العوام عن صفات الله عز وجل ، وعن كلامه ، وعن الحروف أهي قديمة أو محدثة ، وهي آخر الآفات ، وما يتعلق بذلك ، وجملتها عشر ون آفة ، ونسأل الله حسن التوفيق عنه وكرمه

## بسيب ان عظم خطر النسان وفضيلة الصمت

اعلم أن خطر اللسان عظيم . ولا نجاة من خطره إلا بالصمت . فلذلك مـدح الشرع الضمت وحث عليه ، فقال صلى الله عليه وسلم (١) « مَنْ صَمَتَ نَجَا » وقال عليه السلام

<sup>(</sup>١) حديث من صمت نجا: تمن حديث عبدالله بن عمر و بسندفيه ضعف و قال غريب و هو عندالطبر أني بسندجيد

(۱) « الصّمْتُ حُكُمْ وَقَلِيلْ فَاعِلُهُ » أى حكمة وحزم . (۲) وروى عبد الله بن سفيان ، عن أبيه قال : قلت يارسول الله ، أخبرنى عن الإسلام بأمر لاأسأل عنه أحدا بعد لدقال « قُلْ آمَنْتُ بالله فَمُ اسْتَقِمْ » قال قلت فها أتقى ؟ فأوما بيده إلى لسانه . (۲) وقال عقبة بن عامر ، قلت بارسول الله ما النجاة ؟ قال « أمسيك عَلَيْكَ لِسانَكَ وَلْيَسَعْكَ بَيْتُكَ وَا بك عَلَى خَطِيئَتك » يأرسول الله ما النجاة ؟ قال « أمسيك عَلَيْكَ لِسانَهُ ولي الله عليه وسلم « مَنْ يَتَكَفَّلُ لَي عِلَى الله عليه وسلم « مَنْ يَتَكَفَّلُ لَي عِلَى الله عليه و رجْلَيْهِ أَتَكَفَّلُ لَهُ بالجُنْة »

وقال صلى الله عليه وسلم ( ، « مَنْ وُقِى شَرَّ قَبْقَبِهِ وَذَ بْذَبِهِ وَ الْقَلْقِهِ فَقَدْ وُقِى الشَّرَّ كُلَّهُ » القبقب هو البطن ، والذبذب الفرج ؟ واللقلق اللسان ، فهذه الشهوات الثلاث بها بهلك أكثر الخلق ، ولذلك استغلنا بذكر آفات اللسان ، لمافر غنامن ذكر آفة الشهو تين البطن والفرج را وقد سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن أكبر ما يدخل الناس الجنة ، فقال « تَقُوى الله وَ وَحُسنُ الله عَلَى وسئل عن أكبر ما يدخل النار فقال د الأَجْو فَان الفَم والفر عن أكبر ما يدخل النار فقال د الأَجْو فَان الفَم والفر عن أكبر ما يدخل النار فقال الله ويحتمل أن يكون المراد بالغم آفات اللسان لأنه محله ، ويحتمل أن يكون المراد بالغم آفات اللسان لأنه محله ، ويحتمل أن يكون المراد به البطن في عنه منفذه ، فقد قال (٧) معاذ بن جبل ، قلت يارسول الله ، أنوا خذ بما نقول ؟ فقال « أنسنتهم " ها أنت جبل وَهَلْ يَكُبُ النَّاسَ فِي النَّارِ عَلَى مَنَاخِرِهِمْ إِلاَّ حَصَا لِدُ أَلْسِنتِهِمْ »

<sup>(</sup>۱) حديث الصمت حكمة وقليل فاعله: أبو منصور الديلمى فى مسندالفر دوس من حديث ابن عمر بسند ضعيف والبيهق فى الشعب من حديث أنس بلفظ حكم بدل حكمة وقال غلط فيه عثمان بن سعد والصحيح رواية ثابت قال والصحيح عن أنس ان لفمان قال ورواه كدلك هوو ابن حبان فى كتاب روضة العقلاء بسند صحيح الى أنس

<sup>(</sup>۲) حدیث سفیان الثقنی اخبرنی عن الاسلام بامر لاأسأل عنه أحدابعدك ــ الحدیث:ت و صححه و ن هو و که الله الله عند م دون آخر الحدیث الذی فیهذکر اللهان

<sup>(</sup>٣) حديث عقبة بن عامر قلت يارسول الله ماالنجانقال أملك عليك اسانك \_ الحديث: ت وقال حسن

<sup>(</sup> ٤ ) حديث سهل بنسعد من يتوكل لى بمابين لحبيه ورجليه أتوكل لهبالجننةرواه خ

<sup>(</sup> ٥ ) حديث منوق شرقيقيه وذبذبه ولقلقه ـ الحديث: أبومنصور الديلمي من حديث انس بسند ضعيف ملفظ فقد وحت له الحنة

<sup>(</sup> ٦ ) حديث سئل عن أكثر مايدخل الجنة ـ الحديث : ت وصححه و ، منحديث أبي هريرة

<sup>(</sup> ٧ ) حديث معاذ قلت بارسول الله انؤخذ بما نقول فقال ثكلتك أمك وهل يكب الناس على مناخرهم الاحصائد ألسنتهم :وصحبه و هك وقال صحيح على شرط الشيخين

(٦) وروى أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، رأى أبا بكر الصَّدَيْق رَضَى الله عنه وهو عد لسانه بيده ، فقال له مانصنع باخليفة رسول الله ؟ قال هذا أوردنى الموارد . إن رسول الله عليه وسلم قال ٥ كَيْسَ شَيْء مِنَ الجُسّدِ إِلاَّ يَشْكُو إِلَى اللهِ اللَّسَانَ عَلَى حِدَّتِهِ ، صلى الله عليه وسلم قال ٥ كَيْسَ شَيْء مِنَ الجُسّدِ إِلاَّ يَشْكُو إِلَى اللهِ اللَّسَانَ عَلَى حِدَّتِهِ ،

- (۱) حديث عبد الله الثقق قلت يارسول الله حدثى بامر اعتصمبه ـ الحديث : رواه ن قال ابن عساكر وهو خطأو الصواب فيان بن عبدالله الثقنى كارواه توصحه هو قد تقدم قبل هذا بخسسة أحاديث (۲) حديث ان معاذا قال يارسول الله أى الإعمال أفضل فاخرج لسانه نم وضع بده عليه: الطبراني وابن
- ( ۲ ) حديث ان معاذا قال بارسول الله أى الاعمال أفضل فاخرج لسانه تم وضع بده عليه: الطبرانى وابن أبى الدنيا فى الصمت وقال أصبعه مكان يده
- (٣) حديث أنس لا يستقيم إيمان عبد حتى يسيقيم قلبه ولا يستقيم قلبه حتى يستقيم لسانه ـ الحديث:
   ابن أبى ابدنيا في الصمت والحرائطي في مكارم الاخلاق بسند فيه ضعف
- ( ٤ ) حديث من سره أن يسلم فليلزم الصمت: آبن أبي الدنيا في الصمت وأبو الشيخ في فضائل الاعمال والبهق في الشعب من حديث أنس باسناد ضعيف
- ( ٥ ) حديث إذا أصبح ابن آدم أصبحت الاعضاء كلها تذكر اللسان ــ الحديث : ت من حديث أبي سعيد الحدري رفعه ووقع في الاحياء عن سعيد بن جبير مرفوعا وانحا هو عن سعيد بن جبير عن أبي سعيد رفعه ورواه ت موقوفا على عمار بن زيد وقال هذا أصح
- ( ٣ ) حديث ان عمر اطلع على أبي بكر وهو يمد لسانه فقال ما تصنع ياخليفة رسول اله قال ان هذا أوردني الموارد أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ليس شيء من الجسد الايشكو إلى الله عزوجل اللسان على حدته ابن أبي الدنيا في الصمت وأبو يعلى في مسنده والدار قطنى في العلل والبيبتي في الله على حدثه ابن أبي الدنيا في الصمت وأبو يعلى أن مسنده والدار قطنى في العالم والبيبتي في الشعب من رواية أسلم مولى عمر وقال الدارقطني ان المرفوع وهم على الدار وردى قال وروى هيادا علم له المدار وردى قال الداروري هيادا علم له المداروري هيادا علم له المداروري هيادا علم له المداروري المحديث عن قيس بن أبي جازم عن أبي بكر ولا علم له

(۱) وعن ابن مسعود أنه كان على الصفا يلبي ويقول ، يالسان قل خيرا تغنم ، واسكت عن شر تسلم ، من قبل أن تندم . فقيل له ياأبا عبد الرحمن ، أهذا شيء تقوله أوشيء سمعته ؟ فقال لا ، بل سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول « إنَّ أَكْثَرَ خَطَاياً ا بْن آدَمَ في لِسانِهِ » (" وقال ابن عمر ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « مَنْ كَفَّ لِسانَهُ سَتَرَ لِسانِهِ » (أي وقال ابن عمر ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « مَنْ كَفَّ لِسانَهُ سَتَرَ اللهُ عَوْرَتَهُ وَمَن مَلَكَ غَضَبَهُ وَقَاهُ اللهُ عَذَابَهُ وَمَن اعْتَذَرَ إِلَى الله قبل الله عُذْرَهُ »

(٢) وروى أن معاذ بن جبل قال بارسول الله أوصنى. قال « اعْبد الله كَا تُلَ تَرَاهُ وَعُدَّ نَفْسَكَ فِي اللُّو تَى وَ إِنْ شِئْتَ أَنْبَأَتُكَ بِمَا هُو أَمْلَكُ لَكَ مِنْ هَذَا كُلّه » وأشار بيده إلى لسانه (٤) وعن صفوان بن سليم قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « أَلاَ أُخْبِرُ كُمْ بِأَيْسَرِ الْعِبَادَةِ وَأَهُو مِنْ عَلَى الْبَدَنِ الصَّمْتُ وَحُسُنُ الْخُلُقِ » (٥) وقال أبو هما يرة ، قال بأيشر الْعِبَادَةِ وَأَهُو مِنْ عَلَى الْبَدَنِ الصَّمْتُ وَحُسُنُ الْخُلُقِ » (٥) وقال أبو هما يرة ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم دمن كان يُؤمِن بالله وَالْيُو مِ الْآخِر فَلْيَقُلْ خَيْراأُو البَسْكُت » (٣) وقال الحسن ، ذكر لنا أن النبي صلى الله عليه وسلم قال « رَحِمَ اللهُ عَبْد ا تَنكَلّمَ فَفَيْمَ أَوْ سَكَتَ فَسَلَمْ »

وقيل لعيسى عليه السلام ، دلنا على عمل ندخل به الجنة . قال لاتنطقوا أبدا · قالوا لانستطيع ذلك ، فقال فلا تنطقوا إلا بخير . وقال سليمان بن داود عليهما السلام ، إن كان الكلام من فضة ، فالسكوت من ذهب

<sup>(</sup>١) حديث ابن مسعود انه كان على الصفايلبي ويقول بالسان قل خيرا تغنم وفيه مرفوعا ان أكثر خطابا ان آدم في لسانه : الطبراني وابن أبي الدنيا في الصمت والبيهتي في الشعب بسند حسن

<sup>(</sup> ٢ ) حديث أبن عمر من كف لسانه ستر الله عورته \_ الحديث : ابن أبي الدنيافي السمت بسند حسن

<sup>(</sup>٣) حديث أن معاذا قال أوصنى قال اعبدالله كانك تراه بـ الحديث : ابن الى الدنيا في الصمت وطب ورجاله ثقات وفيه انقطاع

<sup>(</sup> ٤ ) حديث صفوان بن سلبم مرفوءا آلا أخبركم بأيسر العبادة وآهونها على الدن الصمت وحسن الحلق ابن أبى الدنيا هكذا مرسلا ورجاله ثفات ورواه أبو الشيخ فى طبقات الهدنين من حديث أبى ذر وأبى الدرداء أيضا مرقوعا

<sup>(</sup>٥) حديث أبي هريره من كان يؤمن بالله واليُّوم الآخرة فليقل خيرًا أو ايسكت منقني عليه

<sup>(</sup>٣) حديث الحسن ذكر لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم قال رحم الله عبدا تسكلم فغنم أوسكت فسلم: ابن أبى الدنيا في الصعت والبيهتي في الشعب من حديث أنس بسند فيه سعف فانه من رواية اسماعيل بن عياش عن الحجازيين

('' وعن البراء بن عازب قال ، جاء أعرابي إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال ، دلني على عمل بدخلني الجنة ، قال « أَطْمِم الجَائِع وَاسْقِ الظَّمْانَ وَأَمُر بِالْمُعرُ وف وَانْهُ عَن الْمُلْكَ عَلَي عمل بدخلني الجنة ، قال « أَطْمِم الجَائِع وَاسْقِ الظَّمْانَ وَقال صلى الله عليه وسلم « إِنَّ الله السانَكَ إِلاَّ مِنْ خَيْرٍ » وقال صلى الله عليه وسلم « إِنَّ الله عند لِسانَكَ إِلاَّ مِنْ خَيْرٍ وَقَالَ عليه السلام (") ، وإذَا رَأْ يَتُمُ عَند لِسانَكُ لِلَّ قَائِل فَلْيَتْق الله الله الله أَهُ مُن صَمُوتًا وَفُورًا فَادْنُوا مِنهُ فَإِنَّهُ مُللًّانُ الله عليه السلام (") ، وإذَا رَأْ يَتُمُ الله عليه وسلم « النَّسُ ثَلاَثَة عَانِم وَسَالِم وَسَالِم وَقَالَ عليه السلام (") ، وإنَّا الله تعالى الله عليه وسلم « النَّسُ ثَلاَثَة عَانِم وَسَالِم وَسَالِم وقال عليه السلام (") ، وإنَّا لِسَانَ الله تعالى والسَّالِم الله عليه وسلم « النَّسُ ثَلاَثَة عَانِم وَسَالِم وَسَالِم وقال عليه السلام (") ، وإنَّا لِسَانَ الله الله عليه وسلم والنَّاسُ ثَلاَثَة عَانِم وَسَالِم وقال عليه السلام (") ، وإنَّا لسَانَ الله وقالِ عليه الله وقالِ عليه السلام (") وإنَّا لِسَانَ الله وقالِ عليه السلام (") والنَّسُ الله والله والله والله والله وقالِ والله و

وقال عيسى عليه السلام ، العبادة عشرة أجزاء ، تسعة منها في الصعت ، وجزء في الفرار مر · \_ النابن

وقال نبينا صلى الله عليه وسلم (٦) «مَنْ كَثَرَ كَلَامُهُ كَثَرَ سَقَطُهُ وَمَنْ كَثَرَ سَقَطُهُ كَثُرَتْ ذُنُو بُهُ كَانَتِ النَّارُ أَوْلَى به

الآثار : كان أبو بكر الصديق رضى الله عنه ، يُضِّع حصاة في فيه ، عنع بها نفسه عن الكلام

<sup>(</sup> ۱ ) حدیث البراء جاء اعرابی فقال دلنی علی عمل یدخلنی الجنة قال أطعم الجائع ــ الحدیث : این ایی الدنیا باسناد جید

<sup>(</sup> ٢ ) حديث اخزن لسانك الا من خير \_ الحديث : طص من حديث أبى سعيد وله فى المعجم الكبيرولابن حمان في صحيحه نحوه من حديث أبى ذر

<sup>(</sup>٣) حديث إذا رأيتم المؤمن صموتاً وقورا فادنوا منه فانه يلقى الحكمة: ه من حديث أبى خلاد بلفظ إذا رأيتم الرجل قد أعطى زهدا فى الدنيا وقلة منطق فافتربوا منه فانه يلقى الحكمة وقد تقدم

<sup>(</sup> ٤ ) حديث ابن مسعود الناس ثلاثة غانم وسالم وشاحب ـ الحديث : الطبراني وأبو بعلى من حديث أبي سعيد الحدري بلفظ المجالس وضعفه ابن عدى ولم أجده ثلاثة من حديث ابن مسعود

<sup>(</sup> o ) حديث ان لسان المؤمن وراء قلبه فاذا أراد أن يتكلم بشى، تدبره بقلبه ــ الحديث : لمأجده مر،فوعاوانما وواه الحرائطي في مكارم الاخلاق من رواية الحسن البصرى قال كانوا يقولون

<sup>(</sup> ٢ ) حديث من كثر كلامه كثر سقطه \_ الحديث : أبو نعيم في الحلية من جديث ابن عمر بسندضعيف وقد رواه أبو حاتم بن حبان في روضة العقلاء والبيهتي في الشعب موقوفاً على عمر بن الخطاب

وكان يشير إلى لسانه ويقول ، هذا الذى أوردنى الموارد . وقال عبد الله بن مسمود والله الذى لا إله إلا هو ، ماشىء أحوج إلى طول سجن من لسان . وقال طاوس ، نسانى سبع ، إن أرسلته أكلنى . وقال وهب بن منبه فى حكمة آل داود ، حق على العاقل أن يكون عارفا نرمانه ، حافظ اللسانه ، مقبلا على شانه . وقال الحسن : ما عقل دينه من لم يحفظ لسانه وقال الأوزاعى ، كتب إلينا عمر بن عبد العزيز رحمه الله ، أما بمد ، فإن من أكثر ذكر الموت ، رضى من الدنيا باليسير ، ومن عد كلامه من عمله ، قل كلامه إلا فيما يعنيه . وقال بعضهم ، الصمت يجمع الرجل فضيلتين ، السلامة فى دينه ، والفهم عن صاحبه . وقال عمد بن واسع لماك بن دينار ، ياأبا يحي ، حفظ اللسان أشد على الناس من حفظ الدينار والدره . وقال يونس بن عبيد ، ما من الناس أحد يكون منه لسانه على بال ، إلا رأيت صلاح ذلك فى سائر عمله

وقال الحسن: تكلم قوم عند معاوية رحمه الله ، والأحنف بن قيس ساكت. فقال له مالك يا أبا بحرلا تنكلم ؟ فقال له ، أخشى الله إن كذبت وأخشاك إن صدقت

وقال أبو بكر بن عياش ، اجتمع أريمة ملوك ، ملك الهند، وملك الصين ، وكسرى ، وقيصر . فقال أحده ، أنا أندم على ما قلت ، ولا أندم على مالم أقدل . وقال الآخر ، إنى إذا تسكلمت بكلمة ملكتنى ولم أملكها ، وإذا لم أنسكلم بها ملكتها ولم تملكنى . وقال الثالث ، عجبت للمتكلم إن رجعت عليه كلمة ضرته ، وإن لم ترجع لم تنفعه . وقال الرابع ، أنا على ردمالم أفل أقدر منى على رد ما قلت

وقيل أقام المنصور بن المعتز لم يتكلم بكلمة بعد العشاء الآخرة أربعين سنة . وقيـل ماتـكلم الربيع بن خيثم بـكلام الدنيا عشرين سنة . وكان إذا أصبح وضع دواة وقرطاسا وقلما . فـكل ما تـكلم به كتبه ، ثم يحاسب نفسه عند المساء

فإن قلت :فهذا الفضل الكبير للصمت ماسببه ؟

فاعلم أن سببه كثرة آفات اللسان ، من الخطأ ، والسكذب ، والغيبة ، والنميمة ، والرياء والنفاق ، والفحش ، والمراء ، وتركية النفس ، والخوض فى الباطل، والخصومة ، والفضول والتحريف ، والزيادة ، والنقصان ، وإيذاء الخلق ، وهتك المورات.

فهذه آفات كثيرة ، وهي سياقة إلى اللسان ، لا تقتل عليه ، ولها حلاوة في القلب ، وعليها بواعث من الطبع ومن الشيطان ، والخائض فيها قاما يقدر أن يمسك اللسان، فيطلقه بما يحب ويسكفه عما لا يحب ، فإن ذلك من غوامض العلم كا سيأتى تفصيله فني الخوض خطر ، وفي الصمت سلامة . فإذلك عظمت فضيلته . هذا مع ما فيه من جمع الهم ، ودوام الوقار ، والفراغ للفكر والذكر والعبادة ، والسلامة من تبعات القول في الدنيا ، ومن حسابه في الآخرة ، فقد تقال تعال (ما يَلفظُ مِنْ قَوْلٍ إِلاَّلْذَيْهِ رَفِيْبَ عَتَيْد (۱) ويدلك على فضل لزوم الصمت أمر ، وهو أن الكلام أربعة أقسام ، قسم هو ضرر ويدلك على فضل لزوم الصمت أمر ، وهو أن الكلام أربعة أقسام ، قسم هو ضرر محض ، وقسم هو نفع محض وقسم فيه ضرر ولا منفعة أما الذي هو ضررعض ، فلا بدمن السكوت عنه ، وقسم ليس فيه ضرر وما فحسر وأما مالامنفعة فيه ولاضرر ، فهو فضول ، والاشتغال به تضييع زمان ، وهو الربع فيه فلا يبقى إلا القسم الرابع . فقد سقط ثلاثة أرباع الكلام ، ويق ربع . وهذا الربع فيه خطر ، إذ يمنزج عا فيه إثم من دقائق الرباء ، والتصنع ، والغيبة ، و تزكية النفس ، وفضول ، خطر ، إذ يمنزج عا فيه إثم من دقائق الرباء ، والتصنع ، والغيبة ، و تزكية النفس ، وفضول

وعن عرف دقائق آفات اللسان على ما سنذكره ، علم قطعا أنما ذكره صلى الله عليه وسلم هو فصل الخطاب ، حيث قال (۱) «مَنْ صَمَتَ نَجَاً ، (۲) فلقد أوتى والله جواهر الحكم قطعا ، وجوامع الكلم ، ولا يعرفما تحت آحاد كلاته من بحارالمعانى إلا خواص العلماء ، وفيها سنذكره من الآفات ، وعسر الاحتراز عنها ، مأيعرفك حقيقة ذلك إن شاء الله تعالى . و بحن الآن نعد آفات اللسان ، و نبتدى و بأخفها ، و تترقى إلى الأغلظ قليلا و نأخر الكلام في الغيبة والنميمة و الكذب ، فإن النظر فيها أطول ، وهي عشرون آفة ، فاعلم ذلك ترشد بعون الله تعالى

الكلام، امتزاجا يخني دركه، فيكون الإنسان به مخاطرا

<sup>(</sup>١) حديث من صمت نجا: تقدم

<sup>(</sup> ٢ ) حديث انه صلى الله عليه وسلم أوتى جوامع السكلم : م من حديث أبي هريرة وقدتقدم

<sup>(</sup>۱) ق : ۱۸

# الآفت الأولى

#### الكلام فيا لا يعنيك

اعلم أن أحسن أحوالك أن تحفظ ألفاظك من جميع الآفات التي ذكر ناها ، من الغيبة والنميمة ، والمكذب ، والمراء ، والجدال ، وغيرها ، و تتكلم فياهو مباح لاضرر عليك فيه ولاعلى مسلم أصلا ، إلاأنك تتكلم بماأنت مستنن عنه ، ولا حاجة بك إليه ، فإنك مضيع به زمانك ، و محاسب على عمل لسانك ، و تستبدل الذي هو أدنى بالذي هو خير . لأنك لو صرفت زمان الكلام إلى الفكر ، رعاكان ينفتح لك من نفحات رحمة الله عندالفكر ما يعظم جدواه ، ولو هللت الله سبحانه ، وذكرته ، وسبحنه ، لكان خيرا لك . فكم من كلة يبنى بها قصر في الجنة ومن قدر على أن يأخذ كنزا من الكنوز ، فأخذ مكانه مدرة لا ينتفع بها ،كان خاسرا خسرانا مبيا . وهذا مثال من ترك ذكر الله تعالى ، واشتغل بمباح لا يعنيه فإنه و إن خاسرا خسرانا مبيا . وهذا مثال من ترك ذكر الله تعالى ، واشتغل بمباح لا يعنيه فإنه و إن لم يأثم ، فقد خسر حيث فاته الربح العظيم بذكر الله تعالى (۱) فإن المؤمن لا يكون صمته الافكرا ، و نظره إلاعبرة ، و نطقه إلاذكرا . هكذا قال النبي صلى الله عليه و سلم

بلرأس مال العبد أوقاته . ومهما صرفها إلى مالا يمنيه ، ولم مدخر بها توابا في الآخرة ، فقد ضيع رأس ماله . ولهذا قال النبي صلى الله عليه وسلم (٢) د مِنْ حُسْنِ إِسْلاَمِ الْمَرْءِ تَرْكُهُ مَناعِ رأس ماله . ولهذا قال النبي صلى الله عليه وسلم (٦) استشهد غلام منايوم أحد ، فوجدنا ما لا يغنيه من بل وردماهو أشد من هذا . قال أنس (٦) استشهد غلام منايوم أحد ، فوجدنا على بطنه حجرا من بوطامن الجوع . فسيحت أمه عن وجهه التراب، وقالت : هنينا لك الجنة يا بني

<sup>﴿</sup> الآفة الأولى الـكلام فها لا يعنيك ﴾

<sup>(</sup>۱) حديث المؤمن لا يكون صعته إلا فكرا ونظره إلا عبرة ونطقه إلا ذكرا : لم أجدله أسلا وروى محمد بن زكريا العلائى أحد الضعفاء عن ابن عائشة عن أبيه قال خطب رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال ان الله أمرنى أن يكون نطق ذكرا وصعتى فسكرا ونظرى عبرة

<sup>(</sup>٢) حديث من حسن اسلام المرء تركه مالا يعنيه : ت وقال غريب وه من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup>٣) حديث استشهد منا غلام يوم أحد فوجد على بطنه صخرة مر بوطة من الجوع ـ الحديث : وفيه لعله كان يسكلم بمالا يعنيه و يمنع مالا يضره :ت من حديث أنس مختصرا وقال غريب ورواه ابن أبى الدنيا في الصمت بلفظ المصنف بسند ضعيف.

فقال صلى الله عليه وسلم » وَمَائِدْرِبِكِ ؟ لَعَلَّهُ كَانَ يَنْكُلُمُ فِيهَا لاَيَعْنِيهِ وَيَغْتُعُ مَالاً يَضُرُّهُ » وفي حديث آخر ، (۱) أن النبي صلى الله عليه وسلم فقد كبا ، فسأل عنه ، فقالوا مريض . فخرج يمشى حتى أناه ، فاسا دخل عليه قال « أبشر يا كُعْبُ » فقالت أمه ، هنيئا لك الجنة يا كعب . فقال صلى الله عليه وسلم « مَنْ هَذِهِ أَلْمَالًا يَهْ عَلَى الله ؟ » قال هي أي لاسول الله . قال \* وَمَائِدْرِيكَ يَاأُمُّ كَعْبِ لَعَلَّ كَعْبًا قَالَ مَالاً يَعْنِيهِ أَوْمَنَعَ مَالاً يُغْنِيهِ » وإن يومعناه أنه إنما تنهيأ الجنة لمن لا يحاسب ، ومن تسكلم فيما لا يعنيه حوسب عليه ، وإن

كان كلامه في مباح ، فلا تنهيا الجنة مع المناقشة في الحساب ، فإنه نوح من العذاب وعن محمد بن كعب (٢) ، قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « إِنَّ أَوَّلَ مَنْ يَدْخُلُ مِنْ هَذَا الْبَابِ رَجُلْ مِنْ أَهْلِ الجُنَّة » فدخل عبد الله بن سلام ، فقام إليه ناس من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فأخبروه بذلك ، وقالوا أخبر نا بأو ثن عمل في نفسك ترجو به ، فقال إنى لضميف و إن أو ثن ما أرجو به الله سلامة الصدر ، وترك مالا يعنيني . وقال أبو ذر ، (٣) قال لى رسول الله عليه وسلم « ألا أُعلَّمُكُ يعمل خفيف على البند في قبل في البند أن تقيل في البنزان ، قلت يلى يارسول الله ، قال « هُو الصَّمْتُ وَحُسْنُ الله الموقوفة ، لا تشكل في البندي وقال على من الدهم الموقوفة ، لا تشكلم وقال مجاهد ، سمعت ابن عباس يقول ، خمس لهن أحب إلى من الدهم الموقوفة ، لا تشكلم فيما لا يمنيك حتى تجد له موضعا ، فيما لا يمنيك ، فإنه فضل و لا آمن عليك الوزر . و لا تتكلم فيما يمنيك حتى تجد له موضعا ، فيا لا يمنيك ، فإنه فضل و لا آمن عليك الوزر . و لا تتكلم فيما يمنيك حتى تجد له موضعا ، فيا دار متكام في أمر يمنيه ، قد وضعه في غير موضعه ، فمنت ، و لا تمار حليا و لا سفيها فإن الحليم يقليك ، و السفيه يؤذيك . و اذكر أخاك إذا غاب عنك عاتحب أن يذكرك به فإن الحليم يقليك ، و السفيه يؤذيك . و اذكر أخاك إذا غاب عنك عاتحب أن يذكرك به

<sup>(</sup>١) حديث إن النبي صلى الله عليه وسلم فقد كما فسأل عنه فقالوا مريض ــ الحديث: وفيه لعل كمباً قال مالا يعنيه أومنع مالا يغنيه: ابن أبي الدنيا من خديث كمب بن عجرة باسناد جيد إلا أن الظاهر انقطاعه بين الصحابي وبين الراوى عنه

<sup>(</sup> ٢ ) حديث محمد بن كعب ان أول من يدخل من هذا الباب رجل من أهل الجنة فدخُل عبدالله بنسلام الحديث عمد بن كعب ان أوثق ما أرجوه سلامة الصدر وتركمالايمنيني : ابن ابي الدنيا هكذا مرسلا وفيه أبو بجيح اختلف فيه

<sup>(</sup>٣) حديث أبى ذر ألاأعلمك بعمل خفيف على البدن سالحديث : وفيه هو الصمت وحسن الحلق وترنث منفطع

ه الدهم: العدد الكثيرمن الابل أوالحيل \*

واعفه مما تحب أن يعفيك منه، وعامل أخاك بما تحب أن يعاملك به، واعمل عمل رجل يعلم أنه مجازى بالإحسان مأخوذ بالاجترام . وقيل للقمان الحكيم ، ماحكمتك ؟ قال لاأسأل عما كفيت، ولاأتكلف مالا يعنيني . وقال مورق العجلي ، أمر "أنافي طلبه منذعشر بن سنة ، لمأقدر عليه ، ولاأتكلف مالا يعنيني . وقال عمر رضى الله عنه لا تتعرض بتارك طلبه . قالوا وما هو ؟ قال السكوت عما لا يعنيني . وقال عمر رضى الله عنه لا تتعرض لما لا يعنيك ، واعتزل عدوك ، واحذر صديقك من القوم إلا الأمين ، ولا أمين إلا من خشى الله تعالى . ولا تصحب الفاجر فتتعلم من فجوره ، ولا تطلعه على سرك ، واستشر في أمرك الذين يخشون الله تعالى

مع ذلك كله مضيع زمانك. وأنى تسلم من الآفات التي ذكر ناها!

ومن جملها أن تسأل غيرك عما لأيعنيك. فأنت بالسؤال مضيع وقتك ، وقد ألجأت صاحبك أيضا بالجواب إلى التضييع. هذا إذا كان الشيء ممالا يتطرق إلى السؤال عنه آفة وأكثر الأسئلة فيها آفات ، فإنك تسأل غيرك عن عبادته مثلا فتقول له ، هل أنتصائم؟ فإن قال نعم ، كان مظهر العبادته ، فيدخل عليه الرياء ، وإن لم يدخل سقطت عبادته من ديوان السر ، وعبادة السر تفضل عبادة الجهر بدرجات . وإن قال لا ، كان كاذبا . وإن سكت ، كان مستحقرا لك ، وتأذيت به . وإن احتال لمدافعة الجواب ، افتقر إلى جهد ، وتعب فيه . فقد عرضته بالسؤال إما للرياء ، أو للكذب ، أو للاستحقار ، أو للتعب في حيلة الدفع وكذلك سؤالك عن سائر عباداته ، وكذلك سؤالك عن المعاصى ، وعن كل ما يخفيه ويستحى منه ، وسؤالك عما حدث به غيرك . فتقول له ماذا تقول ؟ وفيم أنت ؟ وكذلك ترى إنسانا في الطريق ، فتقول من أين؟ فرعا يمنعه مانع منذكره ، فإنذكره تأذى به واستحيى ترى إنسانا في الطريق ، فتقول من أين؟ فرعا يمنعه مانع منذكره ، فإنذكره تأذى به واستحيى

وإن لم يصدق وقع في الكذب، وكنت النبب فيه . وكذلك تسأل عن مسألة لاحاجة بك إليها والمسئول ربما لم تسمح نفسه بأن يقول لاأدرى ، فيجيب عن غير بصيرة ولست أعنى بالتكلم فيا لا يعنى هذه الأجناس ، فإن هذا يتطرق إليه إثم أو ضرر . وإنما مثال مالا يعنى ماروى أن لقان الحكيم ، دخل على داود عليه السلام ، وهو يسرد درعا ، ولم يكن رآها قبل ذلك اليوم . فجعل يتعجب مما رأى . فأرادأن يسأله عن ذلك ، فنعته حكمته ، فأمسك نفسه ولم يسأله . فلما فرغ ، قام داود ولبسه ، ثم قال نم الدرع للخرب . فقال لقمان ، الصمت حكم وقليل فاعله . أى حصل العلم به من غير سؤال عن السؤال . وقيل إنه كان يتردد إليه سنة ، وهو يربد أن يعلم ذلك من غير سؤال فهذا وأمثاله من الأسئلة ، إذا لم يكن فيه ضرر ، وهتك ستر ، وتوريط في رياء وكذب وهو مما لا يعنى ، وتركه من حسن الإسلام ، فهذا حده

وأما سببه الباعث عليه ، فالحرص على معرفة مالا حاجة به إليه ، أوالمباسطة بالكلام على سبيل التودد ، أو تزجية الأوقات بحكايات أحوال لا فائدة فيها . وعلاج ذلك كله أن يعلم أن الموت بين يديه ، وأنه مسئول عن كل كلة ، وأن أنفاسه رأس ماله ، وأنلسانه شبكة يقدر على أن يقتنص بها الحور العين ، فإهماله ذلك و تضييعه خسر ان مبين . هذا علاجه من حيث العمل ، فالعزلة ، أو أن يضع حصاة في فيه ، وأن يلزم نفسه السكوت بها عن بعض ما يعنيه ، حتى بعتاد اللسان تراث مالا يعنيه ، وضبط اللسان في هذا على غير المعتزل شديد جدا.

# الآفة الثانية

#### فضول الكلام

وهو أيضا مذموم. وهذا يتناول الخوض فيالا يمني ، والزيادة فيايمني على قدر الحاجة فإن من يمنيه أمر ، يمكنه أن يذكره بكلام مختصر ، ويمكنه أن يجسمه ، ويقرره ، ويكرره ومهما تأدى مقصوده بكلمة واحدة ، فذكر كلتين ، فالثانية فضول . أى فضل عن الحاجة

وهو أيضامذموم لماسبق . وإذ لم يكن فيه إنم ولا ضرر . قال عطاء بن أبيرباح :إنمن كان قبليم كانوا يكرهون فضول الكلام ، وكانوا يعدون فضول الكلام ماعدا كثاب الله تعالى وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، أوأمرا عمروف ، أونهيا عن منكر ،أوأن تنطق بحاجتك في معيشتك التي لا مدلك منها . أتنكرون أن عليكم حافظين ، كراما كاتبين، عن المين وعن الشمال قعيد، ما يلفظ من قول إلالديه رقيب عتيد! أما يستحى أحدكم إدا تشرت صيفته التي أملاها صدرتهاره ، كان أكثر مافيها ليس من أمر دينه ولا دنياه وعن بعض الصحابة قال إن الرجل ليكلمني بالكلام، كَوْ ابُهُ أشهى إلى من الماء البارد إلى الظمآن ، فأترك جوابه ، خيفة أن يكون فضو لا. وقال مطرف ، ليمظم جلال الله فى قلوبكم ، فلاتذكروه عند مثل قول أحدكم للكلب والحمار ، اللهم أخزه ، وماأشبه ذلك واعلم أن فضول الكلام لا ينحصر . بل المهم محصور في كتاب الله تعالى . قال الله عز وجل (لاَ خَيْرَ فَيَكَثِيرِ مِنْ بَجْوَاهُمْ إِلاَّ مَنْ أَمَرَ بَصَدَقَةٍ أَوْمَعْرُوف أَوْ إِصْلاَحٍ بَيْنَ النَّاسِ (١٠) وقال صلى ألله عليه وسلم (١) « طُوبَى كِنْ أَمْسَكَ الْفَصْلَ مَنْ لِسَانِهِ وَأَنْفَقَ الْفَضْلَ مِنْ مَالِهِ ، فانظر كيف قل الناس الأمر في ذلك ، فأمسكو افضل المال ، وأطلقو ا قضل اللسان! وعن مطرف بن عبد الله ، عن أبيه ، قال (١) قدمت على رسول الله صلى الله عليه وسلم في رهط من بني عامر ، فقالوا أنت والدنا ، وأنت سيدنا؟ وأنت أفضلنا علينا فضلا وأنت أطولنا علينا طولا ، وأنت الجفنة الغراء ، وأنت وأنت ، فقال « تُولُوا قَوْلَـا كُمْ وَلاَ بَسْتَهُو يَنَّكُمُ الشَّيْطَانُ » إشارة إلى أن اللسان إذا اطلق بالثناء ، ولو بالصدق ، فيخشى آن يستهويه الشيطات إلى الزيادة المستغنى عنها وقال ابن مسعود ، أنذركم فضول كلامكم.

<sup>﴿</sup> الآفة الثانية فضول الكلام ﴾

<sup>( )</sup> حديث طوبى لمن أملك الفضل من لسانه وأنفق الفضل من ماله: البغوى وابر قانع في معجمى الصحابة والبيعق من حديث ركب المصرى وقال ابن عبد البرانه حديث حسن وقال البغوى لا أدرى مع من النبي صلى الله عليه وسلم أم لا وقال ابن منده عبول لا نعرف له صحبة ورواه البزار من حديث أنس بسند ضعيف

<sup>(</sup> ٢) حديث مطرف بن عبد الله عن أبيه قدمت على رسول الله صلى الله عليه وسلم في رهط من بني عامر فقالوا أنت والدناو أنت سيدنا - الحديث: دن في اليوم و الليلة بلفظ آخر ورواه ابن أبي الدنيا بلفظ الصنف

<sup>(1)</sup> النساء: ١١٤

حسب امرى ومن الكلام ما بلغ به حاجته وقال مجاهد: إن الكلام ليكتب وحتى أن الرجل ليُسكتُ ابنه فيقول ، أبتاع لك كذا وكذا ، فيكتب كذابا . وقال الحسن: يا ابن آدم ، بسطت لك صحيفة ووكل بها ملكان كريمان يكتبان أعمالك ، فاعمل ماشئت ، وأكثر أو أقل .

وروى أن سليان عليه السلام، بعث بعض عفاريته، وبعث نفرا ينظرون ما يقول ويخبرونه . فأخبروه بأنه مر في السوق ، فرفع رأسه إلى السماء ، ثم نظر إلى الناس وهن رأسه . فسأله سليان عن ذلك . فقال عجبت من الملائكة على رءوس الناس ، ما أسرع ما يكتبون ا ومن الذين أسفل منهم ، ما أسرع ما علون

وقال إبراهيم النيمى: إذا أراد المؤمن أن يتكلم نظر ، فإن كانله تكلم ، وإلاأمسك والفاجر إنما لسانه رسلا رسلا . وقال الحسن : من كثر كلامه كثر كذبه ، ومن كثرماله كثرت ذنو به ، ومن ساء خلقه عذب نفسه

وقال عمر وبن دينار ('' تمكلم رجل عند النبي صلى الله عليه وسلم ، فأكثر فقال له صلى الله عليه وسلم «كُمْ دُونَ لِساً نكَ مِنْ حِجَابٍ ؟ » فقال شفتاى وأسنانى ، قال «أَفَا كَانَ لَكَ فَي ذَلِكَ مَا بَرُدُ كُلَلامَكَ ؟ » وفي رواية ، أنه قال ذلك في رجل أثنى عليه ، فاستهتر في السكلام ، ثم قال «ما أو تي رَجُل شَرًا مَنْ فَصْل في لسا نه ،

وقال عمر بن عبد العزيز رحمة الله عليه ، إنه ليمنعنى من كثير من الكلام خوف المباهاة وقال بعض الحكاء ، إذا كان الرجل في مجلس ، فأعجبه الحديث ، فليسكت . وإن كان ساكتا ، فأعجبه السكوت ، فليسكلم . وقال يزيد بن أبى حبيب : من فتنة العالم أن يكون الكلام أحب إليه من الاستماع فإن وجد من يكفيه ، فإن في الاستماع سلامة ، وفي الكلام تزيين ، وزيادة و نفصان . وقال ابن عمر : إن أحق ما طهر الرجل لسانه . ورأى أبو الدرداء امرأة سليطة ، فقال لوكانت هذه خرساء كان خيرا لهما . وقال إبراهيم يهلك الناس خلتان ، فضول المال ، وفضول المكلام

فهذه مذمة فضول الكلام وكثرته وسببه الباعث عليه، وعلاجه ماسبق في الكلام فيمالا يمني مك

<sup>(</sup>١) حديث عمرو بن دينار تكلم رجل عند النبي صلى الله عليه وسلم فأكثر فقال كم دون لسانك من باب ــ الحديث : ابن أبي الدنيا هكذ مرسلا ورجاله ثمّات

# فهرست الجزء الخامس

| ة رقم                                      |      | •                                                        | فحة ر  | رقمالم |
|--------------------------------------------|------|----------------------------------------------------------|--------|--------|
| , مسلسل                                    | الجز | سل من                                                    | رء مسل | منالج  |
| ۱۹۸۸ البات والوصايا والصدقات<br>الميراث    | 44   | الياب الرابع في الاحسان في العاملة<br>مقدار الربح الحلال | Y94    | ٣      |
| ۸۲۰ درمات الحلال والرام                    | ۳.   | احتمال الغين                                             |        | •      |
| ورع العدول                                 |      | الاحسان في استيفاء الحقوق                                |        | ٦.     |
| ورغ الصالحين                               |      | حسن قضاء الدين                                           | 797    | Y      |
| أورع المتفين                               |      | اقلة النادم صفقته                                        |        | ٨      |
| ٨٣١ ورع الصديقين                           | ۳۱   | الاحسان إلى الفقير من طريق الدين                         |        |        |
| درجات الحرام                               |      | الباب الخامس في شفقة التاجر على                          | 799    | 4      |
| امتد الدرجات الاربع في الورع               |      | دينه فمأ يخصه ويعم آخرته                                 |        |        |
| وشواهدها                                   |      | نية التاجر عند مباشرة عمله                               |        |        |
| ۸۲۷ أمثلة ورع الصالحين                     | 44   | اختيار الهنة                                             | ۸۰۰    | ١.     |
| أمثلة ورع المتقان                          | Ì    | عدم الانشغال بالعمل عن الصلاة                            |        | 14     |
| ٨٢٥ أمثلة ورع الصديقين                     | 40   | ذكر الله في السوق                                        |        | 14     |
| ٨٢٧ الهار النالى في مراقب الشبهات ومثاراته | ٣٧   | عدم الحرص على السوق والتجارة                             | ۸۰٤    | 18     |
| وتمبيزها عن الحلال والحرام                 |      | اتقاء مواقع الشبهات                                      |        | 10     |
| الحلال المطلق                              |      | مراقبة نفسه فی جمیع معاملاته                             | \^•Y   | 17     |
| ۸۲۸ الحرام الحض                            | ۳۸   | 1 11 1 1 1 1 1 1 1                                       | ١,,,   | Ÿ•     |
| ما يلتحق بالحلال المطلق                    |      | كتاب الحلال والحرام                                      |        | 14     |
| ٨٣٩ ما يلتحق بالحرام المحص                 | 40   | الباب الاثول في فضيلة الحلال                             | ۸۱۱    | 41     |
| المتارالاول للشبه                          |      | ومنمة الحرام الح                                         |        |        |
| الشك في السبب المحلل ومثاله                |      | فضيء الحلال ومذمة الحرام                                 | i      |        |
| ٨٣٠ الشك في السبب الحرم ومثاله             | ٤٠   |                                                          | ۸۱۷    | YY     |
| ٨٣١ أترجيع السبب المحال ومثاله             | ٤١   | الحرام لعينه                                             |        |        |
| ٨٣٣ ترجيح السبب الحرم ومثاله               | ٤٣   |                                                          | ١٨١٨   | 44     |
| ٨٣٤ المار الثاني للشبهة- منشؤه الاختلاط    | ٤٤   | المــأخوذ من غير مالك                                    |        | 79     |
| ۸۳۵ استهام العین بعدد محصور                | ٤٥   |                                                          |        |        |
| اختلاط الحرام الهصور بالحملال غير          |      | الزكاة والوقف والنفقة وغيرها                             | }      |        |
| ألمصور                                     | i    | البيع والأجارِة وما في حَكمها                            |        |        |

| رقم                                                                        | الصفحة         | رقم رقم ا                                                             | مفحة   | <br>رقمال |    |
|----------------------------------------------------------------------------|----------------|-----------------------------------------------------------------------|--------|-----------|----|
| مسلسل                                                                      |                |                                                                       | لجز. م | من ا      |    |
| ٩٣١ الأخوة فى الله والأخوة فى الدنيا                                       |                |                                                                       | 9.4    | 114       |    |
| ع البغض في الله                                                            | 1 107          | دخول السلطان الظالم زأئرا                                             | 9.4    | 117       |    |
| مه مراتب الذين يغصون فى الله وكيفية معاملهم                                | . 17.          | اعتزال السلاطين                                                       | 9.1    | 114       |    |
| ٩٥١ الصفات المشروطة فيمن نحتار صحبته                                       | ١٦٣            | اخذ مال السلطان الظالمو تفريقه علىالفقراء                             | 914    | 124       |    |
| مه الباب الثانى فى حقوق الأخوة والصحبة الباب الثانى فى حقوق الأخوة والصحبة | ۸ ۱ <i>٦</i> ۸ |                                                                       |        | 170       |    |
| حق الأخوة في المال                                                         | 1              | الماملةمع الــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                      |        |           |    |
| ٩٦ حق الأخوة في النفس                                                      | 1 171          | النجارةفي الاسواق التيبناهاالسلطانالظالم                              | 917    | 127       |    |
| ٩٦١ حق الاخوة في السكوت                                                    | ٣ ۱٧٣          | معاملة قضاة السلطان الظالم وعمالهوخدمه                                |        |           |    |
| ٩٧ حق الأخوة في النطق                                                      | • \ \ \ \ •    | استعال ما يمنيه السلطان الظالم                                        | 919    | 149       |    |
| ٩٧ حق الأخوة في العفو عن الزلآت                                            |                | حِمل الشارع في الأرض الغصوبة                                          | 94.    | 14.       |    |
| ٩٨ حق الأخوة في الدعاء                                                     | . !            | الباب الساعر في مسائل متفرقة                                          |        | <u> </u>  |    |
| ٩٨ حق الأخوة في الوفاء<br>معالمة الأخوة في الوفاء                          | 11191          | الأكل من المال المجموع للصرف على الصوفيه<br>كالله المرمد الماليم في أ | 941    | 141       |    |
|                                                                            |                | حكم المال الموصى به للصوفية                                           | 977    | 144       |    |
| ٩٩ ما تم لا إلى الناني -جملة من آ داب العشرة                               |                | حَكُمُ المَالَ المُوتُوفَ عَلَى الصَّوْفِية                           |        |           |    |
| والمحالسة                                                                  |                | الفرق بعن الرشوة والمدية                                              |        |           |    |
| ٩٩ أدب الجلوس على الطريق                                                   | 1 4. 1         |                                                                       |        |           |    |
| أدب مجالسة المعوك                                                          |                | كذاب آداب الاكفة                                                      | 97.    | 18.       | 15 |
| أدب مجالسة العامة                                                          |                |                                                                       |        |           |    |
| أمضار المزاح                                                               | 1              | ارباب الاررفى فضيلة الألفة والاخوة                                    |        |           |    |
|                                                                            |                | وفى شروطها ودرجاتها وفوائدها                                          |        |           |    |
|                                                                            |                | فضيلة الألفة والأخوة                                                  | ,      | ŀ         |    |
|                                                                            |                |                                                                       |        |           |    |

| زقم                                                                 | نم الصفحة ر | لصفحة رقم رة                                                  | رقما |
|---------------------------------------------------------------------|-------------|---------------------------------------------------------------|------|
| ساِل                                                                | ألجزء مسل   |                                                               |      |
| ٨ الباسالرا ع في كيفية خروج النائب عن                               | YY   AY     | [٨٣٦] اختلاط الحرام بالحلال من غير حصر                        | ٤٦   |
| الظّام الللية                                                       | } }         | المنار النات للشبهة                                           | òΛ   |
| ٨ انظر الاُول في كيفية التمبيزوالأخراج                              | 7A AA       | أن يتصل بالسبب المحلل معمسيته                                 |      |
| ٨ أتوزيع الغصوب على الورثة عند رده                                  |             | المعصية في القرائن                                            |      |
| توقف قبول التوبة على ردالمال الحراملأهله                            | 1 1         | ٨٥٠ العصية في العواجق                                         | ٦.   |
| ٨ هل انتقال المال يغير صفته                                         | 77 77       | ١٥٨ العصية في القدمات                                         | 71   |
| النظر الثاني في المصرف                                              |             | مه ۸۵۳ تشدید الموسوس علی نفسه                                 | 73   |
| ٨ اذا كان للمال مالك غير معين                                       | 146 44      | المعصية في العوض                                              |      |
| اذاكان من الأموال المرصدة للمصالح العامة                            |             | ١٥٦ انتار الرابع للشبهة -الاختلاف في الأدلة                   | 77   |
| التصدق بما هو مرام                                                  |             | لمارض الأدلة                                                  |      |
| ٨ صرف مال السلطان الواقع في يده                                     | 1 1         | ٥٩ تعارض العلامات                                             | 79   |
| ۸ صرف المال الذي لا مالك له                                         | 1           | تعارض الأشاه                                                  |      |
| صرف الحلال الذي اختلط محرام أو شبهه                                 | ۸۷ ۹۷       | ١٦٨ اليار التالت فىالبحث والسؤال والهجوم                      | ٧١   |
| ۸ المــال الحرام وأوجه صرفه<br>۸ الجمع بين رضا الله ورضا الوالدين   |             | والأهمال وعظانها                                              | ٧٢   |
| المجمع بين رف الله ورف المواهدين<br>الاحج ولا زكاة على من ماله حرام |             | المثار الو ُولُ أحوال الالك                                   | * `  |
| ٨ المال الحرام والذهاب الى الحج                                     | رم ۹۹       | جالة المالك                                                   | γэ   |
| المال الحرام والوقوف في عرفة                                        |             | ۸٦٥ الشك في حقيقة المالك لريته<br>منت تستد الماليات المستدرية | 77   |
| ود المال الحرام                                                     | - 1         | ٨٦٦ معرفة حقيقة المالك بالمدارسة                              | VY   |
| الداب الحامس في ادرارات السلاطين                                    | ١٩٠   ١٠٠   | ۱۹۵۷ المار الناني ما يستند الشك فيه إلى                       |      |
| وصلاتهم وما يحل منها وما يحرم                                       |             | سبب في المال لافي حال المالك                                  |      |
| انظر الا ول في جهات الدخل للسلطان                                   |             | هدية من خالط ماله الحرام وما في حكمها                         |      |
| احكام الجرية                                                        | ۱۰۰ دور     | ۸۷۱ طعام من خالط ماله حرام ولا يدرى بقاء،<br>في الحال         | ۸۱   |
| المواريث وما في حكمها                                               |             | الآخذ من الناظر على وقفين مختلفين في                          |      |
| الو قف                                                              |             | جهات الاستحقاق                                                | 1    |
| ما أحياه السطان                                                     | 1           | ۸۷۲ شراء دار فی بلد بها دور مغصوبة                            | 1    |
| الا درار مما اشتراه السلطان في الدمة                                |             | متى لا يراعى غضب المدؤول                                      |      |
| الا درار من خراج المسلمين وما فى حكمه                               | 194 1.      |                                                               | ٨٣   |
| الادرار من الخزانة                                                  | -   '       | متى يسأل المالك ومتى يسأل غيره                                | 1    |
| درجات الورع في حق السلاطين                                          | ٨٩٤ ١.      |                                                               | ٨٤   |
| النظر النالي في قدر المأخوذ وصفة الآخذ                              | ٨٩٨         |                                                               |      |
| البات السارس فيا يحل من خالطة السلاطين                              | 9.4 11      |                                                               | Ao   |
| الظالمة يوعوه الخ                                                   | 1 1         | ناظر على وقفين بخلط ببينه إيرادهما                            |      |
| C 15 25                                                             |             |                                                               | •    |

١٠٩٨/٧٨ الغائدة ابسادست

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | نمحة رقم  | رقم الصفحة رقم ح                                           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | جزء مسلسل | م<br>ن الجز . مسلسل من ال                                  |
| الحلاص من مشاهدة الثقلاء والحتى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           | - J. U                                                     |
| <br> آفات العزك وفوائد المخالطة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           | عه ١٠٤٥ لمار جحون لامزلة وأقاويلهم                         |
| الفائدة الاوط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           | ٣٥/ ٢٠٤٠ حجيم المائلين إلى المخالطة ووجه ضعفها ا           |
| النعليم والتعلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           | ١٠٤٧ ٥٧ المرجعون المخالطة وآراؤهم                          |
| الفائدة الثانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1         | ٨٥ ٨٠٤٨ الامام الغزالى واعتداله                            |
| النفع والانتفاع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           | ۱۰۶۹ م استطراد                                             |
| الغائدة الثائنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           | حجم الماثلين الى تفضيل العزلة                              |
| التأديب والتأدب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           | عود الى مناقشة الآراء                                      |
| الفائدة الرابعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1.45      | ۲۰ ۱۰۰ استطراد                                             |
| الاستئناس وألايناس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           | ۲۰ ۲۰۵۲ ا <b>را</b> ـــ اندانی فیفوائدالعزلةوغوائلهاوکشف   |
| الفائدة الخامسة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | د۸ ۱۰۷۵   | الحق في فضلها                                              |
| انيل الثواب وإنالته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |           | ۱۰۰۳ ۹۳ الفائدة الأولى                                     |
| الغائدة أدسادسة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           | النفرغ لعادة الله ومناجاته<br>١٠٥٤ مايراه المحتلى          |
| التواضع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1 1       | ۱۰۵۲ میزاد اصلی<br>۱۰۵۳ ۲۶ انفائدة انفائیة                 |
| الغائدة السالع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |           | البعد عن المعاصي                                           |
| التحارب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |           | الفسة                                                      |
| النحذير من الكبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1.44 44   | الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر                            |
| رأى الشافعي رضى الله عنه في العزلة<br>آمار الدراة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1.4. 4.   | ٦٧ / ١٠٥٧ الرياء                                           |
| آداب العزلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |           | ١٠٥٨ مص أجوبة اليقظين                                      |
| كناب آداب السفريج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ١٠٨٤ م،   | تعاون المسلمين                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | l l       | ١٠٥٩ مسارقة الطبع                                          |
| أرياب الوثول في الآداب من أول النهوض<br>الاحتمالات منافقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1.47      | ٧١ / ١٠٦١ / رأى في الزلات البسيطة                          |
| إلى آخر الرجوع وفي نية السفر وفائدة<br>الى آخر الرجوع وفي نية السفر وفائدة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |           | ۲۷ ۱۰۹۲ ایفائدهٔ امتادیهٔ                                  |
| الفصل الأول في فوائدالسفر وفضلونيتا<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |           | الحلاصمن الفتن والحصومات                                   |
| السفر للتعلم السفر التعلم السفر التعلم السفر التعلم السفر ال | 1-24 94   | ۷۳ ۲۰۰۱ متی تصح العزوبة<br>۱۰۹۶ ۲۰۱۷ الکف عن قتال المسلمين |
| الــفر ليعلم المــافر أخلاق نفـــه /<br>الــفر للمطالعة في آيات الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |           | ٧٤ ١٠٠١ الفائدة الرابعة                                    |
| السفر للعبادة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1         |                                                            |
| السفر لزيارة الأولياء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1.8444    |                                                            |
| السفر هربا من الفتنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ``` ``    | ٧١ / ١٠٦٧ ١٨ لفائدة الغامسة                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           | بعد المعترل عن طمع الناس فيه وطمعه فيهم                    |
| السفر هربا من العدوي أو الغلاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1.971.4   | ١٠٦٨ الفائدة السادسة                                       |
| -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ,,,,,     | A THE SAME AND IN INC.                                     |

# فهرست الجزء السادس

|                                      | <del></del>  |        |                                               |
|--------------------------------------|--------------|--------|-----------------------------------------------|
|                                      | نمحة رقم     | م الصا | رقمالصفحة رقم رق                              |
| C                                    | رء مسلسا     | الجز   | من الجزء مسلسل من                             |
| تشميت العاطس                         | j1•14,       | ۲٧.    | ٣] ٩٩٣ إلباً النات فحق المسلم والرحموالجوار   |
| تحمل الاشرار واتفاؤهم                | 11 - 14      | 44     | والمسال وكفية معاشرتهم                        |
| احتناب الاغنياء والاختلاط بالمــاكين |              |        | ١٩٩٤ مقرق الحسام                              |
| الاحسان إلى يتامى المسلمين           | 1.70         | ٣٠     | ٩٩٥ حب الحير للمسلمين                         |
| النصح للمسلم وادخال السرور على قلمه  | 1 1          |        | عدم إيذاء الملين                              |
| عيادة مرضى المسلمين وآدابه           | 1.44         | 44     | ٦ ٩٩٦ صفات المسلم والمؤمن والهاجر             |
| تشييع الجنائز                        |              |        | عقاب من يؤذى الملم في الآخرة                  |
| زيارة القبور                         |              |        | ثواب اماطة الأذى عن طريق المسلمين             |
| آداب المعزى                          | 1.77         | 44     | ٧ ١٩٧ النواضع للسلمين                         |
| آداب تشييع الجنازة                   |              |        | عدم ساع النميمة                               |
| حملة آدلب المعاشرة                   |              | - 1    | عدم جواز هجرالمسلم                            |
| حقوق الجوار                          | 1            |        | العفو عن الاساءة                              |
| مجمل حقّ الجار                       |              |        | ٨ ٨٩٩ الاحسان الي المسلمين                    |
| حقوق الأقارب والرحم                  | 1.44         |        | الاستئذان قيل الدخول                          |
| حقوق الوالدين والولد                 |              |        | ٩٩٩ مخاطبة الناس على قدر عقولهم               |
| البر بالوامدين                       | 1 P P        |        | وقير الشيوخ ورحمة الأطفال                     |
| جو بر على<br>حقوق المماوك            | ןר ייין      |        | ١٠٠٠ طلاقة الوجه                              |
| الرحمة بالمماوك                      |              | - 1    | ١٠٠١ من وصاياً. صلى الله عليه وسلم            |
| من وصاياه صلى الله عليه وسلم         |              | - 1    | لوفاء بالوعد                                  |
| معاملة السلف لمملوكيهم               |              |        | ١٠٠٢ مفات المنافق                             |
| المفو عن المقدرة                     |              |        | الانصاف من النفس                              |
| أمثلة العفو عن المقدرة               | [,,,,]       | ۱' "   | حس الحوار                                     |
| طبقات أهمل الجنة                     | 1            |        | ۲۰۰۳ مرور انزال الناس منازلهم                 |
| رحمة الاسلام بالحادم                 | 1 .1 . 5 . 7 |        | ١٠٠٤ اصلاح ذات البين                          |
| انسانيته صلى الله عليه وسلم          |              | ١, ١   | ١٠٠٥ ستر الدورات                              |
| مجمل حق المملوك                      |              | .      | ٨ ٨ ١ اتقاء مواضع التهم                       |
|                                      |              | - 1    | ١٠٠٨ الشفاعة للمسلمين والسعى في قضاء حاجاتهم  |
| كتاب آداب العزلت                     | 1.55         | ٥į     | ٠٠ ١٠١ ابتداء المسلمين بالسلام والمصافحة      |
| •                                    |              | 1      | ٣٠ / ١٠ / تقبيل اليد                          |
| الإسالا ول فاللذاهب والأقاويل وحج    |              |        | ع إ ١٠١٤ الأنحناء عند السلام وغيره من العادات |
| الفريقين                             | l.           | ł      | ٢٠ ١٠ أميانة أعراض المسلمين وأعفاع عنها       |
|                                      |              |        | · •                                           |

| ا برا المحالية المحال | -37                                            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| قِم الصفحة وقم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | رقمالصفحة رقم ر                                |
| من الجزء مسلسل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | من الجزء مسلسل                                 |
| ١١٧٦ /١١٦٦ أقوال الصوفية في الوجــد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | مه ا ١١٤٥ ماع الحبين له                        |
| ١١٦٧ /١٧٧ أقوال الحكماء في الوحــد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ١١٤٨ ١٥٨ العوارض المحرمة للساع                 |
| ۱۲۸ ۱۲۸ تع۔دید معنی الوح۔د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ١١٤٩ ١٩٤٨ السماع من المرأة                     |
| يفت ١٧٩ م ١٩٨ اسباب المكشف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | تحريم النظر إلى وجه المرأة سواء خ              |
| ١٨١ ١١٧١ أثر العلم في الوجديد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الفتنة أو لم تخف                               |
| ١٨٧ ١٨٧ أثر الحال في الوجد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٠ ١ / ١٥٠ / الساع من آلة الفسقة                |
| أركات الشوق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | اسماع الأشعار الفاحشة                          |
| ۱۸۲ م۱۸۲ أفسام الوجهد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ١٦١ ١٦١ حرمة السماع لمن تغلبه الشهوة           |
| ۱۸۶ م۱۷۷ اکتساب الخیرمن مجالسة أهله<br>۱۸۷۷ مرکز الوجد الصوفیة عند قراءة القرءار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ١١٥٢ ١٦٢ حكم الساع للعوام                      |
| ۱۱۷۸ ۱۸۸ توجد الفوقية عدد فراه الفرءان وبالغناء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | حكم الشطرنج                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١٩٣١ (رأى الشافعي في الغناء                    |
| ا۱۹۳   ۱۱۸۳   المغام النات السماع<br>      آواب السماع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ١٩٤ ما ١١٥٤ إيان ححج القائلين بتحريم           |
| مراعاة الزمان والمـكان والاخوان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الساع والجواب عها                              |
| مراعاة راحة الماع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۱۹۹ ۱۹۹ الراب التانى فى آثار الساع<br>أوآدابه  |
| ١٩٤ عمد ١١٨٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                |
| ۱۹۶ / ۱۸۶   آثر السماع فی الأکابر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | المقام الاكرل فالنهم                           |
| ١٩٧ ١٩٧ إرافع الصوت والبكاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | أنطبيق مايسمع على معاملته                      |
| [   الحرز الرؤساء عن اللهو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | مع الله                                        |
| ١٩٨ ١٩٨ الوجد الصادق معترف به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ١٧٦٢ /١٦٦ الختلافالفهمباختلافأحوال             |
| 11/4/13/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | المستمع                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١٧٤ ١٧٤ درجة الصديقين في الوجد                 |
| 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ١٧٦/ ١٦٦/ اللغام الثانى بعدالفهموالتريل والوجد |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                |

|                                                                                                                                | <del></del> - |            | ·                                                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|------------|-----------------------------------------------------------------------|
| \                                                                                                                              | ة رقم<br>ا    | رقم الصفح  | وقمالصفحة رقم                                                         |
| v. 11 · . 1 ·                                                                                                                  |               | من ألجزء م | من الجزءمالسل                                                         |
| الجمع بين الصلاتين<br>التنفار اكا                                                                                              | 1116          | 144        | ١٠٩٣ ١٠٩٣ أيه ما أفضل السفر أم الأقامة                                |
| التنفار المستعار الم<br>التنفل ماشيا |               | 145        | ١٠٤ / ١٠٩٤ أوصف حالة المسافر                                          |
| الفطر للصائم المسافر                                                                                                           |               |            | متصوفة عصر الغزالي                                                    |
| بعض فتاوى للائمام الغزالى خاصة بالسفر                                                                                          | 1110          | '''        | ١٠٥٥ ما المتصوفة وما يعطى لهم                                         |
| القسم ارم بي ما يتحدد من الوظيفة لسبب السفر                                                                                    | 1117          | 1,77       | ١٠٩٣ / ١٠٩١ أورع المتصوفة                                             |
| رمرنة أدلة القبلة                                                                                                              |               |            | ۱۰۹۷ /۱۰۷ الفصل الثاني – في آ دابالمافر<br>من أول بهوضه الى آخر رجوعه |
| فتوى الفقيه الفاسق لا يعتمد عليها                                                                                              |               | 101        |                                                                       |
| معرفة أوقات الصلاة                                                                                                             |               |            | اعطاءالحقوق لاهلها                                                    |
| الظهر والعصر                                                                                                                   | 1177          | 144        | اختيار الرفيق                                                         |
| المغرب                                                                                                                         | 1             | 1          | ۱۰۸ /۱۰۸ تأمير أحد الرفاق<br>۱۰۹ /۱۰۹ توديع الأهل والأصدقاء           |
| المشاء<br>                                                                                                                     | 1             |            | ١١٠ /١٠٠ صلاة الاستخارة قبل السفر                                     |
| الصح                                                                                                                           |               |            | الدعاء عند الحروج من الدار                                            |
| كتاب آ داب السماع د <sup>اوبرسط</sup>                                                                                          |               |            | ١١٠١ التبكير عند الحروج من المنزل                                     |
| لقاب الداب المستماع وترجيد                                                                                                     | 1177          | 1/27       | ١١٠٧ /١١٧ الاستراحة عند اشتداد الحر                                   |
| الباب الو رُل. في ذكر اختلاف العلماء في إباحة                                                                                  | .1147         | 120        | الاحتياطبالنهار والتحفظ بالليل                                        |
| الساع وكشف الحق فيه وبيانأ <b>قا</b> ويلىا <b>لعلماء</b>                                                                       | ' ' '         | ``         | عند النوم                                                             |
| والمتصوفة في تحليله وتحريمه                                                                                                    |               | ·          | ١١٣ /١١ / الرفق بالدابة                                               |
| آراء العلماء في السماع                                                                                                         |               |            | ١١٤ ١١٠٤ اللوازم التي يستصحبها المسافر                                |
| بيان الدليل على إباحة السماع                                                                                                   |               | 18.        | ١١٠٥ من السفر الرجوع من السفر                                         |
| سماع الصوت الطيب                                                                                                               |               | 1          | ١١٠ /١٠٩ محمل الآداب الباطنة                                          |
| سماع الصوت الطيب الموزون                                                                                                       | 1127          | 127        | ١١٠٧ /١١٧ / الباب الثانى - فيالابدللمسافر من                          |
| دوآعی الحرام محرمة                                                                                                             |               | 124        | لعلمه من رخص السفر وأدلة                                              |
| التشبه بالمتدعة                                                                                                                |               |            | القبلة والأوقات                                                       |
| سماع الموزون والمفهوم<br>الحداء للجال                                                                                          |               |            | ١١٠٨ ١١٨ القسم الاكول-العلم برخصالسفو                                 |
| اثر الحداء في لجمال                                                                                                            |               |            | رخص الدفر                                                             |
| دواعي الغناء                                                                                                                   |               |            | المسح على الحفين<br>شروط الممح على الحفين                             |
| عناء الحجيج                                                                                                                    | 111           |            |                                                                       |
| غناء الغزاة                                                                                                                    | j             | · [        | ۱۲۰ /۱۱۱ التيمم<br>۱۲۱ /۱۱۱۱ القصر في الصلاة وشروطه                   |
| رجزيات الشجمان                                                                                                                 | ا. در د       | ١          | المارة المفصر في الصارة وسروطة                                        |
| أصوات النياحة                                                                                                                  | ĺ             |            | م ينتهى السفر                                                         |
| الساع في وأت السرور تأكيدا له                                                                                                  | ا<br>۱۱٤۱ ا   | 101        | ١١١٢ مقدار النطويل                                                    |
| م ۲۲ : سابع - إخياه                                                                                                            | . • 1         | 11         | 1 1                                                                   |
| <del>-</del> 1                                                                                                                 |               |            |                                                                       |

## فهرست الجزء السابع

| لفحة رقم                                                                                                                                                                                                                       | ر قير اله                                                                     | رقمالصفحة رقم                                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| لجزء مساسل                                                                                                                                                                                                                     | ٠٠ ١٥٠                                                                        | من الجزء مساسل                                |
| -\-                                                                                                                                                                                                                            | 1V. Mary Mary                                                                 |                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                | بالاُمرباً لمعرّو ف 🕅                                                         | ر ایدرا کتار                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                | 19                                                                            | 1,14,1                                        |
| المراتب الحسبة                                                                                                                                                                                                                 | نهى عن المنكر                                                                 | ا ا وا                                        |
| إشجاعة السلف في الانكار على الأنّة                                                                                                                                                                                             |                                                                               | ا  <br>م حدور الباني ار                       |
| ا ۱۳۰۹ الاسلام دین المساواة<br>امسار بقاوم منکرا لأمیر المؤمنین                                                                                                                                                                | عن المبكر وفضيلته والذمة في إعماله                                            |                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                | l l                                                                           | واصاسه                                        |
| انتصار الرجل _ عفة الرجل                                                                                                                                                                                                       | (مر بالمحروف والنهيءن المدكم                                                  |                                               |
| 1 - (1) 11 - 11 50                                                                                                                                                                                                             | X                                                                             | بين الأعم                                     |
| الدؤمنين حميعا                                                                                                                                                                                                                 |                                                                               | حتى الط                                       |
| ١٢١٢ عوث فقهية                                                                                                                                                                                                                 | د عند زمن الفتنة لدفعها                                                       | 1 1                                           |
| ٢١٣ الله مع والله                                                                                                                                                                                                              |                                                                               | ۹ ۱۱۹۷ وجوب                                   |
| المسلم مع السلطان _ المسلم مع أستاذه                                                                                                                                                                                           | ن يأمر عالا يفعل<br>المنظمة من مناه التاك                                     |                                               |
| الخدرة وحدودها التاريخ                                                                                                                                                                                                         | الحين المتقاعمين عن حاربة المنكر أبـــ.<br>نكر أفضل من الاستشهاد في الحرب[٢٠] |                                               |
| اه ۲۱ اولا عامو المايديكم إلى الشهامكة<br>اب ۲۱ م عموث تقبية ـ العامي وحدو دحسة                                                                                                                                                | رين بالمعروف الناهين عن النكر (٢٨                                             | ١٢ ١٢ جزاء الآء                               |
| ۱۳۲۸ و ۱۳۷۵ و ۱۳۵۰ کار در ۱۳۲۸ و ۱۳۵۰ و<br>۱۳۲۱ و ۱۳۲۱ و ۱۳۵۰ |                                                                               | الكرم الش                                     |
| / ۱۲۰ استطراد _ فاروف لاتستهط الحسبة                                                                                                                                                                                           | الظامة مالظا                                                                  |                                               |
| ١٢١٩ ميروات ترك الحسية                                                                                                                                                                                                         | ار فى الأمر بالمعروف الم                                                      |                                               |
| ١٣٢٠ الشه اء القاب وترجيح وجهة لرين                                                                                                                                                                                            | مح بین قومه                                                                   | 1 1                                           |
| مراقبة الله في تجديد المُوقف                                                                                                                                                                                                   | بى فى اركان الأمر بالمعروف وشروعه                                             |                                               |
| - 1                                                                                                                                                                                                                            | م بالعروف                                                                     | 7 1                                           |
| المدم الانكار خوف من الاضرار بالولد ـ                                                                                                                                                                                          | ر رُل _ المحتـب                                                               |                                               |
| والاقارب<br>۱۲۲۷ أحوال مواجبة العاصي                                                                                                                                                                                           | شروطه _ النكايف                                                               |                                               |
| ۱۲۲۲ اگری الناتی <sup>ال</sup> مسیة ما فیه الحسبة                                                                                                                                                                              | 1                                                                             | ١٢ (١٢٠٣ (الايان - ا<br>١٢ ( ١٢٠٤ (ارتباط الم |
| ا ۱۲۲۱ اگر في الماق الحسد مه تيا الحسابه<br>اتعريف المنكر                                                                                                                                                                      |                                                                               |                                               |
| المابس بعمل المكر علمية المكن                                                                                                                                                                                                  |                                                                               |                                               |
| 5 1 - 3 - 0 1 5 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1                                                                                                                                                                            | pr. 5 3                                                                       | 1                                             |

| الصفحة رقم                                                                         | رقم الصفحة رقم                                     | , |
|------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|---|
| الجزء مسلسل                                                                        | من الجزءمسلسل من                                   | ١ |
| ۸۸ ۱۲۷۲ خط ب الثورى للرشيد                                                         | ٧٨ ٢٥٦ ٢ طريقة إرشاد السلاطين                      |   |
| ۸۹ ۱۲۷۷ انباع رسول الرشيد للثوري                                                   | ١٢٥٧ ٩٦ المأثور عن السلف في وعظ السلاطين           |   |
| الرشيد عند قراءة خطاب الثورى                                                       | انكار الصديق رضي المعنه على أكار قريش              |   |
| ٩٠ ١٢٧٨ إبكاء الرشيد من عظة بهاول                                                  | ٠٠ ١٢٥٨ إنكار أبو مـــلم الحولاني على معاوية       |   |
| ٩١ ١٣٧٩ المأمون يقتل الصائح الواعظ له                                              | إنكار ضة على أبي موسى أمير البصرة                  |   |
| حب استطلاع الثورى لما مجهله                                                        | ٧١ ١٢٥٩ إنتصار عمر رضي الله عنه لضة                |   |
| ۹۲ ۱۲۸۰ الثوري يكسر اواني خمر المعتصد                                              | ٧٧ - ١٧٦ عَظَة عطاء بن أبي رباح لعبدالملك بن مروان |   |
| إمجاوبة الثورى للمعتضد                                                             | ٧٧ /٢٦١ عظة ان شملة لعبد الملك بن مروان            |   |
| عاة الثوري من المنتصد                                                              | عظة الحن البصري للحجاج                             |   |
| مقارنة بين علماء الملف وعلمائنا                                                    | ١٢٦٢ عظة حطيط للحجاج                               |   |
|                                                                                    | ا أ البادية علما حوقال                             |   |
| ١٢٨٤ كناب آداب المهيشة ع                                                           | ٧٠ ١٢٦٣ استفتاء ان هيرة للشعى والحسن البصرى        | , |
| · 6                                                                                | حواب الشعبي عن سؤال ان هيرة                        |   |
| وأخلاق النبوة                                                                      | حواب الحسن النصرىءن سؤال الرهيرة                   |   |
|                                                                                    | ٧٧ ٢٩٤ إشهادة الشعبي الحسن الصرى بالشجاعة والعلم   |   |
| ۹۷ ۱۲۸۵ آییامد تاکیب اللہ تعالی حبسہ وصفیہ تحمدا                                   | شهادة ابن أبي ذؤيب في العفارين                     |   |
| إ الله الله والم بالقدائد                                                          | ۷۷ ۱۲۱۵ شهادة اب أبي ذؤيب في الحسن من زيد          | , |
| آدابه صلى الله عليه وسلم بالقرءان                                                  | تهادة ان أبي ذؤيب في أبي جعفرالمنصور               |   |
| ٨٩ ٢٨٦ البشه بمكارم الأخلاق                                                        | استدعاء أبى جمفر النصورللا وزاعي                   |   |
| ۹۹ ۲۸۷ اعفوه عن ابنة حاتمالط أي                                                    | ٧٨ ١٢٦٦ الموعظة نعمة لمن يتعظ                      |   |
| المجمال عن مكارم الأخارق                                                           | غش الرعية                                          |   |
| ۱۲۸۸٬۱۰۰ وصیته صلی الله علیه وسلم لمعاذ                                            | كراهة الحق                                         |   |
| بالد ممانة مه محاس الملاقد التي مرمها                                              | ١٢٦٧ ٢٩ الترغيب في العمل الصالح                    |   |
| عص العلماء والتقطيها مه الأحيار                                                    | مراقبة النفس ومرعاة أأمدل                          |   |
| ۱۰۱   ۱۲۸۹   سخاؤه صلى الله عليه وسلم<br>۱۰۰   ۱۲۹۰ خ مته صلى الله عليه وسلم لأهله | ٨٠ / ١٣٦٨ النحويف من الظلم                         |   |
| ١٠٠ منه على الله عليه وسلم لاهله                                                   | ١٨ ١٢٦٩ عفة الأمير                                 |   |
| ٣٠٠ (١٣٩١ إباؤه عن الاستعانة بالمشركين                                             |                                                    |   |
| ٤٠١/ ١٣٩٢ أكله ماوجر                                                               |                                                    | , |
| د ١ /١٢٩٢ إيثاره صلى الله عميه و لم _ الجانة للواحة _                              | ۸۳ ۱۲۷۱ اهتام المنصور بأمور رعيته                  | , |
| عيادته للمرضى وشهوده للجنازة                                                       | قوله موعظة الناصح                                  |   |
| مشيدمن غير حارس ـ تواضده صلى الله عليه و الم                                       | ١٢٧٢ معلملك مشرك _ اسباب جمع المال                 |   |
| بلاغتهصلی الله علیه وسلم                                                           | ٨٨ ، ١٢٧ دعاء الفرج للحضر عليه السلام              |   |
| ٣٠١ ا ١٢٩١ بشاشنه صلى الله عليه وسلم                                               | ,                                                  |   |
| إغدم آكةرائه بالدنيا                                                               | ۸۷ ۱۲۷۰ مفة جلساء الثوري أورع ألثوري               | , |

| المدقم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <sub>م</sub> نبلبل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |      | من الجزء مسلسل من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١٧٤٥ الخروج في الأذان عن حده الشرعي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | · εγ | ٣٧ ١٢٧٥ الاجماع على أن العبل منكرا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| السر الخطب اسو د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1 .  | i 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١٢٤٦ وجوب الحياولة بين الرجال والنـساء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ċ٧   | ١ ١ ١ ١ عليلات منطقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| في مجالس التعليم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      | سه اسمراهه د نقسة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۱۲۶۷ الاجتماع للمبع والشراء<br>دخول المجانين والصبيانالسكارى فىالمسجد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 09   | ع.ع. ۱۳۳۷ ال <i>ركل</i> الرابع نفس الاحتساب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| المعدرات الأسواق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      | درجات الاحتماب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| الكذب في المرامحة المراجعة ال | ٦٠   | الدرمة الاولى تعرف المنكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| الاكتفاء بالمعاطاة في البيع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      | وع المهم الدرمة الثانية تعريف المنكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| م ۱۷٤٩ يع الملاعي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |      | النلطف في تعريف المنكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۱۱۷۶)<br>[ اصلاات الشوارع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ا ۱۱ | ٤٦ ١٢٣٤ الدرمة الثالث الني بالوعظ والنصح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| وضع مايضيق الطريق على المارة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |      | والتحويف بالله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| حمل الدواب مايؤذي الباس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ĺ    | التلطف في الوعظ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ا ١٢٥٠ لذ يح في الطريق_إرسال الماء من البازيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 74   | ٤٧ (١٣٣٥ الدرمة الرابعة السب والتعنيف بالقول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| الكآب العقورآمام العرل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | , '  | الغليظ الحشن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| منكرات الحامات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      | التعنيف في الوعظ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ال ورعلى باب الحام أو داخله كشف العورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |      | مراتب العنف في الوعظ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| لانبطاح على الوجه الدلاك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |      | الدرمة الخامة النغير باليد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ا ١٢٥١ مس اليد والأواني النجسة في قليل من الماء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٦٣   | ٨٤ [٢٣٣] وسائل تغيير المنكر في بجنلف الظروف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| يجود حجارة ملسا يخنى من الانزلاق عليها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |      | عوث فقهة المجود المجود المجرد أوان الحمر المجرد المجرد المجرد أوان الحمر المجرد المجر |
| النكدات الفيافة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |      | ١٩٣٠ الدرمة السارسة التهديد والتخويف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| استعمال وابحرم<br>المطر النساء للرجال حرام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      | ٥٠ ١٨٣٨ ١ الدرم الحادث الذي الحواد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الرخصة في مشاهدة المنكرات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 45   | الدرمة السالعة ماشرة الضرب بالجوارج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| عريم مجالسه الفاسق - تحريم الذهب والحرير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |      | ٥١   ١٢٣٩ الدرمة الثامنة العاونة لدفع المنكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| تحريم خرق أذن الطفل لوضع الحلق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      | ۱۲۶ ما ۱۲۶۰ يامه آدار المحقيب<br>العلم _ الورع _ حين الحلق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١٢٥٣ صور البندعين الاسراف في الطعام والبناء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 70   | ٥٧ ١٧٤١ توطين النفس على الصبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ١٢٥٤ لمنكدات العامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 77   | تقليل العلائق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| التباطؤ عن إرشاد الناس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |      | ٥٤ /١٧٤٢ حلمه صلى الله عليه وسلم في الأمر بالمعروف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ١٢٥٥ إثم الفقهاء المتحلفين عن الارشاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٦٧١  | ٥٦ ١٧٤٤ الباب الثاث في المنكرات المألوفة في العادات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| على المدار أن يبدأ باصلاح نفسه تم عيره ما استطاع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      | منكدات المساجد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ᅰ    | إساءة الصلاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| بالمعروف وجهيم عن المنكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |      | المتحريف في قراءة القرءان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

فهرست الحزء المابع

| وفم الصقحة رقم                                                                       | رقم الصحفة رقم                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| من الجزء مسلمال                                                                      | من الجزء مسلسل                    |
| يه الصلاة والسلام   ١٥٠ / ١٣٣٨   بعض معجزاته صلى الله عليه وسلم                      | ۱۶۷   ۱۳۳۵   حسنه ونور وجهه على   |
| ه صلى الله عليه وسلم ١٥٣ / ١٣٤ / حباره صلى الله عليه وسلم بمفتل العلسي               | جبهته وخاجباه وعيناه              |
| عليه وسلم ١٥٤ / ١٣٤٢ خاره صلى الله عليه وسلم عقبل ابي بن خلف                         | ۱۶۸ ۱۲۳۲ جمال خلقنه صلى الله      |
|                                                                                      | طيب رائحته صلى الله               |
| .سلم أوريش                                                                           | اشيه صلى الله عليه و              |
| الدادة على صدقه من من المعالم الحيار، صلى الله عليه وسلم بأول أهله لحاقا به          | ۱۲۳۷ ایبان معمدانه وآیاند         |
|                                                                                      | أأق الهم أفعاله سلساله            |
| عليه و سلم شاهدة بصد <sup>يم</sup><br>ن الله تمال :<br>ن الله تمال الله عليه و سلم : | الوالاوالما على ع                 |
| يد الله شاق                                                                          | ءاو منصبه ومكانته ع               |
| ي الله عليه وسلم المحديد بلغاء قريش بالقرءان                                         | ١٥٠ مهمم المداد الله تعالى له صلح |
|                                                                                      | 1 '                               |

|                                                       | الصفحا |                                                      |
|-------------------------------------------------------|--------|------------------------------------------------------|
| مسلسل                                                 | الجزء  | من الجزءمسلسل                                        |
| ١٣١٢ كان اللحم أحب الطعام اليه صلى المه عليه وسلم     | 1170   | ١٠٩٤/١٠٩/ لِلسه صلى الله عليه وسلم                   |
| ١٣١١ إدب ما كان محدوما كان يكرههم الطعام              | 174    | تختمه صلى الله عله وسلم اردافه غيره خلمه             |
| - ١٣٧ لعق أصابعه                                      | 171    | ١٠١ ١٢٩٥ ما كان يركه صلى الله عليه وسلم حبه للطيب    |
| ماكان يقوله صلى الله عليه وسلم بعد الطعام             |        | عالسته للفقراء _ و واكاته للمساكين                   |
| ۳۱۸ اکفیة شر به صلی الله علیه وسلم                    | 179    |                                                      |
| ر١٣١/ حياؤه في بيته صلى الله عليه وسلم                | 114.   | لينه صلى الله عليه وسلم _ قبوله للعذر                |
| بیادد آداید واُحٰدوْ نی اللباس                        |        | مراحه صلى الله عليه وسلم                             |
| ٣١٩ الماعبه من اللباس صلى الله عليه وسلم              | 144    | صحکه صلی الله علیه وسلم                              |
| ١٣٢٠ أتوبه في يوم الجمعة                              |        | اقرارء اللعب المباح                                  |
| ١٣٢١ صلاته في إزار واحد                               |        | ١٠٩ ١٢٩٧ مسابقته أهله ــ صبره على رفع الأصوات        |
| ۱۳۲۲ فائدة الحاتم                                     |        | انقو ته من غنمه أكله مع خدمه                         |
| ۱۳۲۳ هـ ة عمامته لعلى رضى الله عنه                    | اد۱۲   | حرصهعلى وقته                                         |
| كيفية لبس ونزع ثوبه                                   |        | ١١٥ / ١٢٩٨ خروجه إلى بساتين اصحابه                   |
| ١٣٧٤ تسميته دوابه وسلاحه                              |        | احترامه للمساكين ـ احتماع المكارم فيه                |
| ١٣٧٥ تبرك الأطفال بفصلمائه صلى اللهعليه وسلم          | 177    | ۱۲۹ ۱۲۹۹ ماره مبدء آخری من ۱ دار واخلاف              |
| ١٣٣٦ كبانه عفوه صلى الله عليهوسكم مع القدرة           | 144    | آکر امه لخدمه ـ دعاؤه لغیره                          |
| عفوه عن الذي رماه بالطلم                              |        | ۱۱۲ م۱۳۰۰ تساهله فی أمین نفسه                        |
| عفو. عن الذي أراد قتله                                |        | وصفه في التوراة والانجيل                             |
|                                                       | 143    | ١١٣٠ ١ ١٣٠١ مدؤ السلام ـ مصافحة غيره ـــ كيفية جلوسه |
| عفوه عمن سحره                                         |        | ۱۳۰۲/۱۱۶ جاوسه بین أسحابه ـ اکرامالداخل علیه         |
| عفوه عن ابن بلتعة                                     |        | ١١٥ / ١٣٠٣ دعاؤه اضحابه بكناهم                       |
| ١٣٢٨ : إن ان اغضائه صلى اللّه عليه وسلم عما كان يكره. | ١٨٤٠   | ١١٦ (١٣٠٤ ما كان يقوله عند القيام من مجلسه           |
| ١٣٢٩ يبادد سخاور وجودمصلى الله علب وسلم               |        | بان کلام وضمک صبی الله علیہ وسلم                     |
| . ١٣٣٧ أُوصف على رضى الله عنه له صلى الله عليه و سلم  | ١٤٢    | الغة أهل الحنة                                       |
| ۱۳۳۱ . امد شجا مند صلی اللّه علیدوسلیم                | 1154   | ۱۲۳۰۵۱۱۷ کلامه صلی الله علیه وسلم                    |
| ۱۳۳۱ بیاند تواضعه صلی الله علیه وسلم                  | 118    | ا ۱۱ سدو ۱۷ صبی الله عدد و سم                        |
| ١٣٢٢ تواضعه عليه الصلاة والسلام                       | 1 6 3  |                                                      |
| ١٣٣٤ كُورْه صلى الله عليه وسلم مع أصحابه إلا          | 127    | ۱۱ (۱۰ ۱۱ امم و رووعصه لله لعالي                     |
| عن ماحرم                                              |        | المراك المراكب المروق وادار في الطعام                |
| بيانه صورت وحلقته ملى الدغلب وسلم                     |        | أحب طعامه صلى الله عليه وسلم ماكثرت                  |
| ربعته صلى الله عليه وسلم وتحاوزه أطوال غيره           |        | عليه الأيدى                                          |
| ١٣،٣٥ لونه عليه الصلاة والسلام.                       | 127    | ١٣١٠ / ١٣١٠ أديه عليه الصلاة والسلام في الأكل        |
| شعره عليه الصلاة والسلام                              |        | ۱۱ [ ۱۲۱ ] بعض أنواع طعامه صلى الله عليه وسلم        |
|                                                       | l      | ١٣١٤ ١٣١٧ شفقته صلى إلله عليه ويسلم بالحيوان         |

| يحة رقم                                        | ر العه     | صفحة رقم رقم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|------------------------------------------------|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| رء سلمال                                       | ا<br>ن الح | جزء مسلسل مو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                       |
|                                                |            | . و .<br>۱۳۸۵ باله شواهد الشرع على صحة طريق أهل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ں<br>۱،۱                              |
| ١٤١٧ أدلة المؤاخذة بوساوس القلب                | Yr         | ۱۳۸۵ باله سوالفد السرع على محد طريق على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٤١                                    |
| تحليل العوامل التي تسمق الفعل                  |            | الهضوف في النساب المعرر لومن مم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| ١٤١٨ حكم الحاطر والميل                         | ٧٤         | ولا مه الطريق المعاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                       |
| ١٤١٩ حَجُ الاعتقاد _ حَجَ الهُم والنَّمَالُ    | ٧٥         | شواهد الشرع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | , w                                   |
| ١٤٢١ لياند أند الوسواس هل يتصوراُند ينقطع      | YY         | ۱۳۸۷ شواهد التجارب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                       |
| يالكلية عند الذكر أم لا                        |            | ۱۳۸۹ الدليل الفاطع على وجود الكشف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٤٥                                    |
| أراء العلماء في انقطاع الوسوسة بذكر الله تعالى |            | ١٣٩٠ ليامه تسلط الشيطامدعلي النملب بالوسواس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٤٦                                    |
| ١٤٢٢ أنواع وسوسة الشيطان وتأثركل نوع           | ٧٨         | ومعنى الوسوسة وسبب غلبتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                       |
| بذكر الله                                      |            | ۱۳۹۱ معنى الحاطر – معنى الالهام والوسواس<br>معنى الملك والشيطان والتوفيق والحذلان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٤٧                                    |
| ١٤٢٥ لياده سرعة تقاب القلب وانقدام القلوب      | ٨١         | المعنى اللك والشيطان والتوطيق والمعدول المعربي المال الحير أو الشرعلى القلب المالية ال |                                       |
| فی انتغیر وانتیات                              |            | المهام الله ينجو الانسان من الشيطان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٤٨                                    |
| أمثلة الرسول صلى الله علمه وسلم                |            | ١٣٩٥ البحث من ماهية الشيطان من الحور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٤٩                                    |
| ١٤٢٦ القلب الطاهر المطمئن                      | ٨٢         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٥١                                    |
| ١٤٢٧ القلب المشحون بالهموى                     | ۸۳         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 70                                    |
| بعض نقط الضعف في الأنسان                       |            | المال الفال الفال الشيطالة إلى الفال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ০০<br>০খ                              |
| ١٤٢٨ القاب المتردد بين الحير والشر             | ٨٤         | أبواب مداحل الشيطان العصب والشهوة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 0 (                                   |
| العالم الفاسق حجة الشيطان                      |            | ا ۱٤٠١ الحسد والحرص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | εγ                                    |
| 22                                             |            | المرور الشيع وآفاته _ مضاركثرة الأكل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٥٨                                    |
| ١٤٣٢ كتاب رياضة النفس                          | ٨٨         | حب الترين ـ الطمع في الناس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | -,,                                   |
| ويهذب الاخلاق ومعالحة أمراصه الغاب             |            | ١٤٠٣ العجلة من الشيطان – المال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ०९                                    |
| الالالم المالة فضياء حسى الحلق ومذمة سوء الخلق | ۸٩         | / .~                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 7.                                    |
| العص الأحاديث الواردة في حسن الحاق             |            | التعصب الأعمى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٦1                                    |
| العسمار عام الدين حسن الحلق                    | ٩.         | 1.5.1 اغرور العوام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٦٣                                    |
| إحباط الأعمال الصالحة بسوء الحاق               |            | ١٤٠٨ سوء انظن بالمسامين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٦٤                                    |
| ١٤٣٦ ميزلة حسن الحلق بين الأعمال               | 97         | ١٤٠٩ الفاعدة العامة في كفية اتفاء الشيطات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ৲০                                    |
| ١١٣٧ متأثير حسن الحلق في السيئات               | ٩٣         | ١٤١٠ دعاء ابن واسع لاتفاء الشيطان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 77                                    |
| ١٤٣٨ ابعض الآثار الواردة فى حسن الحان          | ٩٤         | ١٤١١ التقوى أساس النجاة من الشيطان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٦٧                                    |
| ١٤٣٩ يايد حقيقة حين الخاق وسودالخلق            | 90         | ١٤١٧، وانع إجابة الدعاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ۸r                                    |
| ابعض تعريفات لحسن الخلق                        |            | ۱۳۰۱ أولاد إبليس ـ الملائكة وحراسة ألبشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 79                                    |
| ١٤٤٠ الفرق بين الحلق والخلق                    |            | ١٤ ١٤ اصاف الجنوالانس. صور اللائكة والشاطين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | γ•                                    |
| معنى الحلق للامام الغزالي                      |            | ١٤١٦ ليايد ما يواخذ بالعبد مهوسادس الفاوب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 77                                    |
| (۲۶۶۲ امهات الاحلاق و معاسها<br>" ا ا ا ا ا    | ٩٨         | وهمهاوهواطرها وقصودها ومايعني عند                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                       |
| سع ع٠٧ المدل وطوفاه                            | 99)        | اورد پراهند س                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                       |

## فهرست الجزء الثامه

| <b>حة رقم</b><br>مـــلــــل                                | قم الصف<br>· الحد ، |                                                                       | <u>فحةر</u> قم |        |
|------------------------------------------------------------|---------------------|-----------------------------------------------------------------------|----------------|--------|
| ۱۳۹۷ اسباب عدم وصول العلم إلى القلب<br>نقصان القلب في ذاته |                     | <b>21</b> – LT                                                        | ر. مسلس<br>ا   |        |
| ترا کم المعاصی علی القلب<br>۱۳۹۸ صلال القلب                | 75                  | شرح عجائب القلب                                                       | ١٣٤٨           |        |
| حجاب القلب<br>جهل طرق التحصيل                              |                     | بيان. معنى الفن والروح والقلب والعقل<br>معنى الناب<br>معنى الروح      |                |        |
| • ۱۳۷۸  مراتب الاعمان وأمثلها<br>مرسد العان الهرا          | 77                  | معنى النفس                                                            |                | ٦<br>٧ |
| ١٣٧١ ايمان العوام<br>ايميان المتكلمين                      | 77                  | معنى العقل                                                            |                |        |
| ايمان العارفين                                             | 1                   | بيانه منود القلب 🤅                                                    | - 1            | 4      |
| ١٣٧٢ بياده جال الفلب بالإضافة الى اقسام ﴿                  | 71                  | أصناف جنود القلب                                                      | 140 8          | ١.     |
| العلوم العقلية والدينية والدنيوية                          |                     | ساله أمنه القلب مع حنوده الباطنة                                      | 1400           | 11     |
| والاحروبة                                                  |                     | المثل الأول                                                           |                |        |
| ١٣٧٤ صرورة الجمع بينالعاوم العقلية والتمرعية               | ۳.                  | المثل الثاني<br>المثل المثا <b>ث</b>                                  |                | 14     |
| لاتناقض بين العقل والشرع<br>أتسر الماس الدرة               | -                   | بياده خاصية قلب الانساده                                              | 1404           | 14     |
| ١٢٧٧٥ أقسام العلوم الغفلية                                 | 1 ' '               | المالة المحلقة القلب القلب القلب                                      |                |        |
| ١٣٧٦ سالدالفرق بين الالهام وللعلم والفرق ا                 | 1 44                | العلم                                                                 |                |        |
| ين لمريق الصوفية في استكشاف الحق ٍ                         |                     | الارادة                                                               | 1407           | ١٤     |
| ولمربق النظار<br>۱۳۷۷ طریق الصوفیة فی استکشاف الحق         |                     | إياده مجامع أوصاف الغلب وأمثلت                                        | 1414           | 14     |
| ۱۳۷۸ طریق النظار فی استکشاف الحق                           | toto                | الشوائب المحيطة بالانسان وأثرها فيه                                   | 1              |        |
| ۱۳۷۸ وجوب تعلم الفقه للمتصوف<br>۱۳۷۹                       | ۳٤<br>۳0            | احتماع الشوائب في القلب                                               |                |        |
| بيانه الفرق بين المقامين بمثال محسوس                       | '                   | الصفات المتولدة من طاعة الشهوة                                        | 1474           | 19     |
| المثال الأول تمثيل القلب بالحوض                            | '<br>               | ا الصفات المتولدة من طاعت الغضب  <br> الصفات المتولدة من طاعة الشيطان | 1475           | ۲.     |
| ١٣٨٠ شرح كيفية تفجر العلم من القلب                         | you                 | الصفات المتولدة من قهر الشهوة والعفب                                  |                |        |
| ١٣٨١ كيف يحصل العلم في الفلب                               | ٣٧                  | تأثر القِلب بالطاعات                                                  | ]              |        |
| بم تفتح أبواب القلب                                        |                     | تأنير القلب بالمعاصى                                                  | 1470           | ۲۱     |
| ١٣٨٢ الفرق بين عمل الأولياء وعمل العاماء                   | ٣٨                  | البيارد من القلب بالاضاف الى العلوم خاصر                              |                | 77     |
| عدم موت قلب المؤمن الفاوت الفاوب                           |                     | تَشْيِل القلب بالمرآة                                                 |                |        |
| اعهمهم أتفاوت درجات الايمان بتفاوت القلوب                  | ٤٠                  | أتمثيله بقبض السيف                                                    | {              |        |

| رقم الصفحة رقم                                                                                        | رقم الصفحة رقم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| من الجزء مسلسل                                                                                        | من الجزء مسلسل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ١٥٢٢ ١٧٨ زهد عمر رضي الله عنه في الأكل                                                                | ١٤٨٢٣ ١٣٩ أقواطع الطريق تذكرنا مامضي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١٥٧ ١٧٩ تأديب عمر رضي الله عنه ولده في الأكل                                                          | ١٤٨٤ ١٤٠ الوسواس عن طريق كلمة الذكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| اليارير آفة الرياء المتطرق إلى من ترك اكل                                                             | ١٤١ ١٤٨٥ العجب والرياء والفرح بما ينكشف ل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| الشهوات وقلل الطعام ـ النفاق                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ع ١٨٠ ١٥٠٤ الرياء                                                                                     | ١٤٦ /١٤٩٠ كناب كسر الشهوق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| لجوع ١٨١ م١٥٠ القول في شهوة الفرج<br>لجوع ١٨١ م١٥٠ القول في شهوة الفرج                                | ١٤٩١ ١٤٧ يمامد فضيلة الحوع وذم الشع. فضيلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| الجوع المنا المالية التمتع في الآخرة _ بقاء النسل                                                     | ١٤٨ (١٤٨) أنواب كسر شهوة البطن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| جنة   ١٨٧ / ١٨٧ ملازمة الفتنة الخلوة بالأجنبية                                                        | الجمع طبيمال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| الرأة سلاح إبليس الله بن                                                                              | ۱۵۰ (۱۵۹ ) الزار العاد الصدي المبوع طريق إلى الرادة في فضل الجوع وذم الأمار الواردة في فضل الجوع وذم الأ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| من النظر إلى الأجنبية النظر إلى الأجنبية المالة: من فياد                                              | ٣٥٠ ١٩٤١ أقاو بالتسترى في فضل الجوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ١٨٤ /١٥٢٨ يوارير ماعلى المريد في ترك التزويج وفعله                                                    | ١٥٤ /١٤٩٨ بيامه فوائد الجوع وآفات النبع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ١٨٦] ١٥٣٠ الاحتجاب عن الأعمى وجوب الرواج خوفا                                                         | صفاء القلب وإيقاد القريحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| من اللواط _ تحريم النطر إلى وجه الامرد                                                                | مررا وويرارقة الفلب حتى بجد لذة المناجاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۱۸۷ ۱۵۳۱ مضار التزوج بالغنية<br>مكارم أخلاق المريدين مع أزواجهم                                       | ١٥٠٠/١٥٠ الانكسار وزوال الطر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۱۸۸۸ ۱۵۳۲ زهد رابعة العدوية وورعها                                                                    | تذكر عذاب الآخرة وجوع الفقير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| المم ۱۹۳۲ رشد را به المعدود الديم المته                                                               | ١٥٠١ كسر شهوات الماصي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| العبادة (١٨٩ ممره) كيف زوج سعيدبنالمسيب ابنته<br>العبادة (١٨٩ ممره) كيف كيارم بن المسيب في زواج ابنته | . (C4 !-1 . (1 ) . (1 )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ١٩٠ ١٩٠ إيار فضيلة من يخالف شهوة الفرج والعين                                                         | ١٥٠٢/١٥٨ دفع النوم على العابات يسير المواحد على العابات على العابات على العابات المدن الم |
| ١٩١ م١٥٠ أمثلة من عفة السلف - محافظة ابن اليسار                                                       | ١٥٠٤ حفة المؤنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| أمل منته بكان المفق من مختلف الطاعات                                                                  | 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| البسن المرور المرور الانتقال المراجع الجريب الشور                                                     | ١٥٠٦ ١٦٦٢ يامه طريق الرياضة في كسر شهوة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 24                                                                                                    | الأكل الحلال _ طريقة تقليل الطعام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١٩٨ ١٩٤ كتاب أفات اللسالم                                                                             | ١٩٣٧ /١٥٠٧ الدرجة القصوى في الزهد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الا الترم فضاة الصحت                                                                                  | الدرجة الثانية في الزهد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الرابعة ١٩٩١ م ١٥٤٣ بياس عظيم خطر اللسان وفضيلة الصمت<br>الصفة السان العطاديث الواردة في خطر اللسان   | الدرجة الثالثة في الزهد ــ الدرجة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                       | ١٩٠٨ ممات الجوع الصادق ــ طعام أها.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۲۰۰ میری العمار اصول الشر<br>۱۰۱ م۲۰۱ مکان اللسان بین الاعضاء                                         | م ١٦٥ م ١ الدرجة العليا في تأخير الأكل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ١٠٠١ /١٥٤٥   بعض الآثار الواردة في خطر اللسان                                                         | ١٥١٠ الدرجة الثانية _ الدرجة الثالثة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ا ١٠٠٧ م اعت تحليل في سب فضل الصمت                                                                    | ١٩٧٧ / ١٥١١ الزهد في نوع الطعام<br>١٩٨٨ / ١٩١٧   إيثار ابن عمر رضي الله عنه وزهده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۲۰۶ / ۲۰۶ عث تحليلي في سبب فضل الصمت<br>۲۰۶ / ۲۰۵ الآفة الأولى _ الكلام فعا لايعنيك                   | ١٥١٣ ١٩١١ إيسر ابن عمر رضي سه ور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| الوقت رأس مال الانسان                                                                                 | ۱۵۱۷ ۱۷۳ طريقة هضم الطعام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| اختلاف ٨٠٧ سمم وإحد الكلام فما لايسنك وامثلته                                                         | المالمان المخالف حكم الحوع و فضيلته و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| سط ٢٠٩ م ١٥٥ الباءت عن السلام في لا يعنيك وعارجة                                                      | المور الوال الناس فيه ـ خير الأمور الو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| لاوة الثانية _ فضول الـكملام                                                                          | ١٥١٩ ١٧٥ تحديد مقدار الأكل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ا. ٢١ / ١٥٥٤ مواضع فضول الـكلام                                                                       | ١٥٢٠ ١٧٦ أحسن الطعام الأكل عند الجوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

| الصفحة رقم<br>الجزء مسلسل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1 - 1 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٤٦٥,١٢١ أصناف الخلق بالنسبة لنكر الله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | - 7. 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| التكالب على الدنيا عبط للحنات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| المرا المقال الماح الماح الماح المرا الماح المرا المر المر | ١٠٠ ما ١٤٤٤ عامد قبول الأخلاق النفير بطرق الرياضة من المرافعة الم |
| ١٢٤ / ١٤٦٨ / يمانه علامات حسن الخلق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١٠١ ١ الأخلاق قاباة للتغيير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٢٥ / ١٤٦٩ علامات حسن الخلق في القرءان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | إسب اختلاف الناس في قبول أخلاقهم للتغيير ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| علامات حسن الحلق في السنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ب وابدي و مراتب الناس بالنسبة لقبول الأصلاح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ١٤٧٠ ابعض صفات ذي الخلق الحسن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | المراد ينفيير الاخلاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| إبعض الآثار في احتمال الأذي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ١٠٥ م ١٠٥ م بالدالسيب الذي بدينال عدن الخاص على الجملة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۱۳۰ المارور فی ریاضهٔ انصبیاندنی آول<br>انشوه و وجه تأدیم و تحدین آسمانهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| مسؤم ووجه دابهم و تصيي ۱۰۰۰ م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | كيفية اكتباب الحلق الحسن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| المرأة الصالحة تجمل الطفل صالحا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ١٠٧ /١٥١ تأثير العادة في غريزة الانسان<br>ميل القلب إلى العلم طبعي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| استقادل والد الطفل في تربيته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ا ميل الفلت إلى العار طبعا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| تعليم الطفل آداب الطعام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الدرور في التراون في الموضوع في الراب قوع في الراب الموقوع في الراب الموقو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١٤٧٥ ما الطفل آداب اللبس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ا باله مفهول الطريق إلى شهد ب الاملاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ما ١٥٥٥ ( همه علاج امراض النفس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| اسياسةالطفل _ علاقة الطفل بأبيه وأمه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ١٤٥٥ التحلي عن الذنوب مقدم على النحلي بالمحاس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ١٣٧٦ / تعويده الخشونة _ تعويده الصراحة<br>الرياضة البدنية _ التواضع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | التدرج في البطهر من الذنوب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| التعفف عما في أيدى الغير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ١٤٥٧ ١١٣ علامات أمراصه الفاوب وعلامات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| تعليم الطفل آداب المجالس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | عودها إلى الصحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| مم ١٤٧٧ منع الطفل من السب _ تعويده السجاعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | علامات مرض القاوب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| الرياضة للدرس ـ طاعة الوالدين و تو قير السكرير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1 / 1 / 40 % / " al an a a a ta a a a a a a a a a a a a a a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| حثه على الصلاة وتعليمه الحدود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | كيفية معرفة الوسط فىالأمور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| أتدريج الصبي رياضة النفس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ١٤٥٩/١١٥ غدوض الوسط الحتميق للأمور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| عهر ۱۲۷۸ أثر الأرشاد في الصغر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | إيامه الطريق الذي يعرف به الانسامه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ١٤٧٩ الله شروط الارادة و، تمدمات المجاهـدة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | عبرت في                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ر تدريج المريد في سلوك سبيل الرياضة<br>١٤٨٠ مروط الارادة ـ التجرد عن المال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ١٤٦٠ / ١٤٦٠ كيف يعرف الشخص عيوب نفسه<br>اصداقة في هذه الأيام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| التجرد عن الحاه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | العداد على المارية الأعداء على المارية الناس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ١٤٦٢ ١١٨ جايد شواهد النفل مد أرباب البصائر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | وشراهد الشرع على الد الطريق في معالمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ١٤٨١ /١٤٨ الاعتدام بالجوع _ الاعتصام بالهمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | أمراض القلوب ترك الشهوات وأن مادة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١٤٨٢ ١٤٨١ إلا عتصام بالصمت - الأعتصام بالمحلوه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | أمرادها هي اتباع الشهوات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| القصفية القلب لذكر الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ١٤٦٣ /١١٩ طرق الرياضة لمجآهدة النفس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ١٣٨ م ١٤٨٣ كيفية الندرج في سلوك الطريق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ١٢٠ أ ٢٤ / الجنيد ومخالفته لهموى نفسه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

## فهرست الجزء الثامن

| <br>صفحة     |                                                     | صفحة  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|--------------|-----------------------------------------------------|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|              | بيان حال القلببالاضافة الى اقسام                    | 1421  | كتاب شرح عجائب القلب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|              | العلوم العقلية والدينيسة والدنيوية                  |       | بيان معنى النفس والروح والقاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|              | والاخروية                                           | ,     | بيان معنى المنس والروح والعاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|              | ضرورة الجمع بين العلوم العقليسة                     | 1888  | معنى القلب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 1778         | والشرعية                                            | 1488  | معنى الروح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ****         | لإتناقض بين العقل والشرع                            | 1880  | معنى النفس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 1771         | أقسام العلوم العقلية                                | 1787  | معنى العقل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|              | بيان الفرق بين الالهسام والتعليم                    | 1887  | بيان جنود القل <del>ب</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|              | والفرق بين طريق الصوفية في                          | 1787  | أُصنافٌ جنود ألقلب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 177.         | استكشاف الحق وطريق النظار                           | 1789  | بيان أمثلة القلب مع جنوده الباطنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1771         | طريق الصوفية في استكشاف الحق                        | ''``  | ألمثل الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 1771         | طريق النظار في استكشاف الحق                         | 150.  | المثل الثياني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 7777,1,      | وجوب تعلم الفقه للمتصوف                             | 1501  | المثل الشالف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|              | بيسسان الفرق بين المقسامين بمشسال                   |       | بيان خاصية قلب الانسان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|              | محسوس                                               |       | سبب تفضيل القلب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|              | المثال الأول تمثيل القلب بالحوض                     |       | العلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 3448         | شرح كيفية تفجر العلم من القلب                       | 1404  | الارادة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 1500         | كيف يحصل العلم في القلب                             | 1401  | بيان مجامع اوصاف القلب وامثلته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|              | بم تفتح أبواب القلب                                 |       | ألشوائب المحيطة بالانسسان واثرها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1777         | الفرق بين عمل الأولياء وعمل العلماء                 |       | فيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|              | عدم موت قلب المؤمن<br>"غراد"، درجاه الاراد عند المه | _     | أجتماع الشوائب في القلب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 11777        | تفاوت درجات الايمان بتفساوت<br>القلوب               | 1401  | الصفات المتولدة من طاعة الشهوة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 11 1 17      | المعرب<br>بيان شواهد الشرع على صحة طريقً            | ለሬግ፣  | الصفات المتولدة من طاعة الفضب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|              | اهل التمسوف في اكتسساب                              |       | الصفات المتولدة من طاعة الشيطان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|              | المسرفة لا من التعلم ولا من                         |       | الصفات المتولدة من قهر الشهوة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 1479         | الطريق المتاد                                       |       | والفضب<br>ماه داته مدادادات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|              | مين<br>شواهد الشرع                                  | 1809  | تأثر القلب بالطاعات<br>تأثر القلب بالماء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 1441         | شواهد التجارب                                       | 1101  | تاثر القلب بالماصي<br>بيان مثل القلب بالاضافة الى العلوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <b>ነ</b> የለፕ | الدليل القاطع على وجود الكشغت                       | 187.  | خاصة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|              | بيان تسلط الشيطان على القلب                         |       | تمثيل القلب بالرآة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| la am a °as  | بالوسواس ومعنى الوسسوسة                             |       | تمثيله بقبض السيف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 17X8         | وسبب غلبتها                                         | 1771  | استباب عدم وصول العلم الى القلب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|              | معنى الخاطب ب معنى الالهسام                         |       | نقصان القلب في ذاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 0876         | والوسواس                                            |       | تراكم المعاصي على القلب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|              | معنى الملك والشمسيطان والتوفيق                      | 1428  | ضلال القلب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|              | والخدلان<br>كيف بتسمط الخير أو الشر على             |       | حجاب القلب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 7871         | القلب القلب                                         | 1478  | جهل طرق التحصيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ίι Υλγ       | كيف ينجو الانسان من الشيطان                         | 1770  | مراتب الايمان وأمثلتها<br>اساد المراه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|              | البحث عن ماهية الشيطسان من                          | ,, ,, | ايمان العوام<br>ايمان المتكلمين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 1774         | الحور                                               | L     | ایمان العارفین<br>ایمان العارفین                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|              | . •                                                 |       | المان |

| صفحة        |                                                                           | صفحة ا  | ı                                                                      |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------|---------|------------------------------------------------------------------------|
| 7731        | كتاب رياضة النفس                                                          | 179.    | بعض مداخل الشيطان الخفية                                               |
|             | وتهذيب الاخلاق ومعالجة أمراض                                              | 1886    | النساء مصيدة الشيطان العظمى                                            |
|             | القَلْبُ                                                                  | 1418    | بيان تفصيل مداخل الشيطان الى<br>القلب                                  |
|             | بيسان فضيلة حسن الخلق ومنمة                                               | 11 (6   | ••                                                                     |
| 1877        | سوء الخلق                                                                 |         | أبواب مداخل الشيطان ـ الفضب                                            |
|             | بعض الأحماديث الواردة في حسن                                              | 1890    | والشهوة<br>الحسد والحرص                                                |
|             | الخلق                                                                     | 1897    | الشبع وآفاته مضار كثرة الأكل                                           |
| 4731        | حماع الدين حسن الخلق                                                      |         | حبُ التزين ـ الطمع في النَّاس                                          |
|             | أحباط الأعمال الصالحة بسوء                                                | 1417    | العجلة من الشيطان ـ المال                                              |
|             | الخلق                                                                     | 1847    | البخل وآفاته                                                           |
| 187.        | منزلة حسن الخلق بين الأعمال                                               | 1799    | التعصب الأعمى                                                          |
| 1871        | تأثير حسن الخلق في السيئات                                                | 18.1    | غرور العوام<br>سوء الظن بالسلمين                                       |
| 1271        | بعض الآثار الواردة في حسن الخلق                                           | '       | القاعدة العامة في كيفيسة القسساء                                       |
|             | بيسسان حقيقة حسن الخلق وسوء                                               | 18.4    | الشيطان                                                                |
| 1877        | الخلق                                                                     | 18.8    | دعاء ابن واسبع لاتقاء الشيطان                                          |
| 1877        | بعض تعريفات لحسن الخلق                                                    | 18.0    | التقوى أساس النجاة من الشيطان                                          |
| 1414        | الفرق بين الخلق والخلق<br>معنى الخلق للامام الغزالي                       | 18.7    | موانع أجابة النعاء                                                     |
| 1877        | امهات الأخلاق ومعانيها                                                    | 12.4    | أولادابليس - الملائكةوحراسة البشر<br>أصناف الجن والانس •، صور الملائكة |
| 1883        | العدل وطرفاه                                                              | 18.4    | والشياطين                                                              |
| 7431        | الشبجاعة وطرفاها - العفة وطرفاها                                          |         | بيان ما يؤاخذ به العبد من وساوس                                        |
|             | بيان قبول الأخسلاق للتغير بطريق                                           |         | القلبوب وهمها وخواطسسرها                                               |
| 7431        | الرياضة                                                                   |         | وقصيورها وما يعفى عنه ولا                                              |
| 1877        | ادلة عدم قبول الأخلاق للتفيير                                             | 181-    | يۇاخد بە                                                               |
| 1879        | الاخلاق قابلة للتفيير<br>سبب اختلاف النساس في قبسول                       | 1810    | أدلة العقو عن وساوس القلب<br>أداة الشفائة من المساللة م                |
|             | أخلاقهم للتفيم                                                            | 1131    | ادلة الوّخدة بوساوس القلب<br>تحليل العوامل التي تسبق الفعلّ            |
| 188.        | مراتب الناس بالنسبة لقبول الاصلاح                                         | 1818    | حكم الخاطر والميل                                                      |
|             | المراد بتغيير الأخلاق                                                     |         | حكم الاعتقاد ـ حكم الهم والفعل                                         |
| 1887        | بيأن السبب الذي ينال حسن الخلق                                            |         | بيان أن الوسواس هل يتصور ان                                            |
| 1441        | ع <b>لى الْجِملة</b><br>الكمال الفطري                                     | ł       | " يَنْقطُ عِ بِالكَلِيلَةِ عندُ الَّذِكرِ أَمْ لا                      |
|             | المعنان المسرى<br>كيفية اكتسبا <i>ب</i> الخلق الحسن                       |         | آراء العلماء في انقطاع الوســـوسة                                      |
| 1880        | تأثير العادة في غريزة الانسان                                             | l       | مِدْكر الله تعالى                                                      |
|             | ميل القابب الى العلم طبعى                                                 |         | النواع وسوسة الشيطان وتأثر كل                                          |
|             | كيف يصبر التطبع طبعا                                                      | 1817    | نوع بلدكر الله                                                         |
| * * * * * * | التهاون في الصغيرة يجلب الوقوع<br>في الكبيرة                              | 18:19   | بيسان سرعة تقلب القلب وانقسسام<br>القلوتِ في التغير والثبات            |
| 1887        | ى اللبيرة<br>بيان تفصيل الطريق الى تهــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |         | امثلة الرسول صلى الله عليه وسلم                                        |
|             | ييان مصين اطريق الى الهنت يب                                              | 164     | القلب الطاهر المطمئن                                                   |
| 1888        | كيفية علاج أمراض النفس                                                    | 184.    | القلب الشعون بالهوى<br>القلب المسحون بالهوى                            |
|             |                                                                           | ' ' ' ' | بعض نقط الضعف في الانسان                                               |
| 1881        | التخلي عن الذنوب مقدم على التحلي<br>بالحاسن                               | 12731   | ألقلب المتردد بين الخير والش                                           |
|             | التدرج في التطهر من الذنوبي                                               | 1       | المالم الفاسق حجة الشيطان                                              |

| صفحة         | •                                                             | سفحه  | •                                                               |
|--------------|---------------------------------------------------------------|-------|-----------------------------------------------------------------|
|              | الرياضة البدنية ــ التواضع                                    |       | بيان علامات امراض القلوب وعلامات                                |
|              | النعفف عما في ايدى الفير                                      | 180   |                                                                 |
|              | تعليم الطفل آداب المجالس                                      | 1     | علامات مرض القلوب                                               |
|              | منسع الطفل من السب ـ تعويده                                   | 150   | علامات عودة القلب الى الصحة                                     |
| 1871         | - 1 -11                                                       |       | كيفية معرفه الوسط في الامور                                     |
|              | الريارضة للدرس ـ طاعة الوالدير                                | 1801  | غموض الوسط الحقيقي للامور م<br>بيان الطريق الذي يعرف به الإنسان |
|              | وثوقير الكبير                                                 | }     | بيدن اصريق الحاق يعرف بد الاستان<br>عيوب نفسه                   |
|              | حثه على الصلاة وتعليمه الحدود                                 | 1808  |                                                                 |
|              | تدريج الصبى رياضة النفس                                       | '``   | الصداقة في هذه الأيام                                           |
| 1884         | أثر الارشاد في الصفر                                          | 1800  | 1 . 50                                                          |
| 1875         | بيان شروط الارادة ومقــــــــــــــــــــــــــــــــــــ     | '`    | بيانشواهد النقل من أربابالبصائر                                 |
| 141          | وتدريج المريد في سلوك سيبيل                                   |       | البصائر وشواهد الشرع على أن                                     |
|              | الرياضة                                                       |       | الطريق في معالجة امراض القلوب                                   |
| 1848         | شروط الارادة ــ التجرد عن المال                               | İ     | ترك الشهوات وان مادة أمراضها                                    |
|              | التجرد عن الجاه                                               | 1807  | هي اتباع الشهوات                                                |
|              | التجرد عن التقليد الاعمى والتعصب                              | 1804  | طرق الرياضة لمجاهدة النفس                                       |
|              | التجرد عن المعصية _ الحاجة الى                                | 1804  | الجنيد ومخالفته لهوى نفسه                                       |
|              | مرشد وطاعته                                                   |       | اصناف الخلق بالنسبة لذكر الله                                   |
|              | الاعتصام بالجوع - الاعتصام بالهمة                             | 1809  | تعالی                                                           |
|              | الاعتصام بالصمت - الاعتصـ                                     | 164   | التكالب على الدنيا محبط للحسنات                                 |
| 1877         | • •                                                           | 187.  | آفة المباح<br><b>بيان علامات حسن الخلق</b>                      |
| LCVV         | تصفية القلب لذكر الله                                         | 1878  |                                                                 |
| 18YY<br>18YY | كيفية التدرج في سلوك الطريق                                   | 1631  | علامات حسن الخلق في القرآن<br>علامات حسن الخلق في الستة         |
| 1874         | و قواطع الطريق تذكرنا ما مضى                                  | 1878  | بعض صفات ذی الخلق الحسن                                         |
| 1877         | الوسواس عن طريق كلمة الذكر<br>المجبوالرياء والفرح بما ينكشفله |       | بعض الآثار في احتمال الأذي                                      |
| 1888         |                                                               |       |                                                                 |
| 14/4         | كتاب كسر الشهوتين                                             |       | بيان الطريق في رياضة الصبيان في<br>أول نشـــوهم روجه تأديبهم    |
| 1840         | بيان فضيلة الجوع وذم الشبع                                    | 1871  | بون تستسموهم روب تابيهم<br>وتحسين اخلاقهم                       |
| 1884         | فضيلة الجوع                                                   |       | مسئولية الوالد في تربية ولده                                    |
| 1 4/11       | أثواب كسر شهوة البطن                                          |       | المرأة الصالحة تجعل الطفل صالحا                                 |
| 1844         | كراهية السمن - الجوع طريق الى                                 |       | استقلال والد الطفل في تربيته                                    |
| 15701        | الجنة الجنة الجوع وذم الجوع وذم                               |       | تعليم الطفل آداب الطعام                                         |
| 1881         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                         | 1879  | تعليم الطفل آداب اللبس                                          |
| 1844.        | الشبع<br>أقاويل التسترى في فضل الجوع                          |       | ما يجموز أن يتعلمه الصمحمي                                      |
| 1897         | بيان فوائد الجوع وآفات الشبع                                  |       | وما لا يجوز                                                     |
|              | بيهان فوالله الحبوع والمعاهد ب                                |       | سياسة الطفل - علاقة الطفل بأبيه                                 |
| 1897         | رقة القلب حتى يجد للة المناجاة                                | 1.51. | وأمه                                                            |
|              | ا رقه القلب حتى يبت المانية                                   | 117.  | تعويده الخشونة با تعويده الصراحة                                |

| صفحة   | 1                                                               | صفحة   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|--------|-----------------------------------------------------------------|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1019   | القول في شبهوة الفرج                                            | 1898   | الاتكسسار وزوال البطر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|        | تذكر التمتعفي الآخرة _ بقاء النسل                               |        | تذكر عذاب الآخرة وجوع الفقير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 107.   | ملازمة الفتنة للخلوة بالاجنببة<br>المراة سلاح ابليس اللعين      | 1890   | كسر شهوات المعاصى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1071   | تحريم النظر الى الاجنبية                                        | 1897   | دفع النوم عن العابد ـ تيسير المواظبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|        | بيان ما على المريد في ترك التزويسج                              | 1897   | على العبادة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 7701   | و فعله<br>الاحتجاب عن الاعمى                                    | 1897   | صحة البدن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|        | الاحتجاب عن الاعلمي<br>وجوب الزواج خوفا من اللواط ــ            | 1894   | خفة المؤنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 1078   | تحريم النظر الى وجه الأمرد                                      | 1899   | الأيثار والتصدق بفضل الطعام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 1070   | مضار التزوج بالغنية<br>مكارم اخلاق المريدين مع أزواجهم          |        | <b>بيان</b> طريق الرياضة في كسر شهوة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 7017   | معارم الحلاق المريدين مع ارواجهم<br>زهد رابعة العدوية وورعها    | 10     | البطن<br>الأكل الحلال ــ طريقة تقليل الطعام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|        | كيف زوج سعيد بن المسيب ابنته                                    | 10.1   | الارجة القصوى في الزهد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|        | تجلى مـكارم بن السبيب في زواج                                   | 10.1   | الدرجة الثانية في الزهد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 1077   | ابنته                                                           |        | الدرجة الثالثة في الزهد ــ الدرجة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 107A   | بيان فضيلة من بخالف شهوة الفرج<br>والعين                        |        | الرابعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 1017   | راعين<br>أمثلة من عفة السلف ـ محافظة ابن                        |        | ملامات الجوع الصادق ــ طعام أهل<br>:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|        | ائے علی عفتہ ۔ مکان العفة                                       | 10.4   | الصفة المانية المانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 1019   | بين مختلف الطاعات                                               | 10.4   | الدرجة العليا في تأخير الاكل<br>الدرجة الثانية ــ الدرجة الثالثة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1081   | النظر الى الوجه الحسن بريد الشر                                 | 10.8   | الدرجة النابية كـ الدرجة النابية<br>الزهد في نوع الطعام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 1077   | كتاب آفات اللسان                                                | 10.0   | ابر سد بی توع الطعام<br>ابشار ابن عمر رضی الله عنه وزهده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|        | بيان عظيم خطر اللســــان وفضيلة                                 | 10.4   | بعض حكايات الصالحين في الزهد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1084   | الصمت                                                           | 1011   | طريقة هضم الطعام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|        | بعض الأحساديث الواردة في خطس<br>اللسان                          | ' ' '  | بيان اختلاف حكم الجوع وفضيلته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 1047   | السيان<br>مكان اللسيان بين الأعضاء                              |        | واختلاف أحوال الناس فيه ــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 1079   | أصول الشر                                                       | 1017   | خير الأمور الوسط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1081   | بعض الآثار الواردة فى خطر اللسان                                | 1017   | تحديد مقدار الأكل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1961   | بحث تحليلي في سبب فضل الصمت                                     | 1018   | احسن الطعام الاكل مند الجوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 1088   | الآفة الأولى ــ الكلام فيما لا يعنيك                            | 1017   | وُهد ممر رضي الله عنه في الأكل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1 - 64 | الوقت رأس مال الإنسيان                                          | 1014   | خاديب عمر رضى الله عنه ولده في الألال المراكل |
| 1087   | حد الكلام فيما لا يعنيك وأمثلته البساحث عن الكلام فيما لا يعنيك | 1017   | بيا <b>ن آخة</b> الرياء المنطرق الى من ترك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| . 1084 | وعلاحه                                                          |        | اكل الشهوات وقلل الطعام ــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|        | الآفة الثانية ــ فضول الكلام                                    |        | النفاق]<br>١٠ ٠١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1084   | مواضع فضول الكلام                                               | 1.1014 | الرياء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |